Nomor : 1/I1I/Mei/1998 ISSN 0853-9030

Jurnal Arkeologi

E Balai Arkeologi Palembang




Nomor : 1/I1I/Mei/1998 ISSN 0853-9030

Jurnal Arkeologi

DAFTAR ISI

ARSITEKTUR JAWA BARAT
Soeroso
BEBERAPA PIAGAM SULTAN PALEMBANG

L s SR s SIS TR S PN AT D S O 14

TATA KOTA BENGKULU ABAD XVIII

TEMUAN MANIK-MANIK SEBAGAI PERIPIH
SUATU KAJIAN AWAL

Budi Wiyana

WAWASAN DASAR METODOLOGI
STUDI ARSITEKTUR RUMAH BUGIS

M. Irfan Mahmud dan Andi Muhammad Said

ii



Nomor : 1/I11/Mei/1998 ISSN 0853-9030

Jurnal Arkeologi

Penasehat : Prof. DR. Hasan Muarif Ambary

Penanggung jawab : Soeroso, M. Hum

Ketua Redaksi : Budi Wiyana

Sekretaris : Retno Purwanti

Anggota Redaksi : Tri Marhaeni Sosiana Budisantosa
Muijib
Eka Asih Putrina Taim
Agung Sudiana

‘Alamat Redaksi : Balai Arkeologi Palembang

Jl. Kancil Putih, Lrg. Rusa, Palembang 30137
Telp. (0711) 445247

Siddhayatra diterbitkan dua kali setahun oleh Balai Arkeologi
Palembang. Penerbitan ini dimaksudkan untuk menggalakkan
penelitian arkeologi dan menampung hasilnya sehingga dapat
dinikmati oleh para ilmuwan dan masyarakat luas. Redaksi menerima
sumbangan artikel ukuran kwarto spasi ganda, maksimal 15 halaman.
Naskah yang dimuat tidak harus sejalan dengan pendapat redaksi,
dan redaksi berhak menyunting naskah sejauh tidak merusak isi.




PENGANTAR REDAKSI

Jumal Arkeologi Siddhayatra nomor: 1/IT1I/Mei/1998 akan menampilkan
lima tulisan. Kelima tulisan tersebut sangat bervariasi bidang kajiannya, ada
kajian tentang arsitektur, piagam, tata kota, manik-manik, dan metodolog;.

Arsitektur Candi Jawa Barat diungkapkan oleh Soeroso, kajian mengenai
beberapa piagam dari Kesultanan Palembang ditulis oleh Machi Suhadi,
seorang peneliti senior dan Pusat Penelitian Arkeologi Nasional. Aryandini
Novita menggambarkan tata kota Bengkulu pada abad XVIIl dalam
tulisannya. Kajian mengenai peripih berupa manik-manik coba dibahas oleh
Budi Wiyana dan Balai Arkeologi Palembang. Pembahasan ini merupakan
hal baru dalam arkeologi, temyata manik-manik yang selama ini dikenal
sebagai hiasan terdapat juga dalam wadah penpih. Metodolog studi arsitektur
rumah Bugis dibahas oleh M. Irfan Mahmud dari Balai Arkeologi
Ujungpandang yang berkolaborasi dengan Andi Muhammad Said dari
Ditlinbinjarah.

Akhimya, tiada sesuatu yang sempuma. Oleh sebab itu saran dan kritik

sangat kami harapkan dari semua pihak demi kebaikan penerbitan

selanjutnya.

Redaksi




ARSITEKTUR JAWA BARAT

Soeroso’
( Balai Arkeologi Palembang )

A. Pendahuluan

Arsitektur Jawa Barat muncul dan
berkembang dari latar belakang keadaan
lingkungan alam dan iklim di Jawa secara
keseluruhan. Pada saat manusia merasakan
adanya tantangan kebutuhan yang makin
kompleks, mereka menciptakan ruang untuk
menjalankan aktivitasnya, dan meninggalkan
ruang yang tersedia secara alamiah. Selain
untuk menciptakan tempat yang lebih aman dari
tekanan lingkungan yang silih berganti, ruang
yang diciptakan tersebut juga mencerminkan
ungkapan-ungkapan yang hayati dimana angan-
angan para pembuatnya dan pemakainya sangat
berperan. Wujud dari ruang yang mereka
ciptakan itu memiliki interpretasi-interpretasi
tertentu tergantung dari maksud pembangunan
bangunan itu. Apabila bangunan itu
dimaksudkan sebagai bangunan keagamaan
maka ia akan diinterpretasikan sebagai tempat
upacara atau peribadatan, rumah dewa atau
segala sesuatu yang bersifat religius. Oleh
karenanya maka pembangunannya pun sedapat
mungkin akan didasarkan pada norma-norma
yang berkembang pada masanya. Oleh karena
sifatnya yang suci tersebut maka segala bentuk,
denah, struktur dan komponen-komponen lain
yang mendukungnya tidak boleh diubah, diganti
ataupun ditambahkan secara semena-mena.

Meskjpuﬁ pada dasarnya bangunan dan
ungkapan bangunan itu  merupakan
perlambang-perlambang yang mengabstrak-

sikan gagasan-gagasan yang sifatnya sangat
dogmatis, akan tetapi para arsitek dan juga
masyarakat pemakainya tidak dapat terlepas
dari kendala-kendala ekonomi, lingkungan dan
model-model arsitektural. Pada awalnya tatkala
hubungan antara masyarakat di Jawa Barat
dengan masyarakat India yang merupakan
peletak dasar bagi pembangunan arsitektur
candi atau rumah-rumah tinggal baru dimulai,
dapat dipastikan bahwa model-model yang
dikembangkan di Jawa Barat itu mengikuti
secara ketat dengan aturan-aturan yang
berkembang di daerah ini; dan aturan-aturan
tersebut dapat dipastikan disusun atas dasar
pengalaman-pengalaman yang dihayati oleh
seluruh masyarakat Jawa Barat sebagai reaksi
terhadap tekanan-tekanan lingkungan yang
sangat spesifik dan unik. Kemudian dengan
masuknya pengaruh budaya India baik secara .
langsung ataupun tidak langsung aturan-aturan
yang berkembang saat itu mengalami
perubahan sesuai dengan kebutuhan yang
berkembang, ’

Hingga saat ini kita belum memperoleh
gambaran yang lebih jelas dan terperinci,
apakah model-model bangunan dari masa
Hindu-Buda yang dikembangkan di Jawa Barat
merupakan hasil pengadopsian secara langsung
dari India (khususnya India Selatan) ataukah
merupakan pengaruh secara tidak langsung
atau langsung dari Jawa karena adanya kontak



yang sangat intens di masa yang lalu. Yang
pasti, bahwa sesuai dengan kondisi alam yang
ada di Jawa Barat, tidak satupun bangunan di
wilayah im yang memiliki ruang-ruang yang
besar; bahkan cenderung tidak memiliki ruangan
(garbhagrha). Sebagai gantinya pada sebagian
dinding-dinding bangunan memperlihatkan
adanya kemungkinan untuk menempelkan
relung-relung kecil. Sejumlah bangunan yang
ditemukan di daerah Cibuaya dan Batujaya di
pantai utara Jawa Barat maupun sisa bangunan
yang terdapat di bagian selatan Jawa Barat
seperti sisa bangunan yang ditemukan di
Pangandaran (Batu Kalde) ataupun Candi
Ronggeng (Kabupaten Ciamis) mungkin hanya
merupakan teras-teras yang memiliki selasar
agak lebar sebagai jalur untuk
menyelenggarakan prosesi keagamaan. Lain
halnya pula dengan bangunan candi Cangkuang
di Kabupaten Garut yang secara sepintas
memberikan gambaran adanya uniformitas
dengan candi-candi di Jawa Tengah ataupun
Jawa Timur. Namun demikian pengamatan
secara elementer terhadap komponen-
komponen yang membentuk bangunan ini
melahirkan keraguan tentang keaslian
bentuknya.

Lain daripada itu sangat berbeda dengan
keadaan yang terjadi di Jawa Tengah, dimana
batu sebagai bahan baku untuk pembangunan
candi sangat melimpah telah mampu
menciptakan kesempatan bagi masyarakatnya
untuk menghasilkan suatu struktur yang tiada
henti-hentinya sehingga menghasilkan arsitektur
yang sangat pejal/masif. Demikian pula halnya
sangat berbeda dengan di Jawa Timur yang
memiliki bentanglahan yang relatifrata, dengan
sumberdaya tanah yang cocok untuk
menciptakan bata memungkinkan

masyarakatnya menghasilkan arsitektur
dimanapun mereka bermukim. Di Jawa Barat
yang memiliki bentanglahan sangat bervariasi,
jelas memerlukan tingkat adaptasi yang jauh
berbeda dibandingkan dengan kedua wilayah
yang disebutkan di atas. Daerah pantai utara
Jawa Barat misalnya, bentanglahannya cukup
landai sehingga siklus pasang-surut air laut
sangat berpengaruh terhadap segala aktivitas
masyarakat pantai. Oleh karena itu apabila suatu
candi harus didirikan di wilayah im maka
diperlukan kemampuan lain yang dapat
mengatasi pengaruh airlaut tehadap bangunan
tersebut. Berbeda dengan daerah pantai, daerah
pedalaman Jawa Barat cenderung
bergelombang dengan kemiringan lereng yang
relatif tajam. Kondisi alam semacam ini telah
menyebabkan terjadinya friksi pusat-pusat
kegiatan pada relung-relung ekologi terbatas.
Meskipun sumberdaya alam (batu) cukup
banyak akan tetapi energi yang diperlukan
untuk mengangkut bahan baku dari tempat asal
ke lokasi cukup besar dan sulit. Lain pula
halnya dengan di wilayah bagian selatan,
meskipun memiliki sumberdaya batu (kapur)
yang melimpah, akan tetapi ada keterbatasan
yang dimiliki batu imi yaitu sifatnya yang sangat
mudah lapuk sehingga kurang dapat bertahan
terhadap tantangan pergantian iklim dan cuaca.

B. Arsitektur Jawa Barat dalam Sumber
Tertulis

Meskipun hingga saat ini belum banyak
kajian yang dilakukan para ahli terhadap
bangunan keagamaan dari masa kerajaan-
kerajaan yang bercorak Hindu-Buda di Jawa
Barat, bukan berarti bahwa pada masa itu
masyarakat Jawa Barat tidak mengenal sem
bangunan. Di atas telah diterangkan bahwa
tampaknya faktor-faktor ekologis merupakan



penyebab terjadinya kelambatan penyerapan
budaya atau karena faktor-faktor ekologis
tampaknya telah menyebabkan sedikitnya
tinggalan buda;’a arsitektur yang tersisa hingga
kini. Oleh karena itu dalam méngawali
pembicaraan tentang bangunan keagamaan dari
masa Hindu Buda di Jawa Barat, maka kita perlu
memulai dari kerangka kesejarahan yang pernah
terjadi di wilayah ini yaitu sejak munculnya
informasi mengenai adanya kerajaan yang
bercorak Hindu-Buda yang pertama. :

Dalam berbagai sumber sejarah, dapatlah
diketahui bahwa sejak perempat pertama abad
ke-V, di Jawa terdapat sebuah negeri yang
banyak dihuni para brahmana. Dalam sumber
yang lain dari awal abad ke —VI disebutkan
bahwa negeri tersebut bernama To-lo-mo, ialah
nama salinan dalam bahasa Cina untuk Ta-ru-
ma yaitu kerajaan Taruma atau Tarumanagara
(Poerbatjaraka, 1951:15). Meskipun dari
sumber asing (Cina) tersebut sedikitpun tidak
memberikan gambaran mengenai suasana
kehidupan masyarakat negeni ini, akan tetapi
kita dapat menarik suatu kesimpulan bahwa
masa itu telah berkembang suatu komunitas
yang hidup menetap ; bahkan, telah berkembang
kelompok-kelompok keagamaan tertentu
(brahmana) yang tentunya memerlukan sarana
infrastruktur untuk menyelenggarakan upacara
keagamaannya.

Memperkuat apa yang tercatat dalam
sumber asing tersebut, sumber dari dalam
negeri khususnya prasasti telah memberikan

gambaran yang lebih lengkap tentang keadaan
pada masa itu.

Sebagaimana disebutkan dalam sejumlah
prasasti masa itu diketahui bahwa raja
Purnnawarmman telah dipuja sebagai raja

(Isvara) dari kota (nagara) Taruma. Lain
daripada itu disebutkan pula bahwa raja
terdahulu (Pinabahu) telah menggali sebuah
kanal yang melewati samping “istana” (Puri),
sedangkan raja Pumnnawarmman sendini juga
telah menggali kanal yang lain karena
memotong kediaman (Sibira) neneknda raja
yang tidak lain adalah pinabahu sendini (Kulke,
1991: 7).

Meskipun tidak banyak informasi yang
dapat diambil tetapi ada sesuatu yang patut
direnungkan lebih jauh, yaitu dari keempat
prasasti Purnnawarmman telah disebutkan
nama “nagara’, “puri, dan “sibira”. Prasasti
Ci-Aruteun jelas menyebut nama
Tarumanagara; Prasasti Jambu menyebut
Taruma dan negara musuhnya (arinagara);
prasasti Kebun Kopi menyebut “raja Taruma”
sedangkan prasasti Tugu menyebut “Puri yang
termasyur beserta "sibira”’. Dalam bahasa
Sansekerta, kata “sibira” yang seringkali juga
ditulis “sivira” diartikan sebagai “a royal camp
or residence” atau dapat pula diartikan sebagai”
entrenchment for the protection of an army”
(Monier Williams, 1899: 1072). Dalam
konteks kalimat pada baris ke-8 prasasti Tugu
tersebut dapat diperkirakan bahwa yang
dimaksud dengan “sibira” itu tidak lain adalah
bangunan suci yang diperuntukkan bagi sang
pendeta neneknda raja Purnnawarmman yang
tidak lain adalah Pinabahu.

Kata “puri” sendiri banyak dibahas para
ahli namun diartikan secara berbeda-beda.
Dalam konteks prasasti Dinoyo yang berangka
tahun 760 AD misalnya, de Casparis
menterjemahkan kata “ puri “ dan “pura”
dengan istilah yang sama yaitu “Kingdom”
(rijk) meskipun ia lebih cenderung
mengartikan”puri” sebagai tempat tinggal



sebagaimana halnya dalam sumber-sumber
Jawa Kuna yang kemudian. Pada sisi yang lain
Damais cenderung menterjemahkan ‘pura”
sebagai tempat tinggal raja sedangkan Van Der
Meulen lebih cenderung untuk menterjemahkan
“puri’ dalam arti “kamulan” atau setidak-
tidaknya prasada kabhaktyan (Meulen, 1976 :
454). Mengingat penyebutan puri dan pura
dalam konteks prasasti Tanjung Priuk dilakukan
secara bersama-sama (alenia 1 dan 2) maka
tidak ada pilihan lain untuk menterjemahkan
istilah pura di sini sama dengan istana tempat
tinggal raja.

Pada sisi yang lain berdasarkan konteks
kalimatnya, maka pengertian “nagara” dapat
diterjemahkan dan memiliki konotasi yang luas
dan mengacu pada pengertian kota dengan
daerah-daerah penyangga yang dikontrolnya.
Dengan pengertian tersebut akhirnya dapat
ditarik kesimpulan tentang struktur keruangan
kota awal di Jawa Barat pada abad ke V yang
memiliki pola memusat (Kulke, Ibid: 7), dengan
sebuah istana tempat tinggal raja yang di
dalamnya terdapat sebuah sibira yaitu bangunan
suci yang diperuntukkan bagi pemujaan arwah
nenek moyangnya serta sebuah puri yaitu
tempat pemujaan bagi Purmnawarmman.

Ada hal yang menarik untuk diperhatikan
lebih lanjut bahwa meskipun dari masa
Tarumanagara ditemukan tidak kurang dari
tujuh prasasti, akan tetapi hanya satu yang
secara tegas menyebut tentang adanya
bangunan suci yaitu prasasti Tugu dan itupun
hanya sepintas lalu. Hal yang demikian sungguh
sangat berbeda dengan prasasti-prasasti di Jawa
Tengah dan Jawa Timur pada umumnya yang
sebagian besar memang prasasti itu dikeluarkan
untuk peringatan teritang pembangunan atau
peresmian bangunan suci. Kenyataan ini

sungguh sangat berbeda dengan catatan yang
pernah dibuat oleh Fa-Hien yang menyatakan
bahwa di negeri yang didatangi ( Ya-va-di) pada
tahun 414 Masehi, banyak tinggal brahmana
yang melakukan agama kurang baik,
sedangkan yang beragama Buda seperti dia
hampir tidak ada (Groeneveldt, 1876: 9).

Di bidang karya sastra maupun naskah-
naskah keagamaan yang berasal dari masayang
kemudian ternyata keterangan tentang
bangunan keagamaanpun sangat sedikit
diperoleh bahkan kalaupun ada hanya
disinggung secara sepintas. Sebagai contoh
misalnya dalam carita Parahiyangan, dijumpai
kalimat yang berhubungan dengan bangunan
suci atau keramat:”... Nu ngajadikeun para
kabuyutan ti sang rama, ti sang resi, ti sang
distri, ti sang tarahan tina parahyangan...”
(Atja, 1968 dalam Aris Munandar, 1994: 141)
(Yang membuat kabuyutan-kabuyutan dari
sang Rama, dari sang Resi, dar sang distn,
dan sang Tarahan bagi Parahyangan).

Selain istilah kabuyutan, dalam sumber
tertulis yang lain seperti disebutkan dalam
Prasasti Kebantenan E.43 dan E.45 tersebut
dengan jelas tentang adanya suatu daerah
keagamaan yang diresmikan oleh raja Sunda
Jayadewata atau Sri Baduga Maharaja yang
berkedudukan di Pakuan. Dapat pula diketahui
bahwa “tanah larangan” yang dilindungi raja
tersebut dinamakan “kawikuan, di dalam desa
itu menurut prasasti ferdapat dewa sasana. Kata
sasana itu sendiri sangat mungkin
pengertiannya sama dengan sasana dalam
bahasa Jawa kuna yang berarti “tempat duduk”
sehingga dalam konteks kalimat dewa sasana
berarti “tempat persemayaman dewa” (Aris
Munandar, Ibid:145), atau dengan kata yang
lebih umum dinamakan candi.



C. Arsitektur Jawa Barat menurut Data
Arkeologi
a. Abad V hingga VII Masehi.

Adanya suatu kota yang memiliki tempat
suci tempat pemujaan para brahmana serta
tempat-tempat suci untuk pemujaan dewa-

‘dewa Hindu-Buda merupakan sesuatu yang
! wajar mengingat masyarakat Jawa Barat masa
itu juga memeluk agama Hindu-Buda seperti
halnya masyarakat yang lain. Nama-nama
“sibira”, “puri”, “kabuyutan”, “kawikuan”
maupun “dewa sasana”, hanyalah sebagian
kecil dari sejumlah nama yang ada pada masa
lalu yang tampaknya menduduki peranan yang
sangat penting dalam kehidupan masyarakat
masa itu. Sayangnya tidak ada satupun dan
nama-nama tersebut yang langsung menunjuk
pada peninggalan tertentu yang banyak tersebar
di Jawa Barat. Satu-satunya peninggalan yang
mungkin dapat diidentifikasi adalah candi yang
ditemukan di Pangandaran. Dalam kitab
Nagarakrtagama nama Wuluhen disebut-sebut
sebagai bangunan suci bagi para pemeluk
agama Siva (Pigeaud, 1962: 231) dan ini identik
dengan nama Wuluhen yang disebut dalam serat
Bhujangga Manik pada abad X VI (Noorduyn,
1982: 435; Soeroso, 1990: 262-263). Dengan
mengacu pada penyebutan kompleks pemujaan
agama Siva tadi, di Pananjung atau lebih umum
disebut situs Batu Kalde ditemukan struktur
bangunan berdenah bujursangkar berukuran 12
% 12 meter. Di permukaan tanah masih
ditemukan pecahan arca nandi dan Yoni
sehingga dapat dipastikan bahwa bangunan ini
adalah bangunan Siwais. Sedikitnya batu-batu
candi yang tersisa serta tidak ditemukannya
komponen tubuh dan atap bangunan telah
bawa pada kesimpulan bahwa candi Batu
de ini dahulunya hanyalah merupakan suatu

punden atau bangunan berteras dan kalaupun
ada petutupnya maka tiang dan atap bangunan
ini dahulunya dari bahan yang tidak tahan lama
(Ferdinandus, 1990: 295-297).

Mengikuti uraian seperti tersebut di atas
tampaknya tidak ada suatu permasalahan yang
berarti bagi upaya pemahaman mengenai
arsitektur Hindu-Buda di Jawa Barat.
Sepanjang data tertulis mencukupi, sangat
mudah bagi kita untuk merunut kembali
bangunan-bangunan yang dimaksud dan
sepanjang komponen-komponennya
mencukupi memungkinkan bagi para peneliti
untuk mengadakan interpretasi yang lebih tajam
dalam berbagai aspeknya. Namun demikian
persoalan akan menjadi lain apabila kita
dihadapkan pada bentuk-bentuk bangunan yang
dari segi ungkapannya cenderung bukan
berasal dari masa Hindu-Buda tetapi memiliki
unsur-unsur kehinduan, dan bahkan akan
menjadi sangat berbeda penafsirannya apabila
analisis dilakukan secara parsial. Salah satu
contoh kasus misalnya menyangkut tentang
arsitektur Hindu-Buda di Jawa Barat dari masa
Tarumanagara yang hingga sekarangpun
masih merupakan misteri yang belum
terpecahkan.

Kalau kita bertolak dari data epigrafi,
dapat diyakini bahwa pada masa Tarumanagara
kehidupan dibidang keagamaan sudah sangat
maju. Sumber-sumber tertulis cenderung
menyiratkan bahwa pada masa itu pemujaan
terhadap Dewa Visnu sangat dominan. Dalam
prasasti Ciaruteun misalnya disebutkan tentang
keagungan raja Purnnawarmman raja dari
Taruma yang kakinya seperti kaki Dewa
Wisnu. Juga dalam prasasti Kebun Kopi
disebutkan puji-pujian bagi penguasa
Tarumanagara yang kakinya tampak seperti



sepasang tapak kaki... .. yang seperti Airawata,
gajah penguasa Taruma(yang) agung dalam ...
dan (?) kejayaan (Djafar, 1988: 17-20). Sayang
sekali data-data yang lain seperti ikonografi dari
masa itu belum dimanfaatkan secara optimal.
Salah satu contoh misalnya mengenai tiga buah
arca Wisnu yang ditemukan di Cibuaya,
Krawang, Jawa Barat.

Hingga saat im penafsiran yang
berkembang tentang ketiga arca Wisnu yang
ditemukan di Cibuaya itu berasal antara abad
VII-IX AD. Stanley J.O’Connnor, dengan
mengutip pendapat Boisselier menempatkan
arca-arca i dalam satu kronologi dengan arca-
arca Wisnu yang ditemukan di Bali, Kamboja,
Anam serta daerah Jasirah Malaka pada abad
VII-VIII AD, sementara Sutjipto dan Selarti
menempatkan arca Wisnu Il berasal dani abad
IX AD (O’Connor, 1971: 27, Soetjipto, 1963;
Selarti VS, 1981: 22). Satu hal yang lebih
menarik lagi 1alah sekitar penemuan arca Wisnu
I yang kini tersimpan di Bidang Arkeologi
Klasik Pusat Penelitian Arkeologi Nasional.
Menurut Informasi yang kami terima potongan
arca Wisnu yang tinggal bagian kepalanya itu
dahulu ditemukan di sebuah saluran air atau
Kobak Dawa menurut istilah setempat yang
menghubungkan antara “Lemah Duhur Lanang”
ke arah laut (Soeroso, 1995: 170).

Sangat disayangkan bahwa studi tentang
gaya semi arca (Ikonografi) seperti yang telah
dilakukan oleh para ahli tersebut di atas tidak
dilengkapi dengan studi mengenai ikonoplastik
yang dapat memberikan sumbangan berharga
bagj interpretasi. Sebuah artikel yang sayangnya
belum diterbitkan mengenai pernafsiran kembali
arca-arca Wisnu mitre di Asia Tenggara telah
dibuat oleh Nadine Dalsheimer dengan judul:
“Visnu mitres et reseaux marchands en Asie

du Sud-East: nouvelles donnees
archeologiques sur le ler millenaire ap.J.C.”
telah memberikan perspektif baru mengenai
hal ini. Dalam karyanya yang sangat menarik
ia telah menempatkan arca Wisnu Cibuaya ini
pada kronologi paro kedua abad ke lima atau
paling lambat awal abad ke VI (Dalsheimer,
anonim:14). Apabila dikaitkan dengan
pertanggalan arca Wisnu Kota Kapur (3 buah)
dua diantaranya kini disimpan di Balai Arkeologi
Palembang yang juga berasal dari masa yang
sama, maka bukan hanya masalah
perkembangan seni arca yang dapat
dipecahkan tetapi juga menyangkut tentang
arsitektur abad V-VL

Seperti diketahui, bahwa penelitian Kota
Kapur yang dilakukan sejak tahun 1993 hingga
tahun 1996 telah menemukan dua struktur
bangunan dari batu putih. Kedua struktur
tersebut memperlihatkan ciri-ciri yang sangat
sederhana baik dari segi teknologinya maupun
denahnya. Ukuran bangunan 260 x 260 cm,
dengan sebuah penampil pintu masuk
menghadap ke utara. Tidak ditemukannya
unsur-unsur tubuh dan atap candi dapat
disimpulkan bahwa struktur bangunan ini
dahulunya hanyalah merupakan teras atau
punden. Tiga buah arca Wisnu serta sejumlah
fragmen tangan arca ditemukan di bangunan |
sedangkan dari bangunan I hanya ditemukan
sebuah batu bulat panjang dari jenis batu laterit
yang berdiri agak miring di bagian tengah
bangunan. Di sisi utara batu ini terdapat sebuah
saluran kecil semacam somasutra memanjang
hingga dinding bangunan sisi utara (Tri
Marhaeni, 1997).

Apabila dari hasil penelitian Kota Kapur
ini dibandingkan dengan sejumlah temuan di
Cibuaya maka akan dijumpai sejumlah



persamaan, baik dari segi bentuk, isi maupun
kronologinya. Akhirnya tanpa suatu keragu-
raguan sedikitpun kami berani menyimpulkan
bahwa Lemah Duhur Lanang maupun Lemah
Duhur Wadon di Cibuaya itu merupakan bentuk-
bentuk arsitektur dari masa Tarumanagara; dan
kesimpulan ini sekaligus merupakan penolakan
terhadap pendapat yang berkembang selama imi
yang menyatakan bahwa bangunan —bangunan
Cibuaya itu berasal dari abad XVI AD
(Soekmono, 1965: 98; Aris Munandar, 1994:
163-164), atau dari masa Galuh awal (Djafar,
1990: 295).

Demikian juga apabila ketiga arca Wisnu
yang ditemukan di Cibuaya tersebut harus
ditempatkan dalam bangunan maka tentunya
bangunan tersebut bukanizh bangunan candi
yang ada ingganyz e melmnkan bangunan
yang lain, apakah e wmswr wadon ataukah
struktur lainnya Implkces lebeh huas dan adanya
persamaan-persamaan antars pemunggalan yang
terdapat di Cibuzya demgan yang ada di Kota
K apur tersebut termyata berangkas pula dengan
masa-masa yang kemadan

Sebagaimans dketzhwn bahwa setelah
kerajaan Tarumanegars numtuh sefatar abad VII
di Sumaterza berkembang sebwsh kerajaan baru
yaitu Srivijava yamg berbasis ekonomi
kemaritiman dam beristar belsiang 20ama Buda.
Diantara sejumizh prassss yang dikeluarkan
pada masa Sowvijaya salah satumya yang
terpenting untuk tepesn anslics my 1alsh prasash
Kota Kapur Mesiopen secars smam 15 prasasti
Kota Kapur tidsk jauh berbeds dengan prasast-
prasasti Snvijaya yang lam yang umumnya
berupa kutukzn-futeken t=taps pada akhir
kalimat dan praszss Kotz Kaper menyebutkan
bahwa penulisam prasssti it bersamaan
waktunya dengzn saat pemierangicstan pasukan

Sriwijaya menyerang Jawa yang dianggap tidak
bakti ke Sriwijaya. Jawa mana yang dimaksud
dalam prasasti itu tidak jelas, namun dapat
ditafsirkan bahwa yang dimaksud adalah Jawa
Barat mengingat satu-satunya kerajaan yang
telah berkembang pada masa itu adalah
Tarumanagara. Lain daripada itu, meskipun
pada sekitar abad V di Jawa Tengah juga telah
berkembang pusat ke-Hinduan seperti tersirat
dalam prasasti Tuk Mas tetapi tidak diketahyi
pasti apakah pusat ke-Hinduan tersebut
merupakan kelanjutan dari Jawa Barat ataukah
dari tempat lain.

Seperti telah disebutkan di depan bahwa
runtuhnya kerajaan Tarumanagara pada abad
VII bersamaan waktunya dengan munculnya
kerajaan Sriwijaya di Sumatra. Bagamana dan
mengapa Sriwijaya tiba-tiba muncul,
barangkali tidak perlu dijelaskan di sini, yang
penting ialah setelah munculnya kerajaan itu
maka telah terjadi perubahan besar-besaran
dalam konstelasi politik, ekonomi, maupun
budaya di Asia Tenggara. Hanya dalam tempo
yang sangat singkat, Sriwijaya dapat
berkembang dan dilihat dari aspek legalitasnya
kekuasaan politiknya melingkupi wilayah In-
donesia bagian barat.

Namun demikian, untuk dapat
mempengaruhi dan bahkan menguasai jalur-
jalur perdagangan antara Indonesia dengan In-
India (khususnya India Selatan ) dan Cina
bukanlah sesuatu yang mudah. Hubunganyang
terjalin antara Tarumanagara dan Bangka
tampaknya merupakan sesuatu yang cukup
berpengaruh bagi akses sumber-sumber
perekonomian Sriwijaya. Oleh karena itulah
maka penaklukan atas Bangka serta
permakluman penyerangan terhadap Jawa
seperti yang disebutkan dalam prasasti Kota



Kapur itu dilakukan dalam rangka memutus

mata rantai konspirasi perdagangan antara dua
pusat tersebut. t

Tentang  penyerangan Sumatra
(Sriwijaya) terhadap Jawa itu sendiri hingga
saat ini tidak ada bukti tertulis dari Jawa yang
menyebutkan. Sumber-sumber Cina
mengatakan bahwa sejak tahun 666-669,
utusan dari Taruma (To-lo-mo) tidak lagi dikirim
ke Cina (Coedes, 1968: 83), dan bahkan
sumber Cina menyebutkt;n bahwa daerah yang
sering didatangi pejiarah Cina yang berangkat
atau pulang dari India bukanlah Jawa melainkan
Sumatra. Dampak dan penyerangan tersebut
selain terputusnya jalur perdagangan antara
Jawa dan India melalui pantai timur Sumatra
tentunya juga mempengaruhi di bidang
kebudayaan dan agama.

Sekitar tahun 1984-an secara mengejutkan
muncul informasi tentang temuan sejumlah
besar gundukan tanah di wilayah Batujayayang
terletak sekitar 25 Km sebelah barat Cibuaya,
Krawang, Hingga tahun 1995-an terhitung tidak
kurang dari 32 buah gundukan tanah yang
hampir seluruhnya merupakan sisa-sisa
bangunan bata bahkan ada diantaranya yang
merupakan bekas kolam. Penggalian yang
dilakukan oleh Pusat Penelitian Arkeologi
Nasional terhadap salah satu bangunan yang
terbesar (unur Blandongan), memperlihatkan
bukti bahwa bangunan tersebut merupakan
bangunan keagamaan. Secara teknis dari hasil
penggalian tersebut juga memperlihatkan bahwa
bangunan ini setidak-tidaknya telah mengalami
penambahan-penambahan sehingga ukurannya
menjadi lebih besar dibandingkan dengan
bangunan awalnya. Dari hasil penelitian tersebut
juga telah ditemukan sejumlah tablet tanah liat
dengan hiasan dan tulisan-tulisan grantha yang

secara keseluruhan menggambarkan latar
belakang agama Buda. Bangunan lain yang juga
telah ditampakkan dalam rangka pemugaran
adalah unur Jiwa. Meskipun bangunan ini tidak
utuh lagi tetapi dari bentuk kaki bangunan
memberikan ungkapan seolah-olah merupakan
bentuk bunga padma yang tengah mekar. Lain
daripada itu, hasil pengupasan di bagian
permukaan juga telah dijumpai struktur bata
yang disusun secara melingkar sehingga
membentuk konfigurasi semacam stupa.
Meskipun bangunan-bangunan yang lain belum
diketahui pasti apakah bentuknya juga sama
ataukah malahan dan jenis bangunan lainnya,
akan tetapi mengingat bahwa persebaran
bangunan tersebut relatif terkonsentrasi maka
dapat diduga bahwa secara keseluruhan
bangunan-bangunan itu memiliki nafas
keagamaan yang sama.

Tentang dari masa kapan bangunan itu
didinkan, sejauh ini belum ada bukti yang pasti.
Secara kompilatif, tablet-tablet tanah liat
tersebut memiliki gaya yang sama dengan
sejumlah temuan serupa dari kerajaan
Dvaravati (Abad VII-VIII AD). Sementaraitu,
hasil penanggalan karbon yang mengacu dari
abad XII-XIII, kiranya perlu diuji ulang
mengingat bangunan ini telah mengalami
penambahan-penambahan. Lain daripada itu,
hasil survai yang dilakukan di situs ini juga
telah menemukan sejumlah pecahan gerabah,
beberapa diantaranya dilaporkan merupakan
jenis gerabah import yang lebih dikenal dengan
istilah “rouletted ware” (McKinnon et.al, 1993:
148). Jenis-jenis gerabah dengan motif
semacam itu sangat terkenal di India dan
berkembang pada awal abad pertama masehi.
Gerabah “rouletted ware” ini ditemukan pula
di Sembiran dan Pacung, Bali, dan memiliki



persamaan bahan dengan gerabah yang
ditemukan di pantai Koromandel (Ardika
sebagaimana dikutip Begley et.al, 1995). Adanya
hubungan antara Jawa dengan India pada masa
awal abad I Masehi tersebut bukanlah sesuatu
yang luar biasa mengingat banyak pula sumber-
sumber India yang menyebut tentang Jawa,
Sumatra ataupun Bangka pada abad-abad
berikutnya. Dalam Milindapanha yang ditulis
sekitar abad I Masehi, nama Suvarnnabhumi
yang berarti pulau Sumatera telah disebut-sebut.
Selanjutnya dalam kitab Mahaniddesa yang
ditulis sekitar abad III Masehi, juga
menyebutkan tentang nama-nama
Suvarnnabhumi, Wangka, dan Java. Wangka
yang dimaksudkan pada abad tersebut tentunya
juga Bangka yang kita kenal sekarang yang
waktu itu hasilnya yang terpenting adalah timah
seperti sekarang (Damais, 1995: 85).

Lain daripada itu, sumber Cina juga
menyebutkan tentang adanya seorang
agamawan Buda bemama Howei-neng yang
pada tahun 665 Masehi telah melawat ke Jawa
yang pada waktu itu disebut Ho-ling
(Groeneveldt, 1876: 13; Poerbatjaraka 1951:
18; Damais, 1995: 88). Disebutkan bahwa pada
masa itu nenek moyang raja yang bernama Ki-
yen telah memindahkan ibukotanya lebih ke
timur yaitu ke Pa-lu-ka-si. Disebutkan pula
bahwa pada saat itu di Jawa hidup seorang
pendeta agama Buda yang sangat terkenal
bernama Jnanabhadra. Pada masa itu pula Ho-
ling atau Jawa telah menjadi kota pelabuhan
yang ramai, bahkan para biarawan Cina sering
menggunakan kapal-kapal dagang dari Holing
(Wolters, 1967: 214-215).

Semua rincian yang telah diuraikan di
atas memberikan gambaran kepada kita bahwa
surutnya kerajaan Tarumanagara karena

serangan Srivijaya sebagaimana disebutkan
dalam prasasti Kota K apur itu memiliki dampak
yéng sangat luas terhadap sistem politik,
agama, dan kebudayaan khususnya di Jawa
pada abad VII. Pergeseran pusat pemerintahan
dari Tarumanagara ke Holing, berkurangnya
pengikut agama brahmana (Wisnuis)
tampaknya juga mendorong bagj pertumbuhan
agama Buda di Jawa. Dengan memperhatikan
seluruh rangkaian peristiwa tersebut di atas,
tidak tertutup kemungkinannya bila bangunan-
bangunan di Batujaya itu juga merupakan salah
satu bukti yang menandai berkembangnya
agama Buda di Jawa.

b. Abad VIII-XIII Masehi

Bagaimana keadaan Jawa Barat setelah
Jjaman Tarumanagara tidak banyak yang dapat
diketahui. Yang pasti dari sumber di Jawa kita
hanya dapat memperkirakan bahwa setelah
surutnya Tarumanagara sekitar abad VII AD
(Poerbatjaraka, 1951: 15; Bambang Soemadio
dkk, 1984: 355), muncul kerajaan lain yang
ibukotanya berpindah-pindah. Menurut sumber
sejarah, kerajaan sesudah yang berkembang
setelah Tarumanagara tersebut adalah kerajaan
Galuh dan kerajaan Sunda. Dimana lokasi
kedua kerajaan tersebut dan seberapa luas
wilayah pengaruh dari masing-masing, tidak
banyak sumber yang menyebutkan. Wilayah
Galuh dan sejarah Galuh yang dapat ditelusuri
dari sumber yang ada, pada mulanya
merupakan sebuah kerajaan yang berdiri sendiri
dan pada saat yang lain merupakan bagiandari
kerajaanlain. Sebagai kerajaanluas wilayahnya
meliputi daerah yang dibatasi oleh Sungai
Cipamali di sebelah timur, Laut Jawa di sebelah
utara, Sungai Citarum di sebelah barat, dan
Lautan Hindia di sebelah selatan. Dalam
kedudukannya sebagai kerajaan, Galuh surut




sekitar abad XVI beriringan dengan surutnya
kerajaan Sunda yang berpusat di Pajajaran pada
tahun 1579 Masehi (Ekajati, 1990: 275). Di sisi
yang lain kerajaan Sunda menurut sumber yang
ada berkuasa di bagian barat sungai Citarum.
Raja-raja yang pernah berkuasa antara lain raja
Sri Jayabhupati (prasasti Sang Hyang Tapak
952 Saka/1030 Masehi); Niskala Wastukancana
(prasasti Kawali I-V); Jayadewata (prasasti
Kebantenan), dan Surawisesa (prasasti Batu
Tulis). Sumber-sumber dari luar khususnya
berita Portugis yang ditulis sekitar awal abad
X VI menyebutkan bahwa istana raja terletak di

" Dayo. Menurut sumber tersebut dikatakan
bahwa letak ibukota itu sekitar dua hari
perjalanan dari pelabuhan utama Calapa
(Cortesao, 1944. 168). Kata Dayo sendin
kemungkinan hanya pengucapan yang kurang
sempurna dan kata Sunda dayeuh yang artinya
ibukota, mengingat kata dayo juga dipergunakan
untuk menyebut nama ibukota Majapahit.
Ibukota kerajaan Sunda atau kerajaan Pajajaran
itu diperkirakan bernama Pakuwan dan terletak
di daerah sekitar Bogor sekarang,

Bagaimana kehidupan di bidang
keagamaan pada masa berkembangnya kedua
kerajaan tersebut di atas, tidak banyak yang
dapat diketahui. Namun demikian dari nama-
nama raja yang berkuasa setidak-tidaknya kita
dapat menduga bahwa Agama Hindu tampaknya
masih sangat dominan pada masa itu, selain
berkembang pula agama Buda Mahayana. Bukti
yang paling tegas tentang kuatnya pengaruh
agama Hindu antara lain diabadikan pada tulisan
yang berbunyi” sanghiyang lingga hyang” dan
"sanghyang lingga bingba”, keduanya
dipahatkan pada batu tegak menyerupai menhir
di Kawali. Di sisi yang lain bahwa agama Buda
Jjuga berkembang pada masa kerajaan Sunda

10

antara lain dapat dijumpai dalam prasasti
Kebantenan II dan III, yang masing-masing
menyebutkan tentang keputusan
penganugerahan “tanah larangan” yang
diperuntukkan bag; para “wiku”. Lain daripada
itu pemujaan terhadap arwah leluhur
kelihatannya juga masih berkembang pada
masa itu dan umumnya dikenal dengan nama
atauistilah “Kabuyutan”.

Diantara nama-nama tempat suci yang
pernah kerkembang pada masa itu yang
tampaknya merupakan yang terbesar serta
menjadi tanggungjawab kerajaan ialah yang
disebut dengan istilah “dewa sasana” yang
artinya tempat untuk dewa. Ans Munandar,
memberikan arti "dewa sasana” suatu
pengertian umum untuk menyebut tempat suci
di kerajaan Sunda, yang terdin atas kabuyutan
dan kawikuan (Ans Munandar, 1994: 7). Akan
tetapi mengingat konteks kalimat dalam
prasasti kebantenan Il verso baris 2 yang
berbunyi "dewasasana sangar kami ratu.
Saparah jalan gede” yang artinya ”
dewasasana sanggar kami raja. Sepanjang jalan
besar” dan seterusnya, memberikan kesan
bahwa dewasasana memang merupakan
bangunan suci yang khusus diperuntukkan
sebagai bangunan kerajaan. Tentunya
bangunan suci kerajaan semacam itu jumlahnya
lebih sedikit dibandingkan dengan jumlah
bangunan suci kawikuan maupun kabuyutan.
Salah satu contoh bangunan suci kerajaan
tersebut adalah dewasasana yang terletak di
Gunung Samaya

Sangat disayangkan bahwa dan sekian
nama bangunan suci baik untuk agamawan
maupun rohaniwan yang pernah berkembang
di Jawa Barat tersebut hanya sedikit yang
tersisa. Dari bangunan yang tersisa tersebut




kitapun hanya dapat memperkirakan bahwa
hampir secara keseluruhan bangunan masa itu
adalah bangunan berteras dan di bagian teras
paling atas itulzh diletakkan arca ataupun obyek
pemujaan yang lain. Mengapa telah terjadi
semacam degradasi kebudayaan setelah
runtuhnya kerajaan Tarumanagara, tidak banyak
diketahui. Memperhatikan sejumlah naskah
yang berkembang dari masa kerajaan Sunda
seperti naskah Sanghyang Siksakanda ng
Karesian terlihat bahwa ada suatu pergeseran
kedudukan dewa tertinggi di dalam kepercayaan
masyarakat Sunda. Dewa-dewa atau batara-
batara yang memiliki kedudukan tinggi dalam
panteon agama Hindu diturunkan kedudukannya
di bawah para “hyang”. Ini berarti kembali
berkembangnya kepercayaan asli dan
tampaknya perkembangan tersebut sangat
didukung oleh situasi dan kondisi lingkungan
pedalaman daerah Jawa Barat.

Sejumlah bangunan berteras yang
dijumpai di wilayah Priangan Timur misalnya,
barangkali termasuk tipe bangunan yang berasal
dari masa kerajaan Sunda. Peninggalan yang
terdapat di Karangkamulyan misalnya meskipun
bentuknya menyerupai bangunan dengan tradisi
megalitik tetapi besar kemungkinan merupakan
bangunan dari masa kerajaan Sunda yang telah
diisi dengan konsep lokal dan Hindu. Sejumlah
bangunan lain yang jelas menunjukkan ke-
hinduannya antara lain candi Pangandaran
(Pananjung), candi Ronggeng (Ciamis), situs
Sagarahyang (Kuningan) yang secara
keseluruhan memiliki peninggalan Yoni dan
Nandi. Bangunan-bangunan tersebut pada
umumnya merupakan bangunan berteras dan
sebagian diantaranya tersusun dari batu-batu
kali seolah-olah menyerupai punden berundak
dari masa prasejarah.

11

Tampaknya lingkungan memiliki
pengaruhyang besar dalam memberikan bentuk
dan arah kebudayaan.

DAFTAR PUSTAKA

Agus Aris Munandar. 1994. "Bangunan Suci
pada Masa Kerajaan Sunda: Data
Arkeologi dan Sumber Tertulis” dalain
Pertemuan Ilmiah Arkeologi V1. Jakarta:
Pusat Penelitian Arkeologi Nasional, hal
135-178.

1994. ”Penataan Wilayah Pada Masa Kerajaan
Sunda”, Seminar Evaluasi Data dan
Interpretasi Baru Sejarah Indonesia
Kuno. Jogyakarta: Balai Arkeologi
Jogyakarta.

Begley, Vimala. 1995. The Ancient Port of
Arikamedu. New Excavations and Re-
searches 1989-1992. Pondicherry: Cen-
tre d’Histoire et d’archeologie

Coedes, G. 1968. The Indianized State of
Southeast Asia. Kuala Lumpur: Univer-
sity of Malaya Press

Connor, Stanley J.0.1971. "Hindu Gods of
Peninsular Siam” Artibus Asiae,
Supplementum XX VIII. New York: New
York University

Cortesao, A. 1994. The Suma Oriental of
Tome Pires and the Book of Fransisco
Rodrigues. (Hakluyt Society). London.

Damais, Louis-Charles. 1996. Epigrafi dan
Sejarah Nusantara. Jakarta: Pusat
Penelitian Arkeologi Nasional

Dalsheimer, Nadine et.al. tt. ”Visnu mitres et



reseaux marchands en Asie du Sud-East:
nouvelles donnees archeologiques surle
ler millenaire ap.J.C.

Ekajati, S. 1990. ”Sejarah Galuh dalam Berbagai
Sumber”, Prosseding Seminar Sejarah

Budaya 11 Tentang Galuh.

Tasikmalaya: Universitas Tasikmalaya.

dan

Ferdinandus, PE.J.1990. Situs Batu Kalde di
Pangandaran, Jawa barat”, dalam
Monumen, Karya Persembahan Untuk
Prof DR.R. Soekmono. Jakarta: Fak.
Sastra Universitas Indonesia, hal 285-301.

Groeneveldt,W.P.1876. "Notes on the Malay
Archipelago and Malacca Compiled from
Chinese Sources”, dalam V.B.G.39.
Batavia: Albrecht & Co

Hasan Djafar. 1988. ”Daftar Inventaris
Peninggalan Arkeologi Masa
Tarumanagara”, dalam Hasan Djafar (ed.),
Proyek Penelitian Terpadu Sejarah
Kerajaan Tarumanagara. Jakarta:
Universitas Tarumanagara.

Kinnon Mc,EE. et.al 1994, “Tarumanagara?:
a Note on Discoveries at Batujaya and
Cibuaya, West Java”, dalam Manguin (ed.)
Southeast Asian Archaeology. Hull: Uni-
versity of Hull, Centre for Southeast
Asian Studies.

Kulke, Herman. 1991. “Epigraphical References
to the “City” and the “State” in Early In-
donesia”, dalam Indonesia No.52, New
York : Ithaca University, hal.3-40

Meulen, Van Der W.J. 1976. ”The Puri
Putikesvarapavita and the Pura
Kanjuruhan”, dalam B.K.I. deel 132, . “s-
Gravenhage: Martinus Nijhoff, hal.445-

12

462

Noorduyn, J.1982. ”Bujangga Manik’s Jour-
neys Through Java: Topographical Data
From an Old Sundanese Sources, dalam
B.K.I 138, . ‘s-Gravenhage: Martinus
Nihoff, hal. 413-442

Pigeaud, Dr.Th.G.Th. 1962. Java in the Four-
teenth Century; A Study in Cultural His-
tory The Nagarakertagama by Rakawi
Prapanca of Majapahit, 1365 A.D.
Vol.IV. The Hague: Martinus Nihoff

Poerbatjaraka, R. Ng. 1951. Riwayat Indone-
sia I. Jakarta: Jajasan Pembangunan.

Selarti, VS. 1981. "Arca Visnu Cibuaya II
dalam Perbandingan”, dalam. Berkala
Arkeologi No.ll(1). Jogyakarta: Balai
Arkeologi Jogyakarta, hal. 17-23.

Soekmono, R. 1965. ”Dua Puluh Tahun llmu
Purbakala di Indonesia”, dalam Research
in Indonesia 1945-1965, V1. Jakarta:
Departemen Urusan Research Nasional,
hal. 80-109

Soetjipto Wirjosoeparto. 1963. ”The Second
Vishnu Image of Tjibuaya in West Java",
dalam MISI, I No.2. Jakarta: Jajasan
Penerbitan Karya Sastra

Soeroso. 1989. "Peninggalan Kepurbakalaan
di Wilayah Periangan Timur”, dalam
Proseeding Seminar Sejarah dan Budaya
Il Tentang Galuh Tasikmalaya:
Universitas Siliwangi, hal 253-266

1997. Pola Persebaran Situs Bangunan Masa
Hindu-Buda di Pesisir Utara Wilayah
Batujaya dan Cibuaya, Jawa Barat:
Tinjauan Ekologi. Jakarta: Universitas
Indonesia.



Tri Marhaeni. 1998. ”Laporan Penelitian Situs
Kota Kapur, Kabupaten Bangka, Provinsi
Sumatera Selatan”, dalam Berita
Penelitian Arkeologi No.2. Palembang:
Balai Arkeologi Palembang,

Williams, Sir Monier. 1899. A Sanskrit-English
Dictionary. Oxford: Claredon Press.

Wolters, O.W. 1966. Early Indonesian Com-
merce. A Study of the Origin of Srivijaya.
Ithaca: Cornell University Press.

13




BEBERAPA PIAGAM SULTAN PALEMBANG
Machi Suhadi

( Pusat Penelitian Arkeologi Nasional )

A. Pendahuluan

Yang dimaksud dengan piagam di sini
1alah tulisan pada lempeng logam, baik dari emas,
perak, tembaga, ataupun perunggu yang dibuat
pada masa pemerintahan raja-raja Islam.
Piagam imi biasanya berisi peringatan tentang
suatu hal, perintah, atau peraturan-peraturan
yang harus ditaati oleh semua pihak. Aksara
dan bahasa yang digunakan ialah Jawa
Tengahan. Piagam ini diserahkan kepada or-
ang yang berhak atau bertanggung jawab atas
isi titah raja atau sultan. Istilah piagam artinya
serupa dengan prasasti yang dibuat pada masa
raja-raja Hindu di Jawa. Kata prasasti lebih luas
pengertiannya karena mencakup tulisan kuna
yang dipahat pada batu dan daun lontar.

Yang dimaksud dengan piagam-piagam
Sultan Palembang ialah piagam yang khusus
dikeluarkan atas perintah Sultan Palembang,
bukan oleh Gubernemen (Pemerintah Belanda).
Sebagaimana diketahui, Gubernemen juga
mengeluarkan aturan-arturan berupa piagam
yang harus dipatuhi oleh para pejabat
daerah.Tujuan utama dari Gubernemen ialah
mengamankan wilayah dengan maksud agar
monopoli perolehan hasil-hasil pertanian,
kehutanan, dan perkebunan rakyat tidak
terganggu dan dapat dibawa ke Belanda. Piagam
dari Gubernemen ini umumnya ditulis dengan
aksara Arab dan Bahasa Melayu, misalnya

14

%

piagam Palembang No. 9 yang dikeluarkan
pada tahun 1829 M (lihat TBG 34, 1890: 621-
623), jadi 4 tahun setelah keruntuhan
Kasultanan Palembang (1825 M) .

B. Pemerintahan Sultan-sultan Palem-
bang.

Sejak keruntuhan Sriwijaya dan
Suwarnabhumi oleh serangan Majapahit pada
tahun 1397 M (Muljana, 1981: 311) praktis
kekuasaan di Palembang lumpuh. Tinggallah
seorang pangeran bernama Parameswara yang
beristerikan puteri Majapahit. Ia berkuasa di
Palembang sejak tahun 1390 tetapi kemudian
melarikan diri ke Tumasik (Singapura).
Menurut sejarah Dinasti Ming, nama
Parameswara dapat dipersamakan dengan
Sultan Iskandar Syah (Hanafiah, 1995: 28).
Setelah Parameswara meninggalkan
Palembang maka sejarah Palembang menjadi
gelap. Selama sekitar 150 tahun di Palembang
tidak ada penguasaraja . Roda ekonomi dikuasai
pedagang Cina yang didukung oleh kekuasaan
kaisar-kaisar negeri Cina.

Beberapa tokoh kemudian muncul sebagai
penguasa Palembang. Seorang pangeran dan
Pesisir Utara Jawa, mungkin dari Demak,
bernama Ki Gedeh Ing Suro, tiba di Palembang
dalam tahun 1552 M (Hanafiah, 1995: 129).
Pangeran ini menjadi semacam wakil raja



Demak yang terus menggalang kekuatan untuk
mengusir orang asing (Portugis) yang menjadi
musuhnya sejak Perang Malaka tahun 1511 M.
Dalam perang tersebut armada Demak tidak
berhasil mengusir orang Portugis.

Kemudian datang lagi pangeran yang
disebut juga Gedeh Ing Suro Mudo pada tahun
1587 M dan pangeran muda ini bentrok dengan
Sultan Banten yang melebarkan ekspansinya ke
Sumatra dan menyerang Palembang pada tahun
1596 M. Pertanggalan kedatangan Ki Gedeh
yang diberikan Hanafiah ini berbeda dengan
kesimpulan dari P. Roo de Faille yang
menempatkan masa kekuasaan Ki Gedeh ini
dalam tahun 1603-1623 M. Bahkan sumber

naskah tulisan tangan mengenai kronologi raja
Palembang yang disimpan & Universitas Leiden
maupun di Institut Kemn (& Leiden) juga berbeda
pertanggalannya (Hanafizh 1995: 134). Sebagai
pegangan sementara kata pakai dahulu kronology
sultan-sultan Palembang sbb -
1. Ki Gedeh Ing Suro

- 1603-1623 M
2. Ki Mas Dipati

1 1623-1629 M
3. Pangeran Seda Ing Kenayan

: 1629-1636 M
4. Pangeran Mangkurat Seda Ing Rejeg

: 1636-1658 M

5. Pangeran Ratu ahias Sultan Ratu Abdurrah-
man : 1662-1706 M

6. Sultan Ratu Mansur
: 1706-1715 M
7. Sultan Kamaruddin

: 1715-1724 M

8. Sultan Badaruddin
: 1724-1758 M

9. Sultan Ratu Akhmad Najamuddin
: 1758-1776 M

10. Sultan Ratu Mukhammad Badaruddin I
1 1776-1804 M

11. Sultan Mahmud Badaruddin II
: 1804-1819 M

12. Sultan Ahmad Najamuddin IV
: 1819-1825 M

C. Piagan-Piagam dari sultan

Dari masa pemerintahan sultan-sultan ini
piagam tertua yang kita ketahui berasal dari
Sultan Abdurrahman (1662-1706 M) yang
diberikan kepada Pangeran Purba Buwana di
Desa Tanjung Kurung, Pasemah. Walaupun
piagam tembaga ini tidak berangka tahun tetapi
masa pemerintahan Sultan Ratu jelas.
Selanjutnya piagam tembaga ini disebut Piagam
Palembang No. 1. Sebaliknya piagam termuda
dikeluarkan oleh Sultan Ratu Mukhammad
Badaruddin I yang mengeluarkan sebuah
piagam pada tahun 1802 M yang terkenal
dengan nama piagam Palembang 4.
Sebelumnya Sultan ini telah mengeluarkan
piagam Palembang 8, Palembang 11, dan
Palembang 12.

Semua piagam yang dibahas dalam TBG
disimpan di Museum Nasional Jakarta. Di luar
koleksi resmi oleh pemerintah masih ada
beberapa piagam yang disimpan oleh
perorangan, umumnya pewaris dari pemegang
piagam sebelumnya. Piagam Sukabumi
misalnya disimpan di Desa Sukabumi,




Kecamatan Banding Agung, Kabupaten Ogan
Komering Ulu (lihat Machi Suhadi dalam
Monumen, 1990: 267-284). Ada piagam
Bayung Lincir, Kabupaten Musi Banyuasin.
Menurut B.B. Utomo (peneliti dari Puslit
Arkenas, Jakarta), hingga tahun 1985 piagam
ini masih ada di sana tetapi karena dianggap
keramat maka tidak semua orang boleh melihat
dan membacanya. Namun demikian telah ada
orang yang melihat dan membacanya pada tahun
1956 yang bernama Sastraatmadja dari Dinas
Sosial Yogyakarta pada tahun 1956.
Diterangkan olehnya bahwa aksaranya Jawa
Tengahan, Bahasa Jawa, tanpa nama Sultan dan
tanpa tahun tetapi diduga darn abad ke-18 M.

Ada pula sebuah piagam dari Curup,
wilayah Bengkulu. Sisi depan berisi 9 baris dan
sisi belakang berisi 10 baris dengan aksara Jawa
Tengahan. Pada akhir baris ke-10 ini uraian
isinya belum selesai sehingga unsur
pertanggalannya belum ada. Adapun nama sul-
tan tidak disebutkan. Piagam imi dimiliki A.
Sami (tahun 1988) dan faksimil aksara dibuat
oleh Tjahjono Prasodjo. Copy faksimil ini
diterima oleh penulis pada tahun 1990 dan baru
dibaca tahun 1998.

Jika Pemerintah Daerah dan masyarakat
Sumatera Selatan rajin menelusuri tinggalan
sejarah, mungkin masih akan ditemukan lagi
piagam-piagam dari Sultan Palembang,

D. Piagam Lain

Sebagai informasi tambahan, ada piagam
dari Sultan Banten yang disimpan penduduk di
Desa Rajabasa, Kecamatan Kalianda,
Kabupaten Lampung Selatan. Piagam ini terdiri
atas 2 lempeng tembaga berukuran 34,2 x 24
cm, lempeng pertama berisi 9 baris dan lempeng
kedua berisi 8 baris. Aksara dan bahasanya

16

Jawa. Keberadaan piagam im pernah dilaporkan
kepada Direktur Jenderal Kebudayaan pada
tahun 1981.

Di Museum Sultan Mahmud Badaruddin
II disimpan dua buah piagam yang dikeluarkan
oleh Gubernemen. Piagam pertama ditulis
tahun 1829 dan piagam kedua ditulis tahun
1854. Aksaranya Arab dan bahasanya Melayu.
Yang pertama ditujukan kepada Pasirah
Pasemah Lebar dan piagam kedua ditujukan
kepada Pangeran Anom, Pasirah Semendo.

E. Latar Belakang Sosial Ekonomi

Piagam-piagam dikeluarkan oleh sultan
dalam kaitan dengan unsur pemerintahan,
ketertiban, perdagangan, dan kejayaan sultan
melalui pengumpulan benda keramat atau benda
langka. Semua aturanitu harus dijalankan oleh
orang yang dipercaya oleh sultan dan sebagai
bukti bahwa orang ini menjalankan perintah
sultan maka ia diberi piagam. Ia mendapat
kuasa untuk menerima pembayaran denda dani
rakyat yang melanggar berbagai aturan dan
menentukan besarnya pajak perdagangan.
Semua itu nanti akan diserahkan kepada sul-
tan pada saat mara seba agung di kota
Palembang, semacam audisi tahunan dengan
membawa segala macam hasil bumi, pajak,
dan tanda kesetiaan lainnya. Darni sudut ekonomi
maka sektor perdagangan menjadi paling
penting disamping pajak berbagai kegiatan,
termasuk pajak perburuan binatang liar.
Keuntungan sultan lainnya ialah adanya kerja
bakti sejenis rodi yang dijalankan rakyat untuk
mengerjakan berbagai pekerjaan umum
maupun pekerjaan milik raja. Menurut kajian
De la Faille, rakyat yang bekerja bakti ini harus
menaggung biaya hidup sendiri.

Sultan Palembang bukan hidup tanpa



tekanan. Di satu pihak Belanda melakukan
perdagangan dengan kekerasan dan di pihak
lain, para sultan diancam bahaya perebutan
tahta atau sgrbuan raja tetangga yang
menginginkan Kasultanan Palembang. Untuk
menyelamatkan dini dari ancaman kedua maka
. para sultan terpaksa bekerja sama dengan
Belanda. Menurut De la Faille, Sultan Ahmad
Ratu Najamuddin (1756-1776 M) terpaksa
bekerjasama dengan Kompeni (Belanda). Tiap
tahun pihak Belanda dapat mengangkut barang
dagangan penting sebanyak 5 sampai 6 kapal
dari Palembang untuk dibawa ke Eropa (De la
Faille, 1971: 28)

Selain lada dan kopi, hasil hutan serta
timah menjadi bahan dagangan yang sangat
menguntungkan di jamannya. Keadaan tersebut
di atas ikut mempengaruhi cara Sultan-sultan
Palembang dalam usaha menyelamatkan
kasultanan yang didudukinya. Untuk
memerintah daerah pedalaman, tidak mungkin
para sultan datang dan tinggal di sana. Karena
itu banyak piagam dikeluarkan sebagai cara
untuk memperpanjang tangan pemerintahan
yang teknik operasionalnya dilaksanakan oleh
para pejabat daerah.

F. Isi Piagam Sultan Palembang

Piagam Sultan Palembang yang panjang
biasanya memuat banyak hal, antara lainialah:

1. aturan tanam sahang (lada, merica)
perjudian dan sabung ayam

. hutang-piutang

. perkawinan

. aturan dagang barang dan budak

. maling (pencurian)

. orang minggat dan pindah tempat

T - T T S

17

8. pelanggaran susila

9. pertengkaran dan penghinaan
10. penyiksaan dan pembunuhan
11. orang mengamuk

12. mendatangi atau menyerang orang
di desa lain

13. aturan bagi orang peranakan

14. temuan barang-barang berharga
sebagai hak Sultan

Yang dimaksud dengan barang berharga
ialah gading gajah, culak badak, kumala, galiga,
tanggalung (kucing) candramawa, dll.

Sebagai gambaran, isi masing-masing piagam
tersebut sebagai berikut:

a. Piagam Sukabumi misalnya mengandung
13 unsur tersebut diatas: hanya unsur no.
14 tidak tercantum.

b. Piagam Palembang No. 6 tahun 1802 M
hanya mengandung unsur masalah pin-
dah rumah, hutang-piutang, maling, per-

 tengkaran, pembunuhan, dan menyerang
desa lain,

c.Piagam Palembang No. 7 tahun 1764 M
berisi hutang-piutang, perjudian, sabung
ayam, tanam merica, perdagangan, men-
datangi rumah orang lain, perkawinan,
orang peranakan, maling, minggat, amuk,
dan masalah budak.

d. Piagam Palembang No. 8 tahun 1776
memuat larangan perjudian sabung ayam
dan hutang piutang,

e Piagam Palembang No. 10 tahun 1760
M berisi banyak hal yaitu: pertengkaran,
pembunuhan, tanam merica, hutang-
piutang, judi sabung ayam, menyerbu



desa lain, perdagangan, perkawinan, or-
ang peranakan, minggat, amuk, dan
barang berharga.

f Piagam Palembang No. 11 tahun 1777
M memuat larangan pindah rumah,
hutang-piutang, maling, pertengkaran,
dan pembunuhan.

g. Piagam dan Curup (tak ada angka tahun)
berisi masalah perdagangan, membuat
rumah, maling, minggat, dan barang ber-
harga.

h Piagam Muara Medah ( Bayung Lincir,
tanpa tahun ) berisi masalah butang-
piutang, orang minggat, pelanggaran
susila, dan temuan barang berharga.

G. Penutup

Piagam-piagam Sultan Palembang
sekarang menjadi tinggalan sejarah yang
menghuni berbagai museum dan rumah
perorangan. Jika tidak ada minat putra-putra
bangsa Indonesia sendin1 terhadap piagam-
piagam 1mi maka seolah-olah estafet obor
nasional menjadi padam. Kitalah yang
menghidupkan obor sejarah. Melalui kajian
sejarah kita mencan benag merah yang dapat
dibentangkan ke masa depan untuk
membangun bangsa yang ideal sesuai Panca
Sila. Sebagai misal, saat ini lada adalah komoditi
primadona di Sumatera Selatan dalam
perdagangan internasional. Sejak jaman purba
pun perdagangan lada sudah dilakukan.
Bukankah seharusnya Pemerintah Daerah
Sumatera Selatan menjadikan lada sebagai
penghasil utama yang harus ditingkatkan dan
digalakkan ke tingkat maksimal? Karena itu
marilah kita tundukkan sejenak kearifan mata
hati kita untuk menemukan benang merah lebih
banyak melalui kajian sejarah daerah.

18

DAFTAR PUSTAKA

Brandes, J. 1983. “Nog einige Javaansche
Piagem’s uit het Mohammed aansche
Tijdvak afkomstig van Mataram, Banten
en Palembang”, 7BG 34, 1891; TBG 35,
1893, TBG 37, 1894,

Faille, Roo de la. 1971. Kasultanan Palembang

(seri terjemahan) karangan Belanda,
KITLYV, Jakarta.

Graaf, H . J. De. 1958. Puncak Kekuasaan
Mataram (seri terjemahan). Jakarta:
Pustaka Grafitipers.

Hanafiah, Djohan. 1989. Kuto Besak. Jakarta:
CV. Haji Masagung,

Hanafiah, Djohan. 1995. Melayu-Jawa, Citra
Budaya dan Sejarah Palembang.
Palembang: Pemerintah Daerah Tingkat
II Kotamadya Palembang.

Muljana, Slamet. 1967. Perundang-Undangan
Madjapahit. Jakarta: Bhratara

Muljana, Slamet. 1979. Nagarakertagama dan
Tafsir Sejarahnya. Jakarta: Bharatara

Muljana, Slamet. 1981. Kuntala, Sriwijaya, dan
Suwarnabhumi. Jakarta: Yayasan Idayu

Suhadi, Machi. 1990. “Piagam Sukabumi dan
Palembang dari Sumatera Selatan”, dalam
MONUMEN, K arya Persembahan untuk
Prof. Dr. R. Soekmono, Lembaran
Sastra, Seri Penerbitan Ilmiah No. 11,
Depok, hal. 267-284.




Lampiran I

* Alih Aksara, Alih Bahasa, dan Istilah
dalam Piagam

* Alih Aksara Piagam Sukabumi

nekanni tatu hatawa mati hora
wicaranne maning. Kalawan yan wong
dagang mondakking’ nguma® wong
desa hatawa hanggawa

8. humah hiku hora kna, yang maksa
huga kadenda dalem. Lan hora kna
// Layang piyagem. Kangjeng Sultan wong desa halaki rabi lan wong
kagaduhaken maring Pangeran Mangku Palembang, yan maksa huga hiku
Hanom. Desa Tanjung, hingkang kapanjing
pangandika’,lamunnana wong Palembang 9. lan lamun paranakkan hana padune
hutang piyutang lan wong desa hutang mangka hanjaluk parentahan, sarta
g karembak lan prawatin samarga, ya nuli
padaning desa, lan wus padang lawan malayu ngungsi yahiku kapanjing, kala-
prawatinne', mangl-(a gl Y 10. wan yannana wong maling maka dadi
hiku hamicarani. Lamunnora nahur :

g o R padu lamun kang den tarka maling
A l::ahgawlassan S kalah hiku dadiya’ nikel®, lan lamun
RN kang narka maling kalah ya nahurahing
hanikel, haranna munggah maning sapanarkanne, lan lamun hanyekel
lannora  kna hanarik maring hawake wong minggat
muwah enakkatine kang ngahutang hiku, .
mulih  hing  prawatinne kang 1. mengln o gagawann.e' g e
ngamicaranni, kalawan praka- sapl.lluh rey?l, yahiku dadi jarahhan, lan

luwih ka’ sing sapuluh reyal, hamung
ra piyutang karana judi sabang’, yahiku wlassanne kang dadi pakulih, lan lamun
hora kna tinagih, lannora kna tukar bantah wong desa ha-
paten pinatin kalawan prakara prawatin
den pada mupakat, hagawih ke- 12. ngiwat hing wong Dalem yahiku

kapanjing, yang buda'® wong jaba dadi
bon sahang kabeh kalawgn sing sapa kang nikel. Muwah sakehhing desa kang
nga.ra3 hanut l.aanggawxh kebon sahang kalintangngan hangandella hing
yahiku prawatinne kang ngangaturraken prawatin seba dinukan dining Kangjeng
hamalembang, muwah yang hana wong Sulta-
dagang hatawa wong desa hadagang

13. n yahiku katrappan, I saka windu"

huwong yahiku hora kna panniku larangan
Dalem lan lamunnana wong hanekanni
humah hing wong hatawa desaning wong
mangka kang den tekkanni hiku tatu, kna
patiban jampi,

lamun mati kna wanguk®, lan lamun kang

19

masa // 1690 //

Catatan Alih Aksara

T

Sukukata ka dari pangandika ditulis di
atas garis karena terlewat sedangkan
ruangannya tidak ada lagi.




10.
11

Seharusnya dibaca sabung, yaitu adu
ayam

Seharusnya ditulis nora; ini dari kata hora
yang mendapat gandengan suara sengau
di depannya.

Baca: wangun; ini nama denda atau

hukuman bagi pendatang yang melukai
atau membunuh orang yang didatangi

Baca: mondokking, artinya: numpang di
Baca: ngumah, artinya: rumah

Kata dadaiya, sukukata ya ditulis di bawah
di karena terlewat dan tidak ada ruang lag;.
Kata nikel, sukukata ni juga ditulis di

bawah ke karena alasan seperti tersebut
di atas.

Sukukata ka seharusnya ditulis saka,
artinya: dari; jadi penulisannya kurang
sukukata sa.

Baca: budak.

Baca: sakala, artinya: pada waktu, jadi
bukan nama tahun Saka

Alih Bahasa

1

Surat piagam dari Kangjeng Sultan
diberikan kepada Pangeran Mangku
Hanom di Desa Tanjung. Adapun sabda
beliau, bila ada orang Palembang
berhutang-piutang dan orang desa
berhutang pada

sesama orang desa serta diketahui
Prawatinnya (penghulu adat). Prawatinitu
kuasa untuk mengaturnya, jika orang tidak
meﬁyahur (membayar) maka (hutangnya)
dihitung (tiap sepuluh) menjadi tigabelas
hingga tiga kali, naik menjadi

berlipat, tetapi tidak boleh dinaikkan lagi

20

dan tidak boleh menarik kepadanya
seenak hatinya sendiri, hal ini diserahkan
pada Prawatin untuk mengurusnya.
Adapun perkara

hutang karena perjudian dan sabung
ayam, mereka tidak boleh ditagih dan
tidak boleh bertengkar atau bunuh-
membunuh; tentang hal itu supaya
(mereka) bermusyawarah dengan
Prawatin. (Adapun)
pembuatan

mengenat

kebun sahang (lada, merica), barang
siapa tidak mau membuat kebun sahang,
oleh Prawatin akan (ditangkap dan)
diserahkan (kepada Sultan) di Palembang,
Jika ada orang berdagang atau orang desa
berdagang

orang (budak), tidak boleh menentang
larangan Dalem (Sultan). Jika ada orang
mendatangi rumah orang atau desa or-
ang lain sedangkan orang yang didatangi
itu terluka (maka orang yang mendatang; )
dikenai biaya pengobatan;

tetapi (jika orang yang didatang itu) mati,
maka ia dikenai wanguk (nama jenis
hukuman, hutang darah bayar darah);
jika orang yang mendatang; itu luka atau
mati maka tidak ada urusannya lag). Jika
orang dagang mondok (numpang) di
rumah orang desa atau membawa

rumah, itu tidak boleh, jika ia
melanggamya akan didenda oleh dalem.
Dan tidak boleh orang desa bersuami-
isteri dengan orang Palembang, jika
dilanggarnya ia akan dihukum.

Dan apabila ada pertengkaran di antara
orang peranakan sedangkan mereka
minta peraturan (ketertiban) kemudian



dimusyawarahkan dengan Prawatin
semarga tetapi kemudian lari mengungsi,
mereka itu dikenai hukuman.

10. Dan apabila ada orang mencuri (maling)

lalu terjadi pertengkaran, jika orang yang
disangka maling itu kalah maka denda/
hukumnnya menjadi berlipat; sebaliknya
apabila yang mendakwa itu kalah makaia
harus membayar (denda) sebesar nilai
barang yang didakwakannya. Apabila
menangkap orang minggat (meninggalkan

tempat secara diam-diam)

11. padahal ada barang bawaannya mencapai
nilai sepuluh reyal, barang itu menjadi
rampasan, apabila nilainya lebih dari
sepuluh reyal maka hanya nilai belasannya
(angka kecil di atas sepuluh) yang menjadi
haknya. Apabila orang desa

mengamuk pada (pegawai) Dalem, 1a akan
dihukum; jika yang mengamuk itu budak
dari orang luar maka hukumnnya berlipat.
Hendaknya semua desa yang ada di
bawah kekuasaan (Sultan) supaya
percaya kepada Prawatin setia yang telah
ditunjuk oleh Kangjeng Sultan.

(Peraturan ini) ditetapkan (diberlakukan)
pada bulan windu 1690 (1764 Masehi)

 Istilah dalam Piagam

12,

13.

Berbagai isi piagam ini seperti yang
tampak dalam terjemahan, dapat dianggap
sebagai usaha untuk mengatur ketertiban suatu
wilayah di bawah kekuasaan Sultan Palembang.
Aturan tata-tertib atau hukum ini sudah berjalan
lebih dari 235 tahun yang silam. Suasana hukum
di abad ke-18 Masehi dan suasana hukum di
abad ke-20 Masehi sangat berbeda sehinga
perlu kiranya ada sedikit penjelasan. Istilah yang
dipakai di masa itu tidak dapat ditangkap dengan

21

pengertian atau istilah dari masa abad ke-20

Masehi. Beberapaistilah yang perlu dibicarakan

ialah:

1. Kagaduhaken. Kata ini berasal dari
gaduh yang mengandung makna
“pinjam” untuk dikelola. Karena tak ada
padanan kata Bahasa Indonesia yang
tepat maka di sini diterjemahkan dengan
“diberikan”. Pada jaman Jawa Kuna,
piagam atau prasasti (khususnya tembaga
atau tamra prasasti) memang dipegang
oleh si penerima anugerah perdikan. D1
Bali, istilah bagi pemegang prasasti ialah
sang ademak akemitan apigajih (lihat
Prasasti Ujung, no. 357 dari Prasasti Bali
D).

2. Padang. Kata yang terdapat pada baris
ke-2 ini dapat diberikan arti “terang, jelas,
paham”. Dalam konteks ini pihak
Prawatin sudah mengetahui masalah
hutang-piutang ini dengan segala bukti
dan saksinya.

3. Katigawlassan. Ini istilah untuk orang
berhutang yang tidak membayar, tiap nilai
10 dinaikkan menjadi 13. Setelah batas
waktu terakhir, nilai uang imi dilipatkan 3
menjadi 39. Ini adalah jumlah tagihan
maksimum dan si penghutang diadukan
kepada Prawatin.

4. Judi sabung. Ini istilah untuk perjudian
dengan menyabung ayam. Dalam hukum
Kasultanan Palembang perjudian ini
dilarang keras. Semua bentuk hutang-
piutang atau tagih-menagih yang
berkaitan dengan perjudian imi dianggap
tidak ada sehingga pengaduan kepada
Prawatin mengenai hal ini tidak akan
dilayani.



Hanggawih kebon sahang. Pada masa
itu semua penduduk diwajibkan menanam
pohon merica; ini agaknya sebagai
kelanjutan aturan tanam paksa dari
Pemerintah Belanda. Siapa yang tidak
menuruti aturan ini akan dilaporkan
kepada Sultan oleh Prawatin. Terlepas dani
masalah penjajahan, komoditi lada atau
merica sangat baik dalam perdagangan
internasional pada masa itu.

Hanekanni humah hing wong. Secara
harfiah kata-kata ini dapat diberikan arti
“mendatangi rumah orang”. Dengan
melihat konteknya, hal ini berhubungan
dengan perkara tertentu, dan
kedatangannya itu untuk memaksa pihak
lain sehingga besar kemungkinan akan
timbul perkelahian. Jadi ini bukan
peristiwa bertamu biasa. Jika pihak yang
mendatangi ini luka atau mati maka hal
itu tidak menjadi urusan, sebaliknya jika
pihak yang didatangi itu luka maka ”si
tamu” harus membayar biaya pengobatan
(patiban jampi); jika tuan rumah sampai
mati maka si tamu dikenai hukuman
wangun yang berarti hutang darah bayar
darah. Istilah wangun dijumpai dalam
empat piagam Palembang yang antara lain
yaitu:

a. Piagam Palembang No. 6, lempeng I
baris ke-4 (TBG 34, 1891, hlm. 605-
611).

b. Piagam Palembang No. 7 baris ke-7
(TBG 34, 1891, him. 615-617)

c. Piagam Palembang No. 10, lempeng
I baris ke-2 (TBG 35, 1892, him 209-
214).

d. Piagam Palembang No. 11, sisib,
baris ke-4 (TBG 37, 1894, him. 121-

22

10.

11.

126)

Mondok ing nguma wong desa. Ini
dapat diartikan “numpang hidup di rumah
orang desa”. Larangan yang berlaku bagi
pedagang kota ini agaknya untuk
mencegah agar para pedagang tidak
membeli dagangan secara langsung di
desa-desa sehingga pithak Kasultanan
dapat kehilangan monopoli. Juga tentu
akan ada dampak sosial yang kurang baik
jika pedagang kota tinggal di lingkungan
pedesaan.

Wong desa halaki-rabi lan wong

~ Palembang. Larangan perkawinan ini

diduga sebagai usaha untuk menjaga
kemurnian darah bangsawan dan
mencegah keluamya kekayaan ke daerah
pedesaan.

Peranakan. Yang dimaksud ialah
keturunan perkawinan campuran antara
orang Palembang dengan orang asing,
misalnya dengan orang Arab, Cina, In-
dia, Eropa, dan lain-lain.

Maling. Ini menyangkut pencurian
benda-benda yang dapat memimbulkan
pertengkaran dengan pthak pendakwa.
Jika si maling kalah, ia membayar lipat
nilai benda yang didakwakannya; jika si
maling menang (artinya ia tidak mencuri)
maka si pendakwa harus membayar
senilai barang tersebut.

Minggat. Orang minggat (melarikan diri)
yang tertangkap, jika ia membawa barang,
senilai kurang dari 10 reyal maka barang
i menjadi rampasan; jika nilainya lebih
dari 10 reyal maka hanya nilai kecil di
atas angka 10 yang boleh diambil oleh
orang yang minggat tersebut.




52

i3,

Ngiwat. Kata ini berarti mengamuk. Kalau
orang desa mengamuk kepada orang
Dalem. Ia dikenai denda; jika yang
mengamuk itu seorang budak dari luar
(dimaksudkan bukan budaknya orang
Palembang) maka dendanya berlipat.
Aturan tentang orang mengamuk juga
dijumpai dalam Perundang-undangan
Agama dari zaman Majapahit; hal ini
termasuk dalam bab damdaparusya,
artinya melukai atau menghina orang
dengan berbagai cara tanpa suatu alasan.
Dalam uraian pasal-pasalnya, bab ini juga
menyebut kerusakan oleh hewan terhadap
ternak atau kebun orang lain; perbuatan
ini dikenakan denda kepada pemilik hewan
yang merusak tersebut.

Angka tahun. Di sini digunakan kalender
Jawa, jadi bukan tahun Saka. Kalender
Jawa mengikuti pergantian bulan seperti
kalender Arab. Menurut hitungan Jawa
maka pergantian tahun terjadi setelah
mencapai 354 hari. Penggunaan kalender
Jawa dimulai pada tahun 1646 M (jaman
Sultan Agung di Mataram, Yogyakarta

Lampiran I

* Teks Piagam Palembang No. 6 (TBG
34, 1890: 609-615)

Al. // Layang piyagem ka (ng) jeng Sultan

kagaduhhaken maring Pangeran
Pakubuwanna;  hingkang pangandika:
“lamunnana wong Ka-

Pungut harep ngalih hing pasisir, haja hora
cakkel, holihaken maring desanne;
muwah budak hing wong

Palembang, yannana hing Pasemah
hatawa harep nisih hing pasisir, hiku sira
cekel, holihaken hing,

Bl.

wong Palembang. Lan lamunnana wong
pasisir harep mulih hing K apungut, poma
haja sira ngara, muwah Imunnana wong
Pasemah ha-

hutang-potang, yang wong Palembang
hatawa lan wong Kapungut, yannora

padang lan pratinne nanging hana saksine

ma (ng) ka wong prawatin hamicarani,
lamunnora nahur mangka kahitung
tigawlassan tutuk ping tinga munggah,
da- 3

di nikel, hora kna munggah maning lan
hora kna hanairik maring wongnge
muwah lamunnana

wong kamalingngan, singaha kang hilang
lamunnana katemu dagangnge,
kawruhan kang ngamaling, yahiku katrap
kebo

papat, dening bandaning wong kang
ngilang ngilang ngiku dadi nikel, lannora
kna wong Pasemah muwah wong

Kapungut hanglanggar maring ngumah
hing wong hatawa tukar bantah, paten-
paten, den pada mupekat

lamunnana kang ngamrep maring
desaning wong, yan kang den tekani hiku
tatu hatawa mati, yahiku knang wangun

lamun kang nekani, tatu muwah mati,
hora wicarane// Donyana hanukretta tan
kasukretta ha-

madegga sahunining layang piyagem”.
Tatkalaning tinulis hing panglong sasi
Muharam hing tahun Jong

1 sakala windunya, tata kang gumanting
putra. 1685, titi.



Lampiran I

* Teks Piagam Palembang No. 7 (TBG
34, 1890: 615-617)

/I Layang piyagem Kangjeng Sultan
kagaduhhaken maring Pangeran
Mikulada, desa Palimbangan; ingkang
pangandika: “Lamunnana
Palembang hutang piyutang,

wong

lan wong desa hatawa padaning desa, yen
wus padang lan prawatinne mangka hiku
hamicaranni, lamunnora nahur kahitung
dadi katigawlasaan

tutuk ping tiga munggah dadi hanikel, hora
kna munggah manih lannora hanarik
maring hawake muwah hanak rabine
kangahutang hiku, mulih hing prawatinne
kang ngami-

caranni, kalawan prakasa piyutang karena
judi sabung, yahiku hora kna tinagih
lannora kna tukar bantah, paten-pinaten;
kalawan prakara prawatinne pada mupa-

kat hagawih kebon sahang kabeh,
kalawan sing sapa kang ngora hanut
hagawih kebon sahang, yahiku prawatinne
kang ngangaturaken hamalembang;
muwah yan hana wong dagang

hatawa wong desa hadagang huwong
yahiku hora kna panniku larangan Dalem.
Lamunnana wong hanekanni humah hing
wong hatawa desaning wong mangka
kang den tekkani hiku ta-

tu, kna patiban jampi, lamun mati, kna
wangun; lan lamun kang nekanni tatu
hatawa mati, hora wicaranne manih;
kalawan yan wong dagang mondok hing
humah wong desa hatawa hanggawi-

24

10.

11

12

h humah hiku hora kna, yan maksa huga
kadenda Dalem; lan hora kna wong desa
halaki-rabi lan wong Palembang, yan
maksa huga hiku kapanjing; lamunnan
paranakkan hana pa-

dune mangka hanjaluk parentahhan sarta
karembak lan prawatin samarga, hanuli
malayu ngungsi, yahiku kapanjing;
kalawan yanana wong maling mangka
dadi padu_ lamun kang den tar-

ka maling kalah hiku dadi hanikel; lan
lamun hatarka maling kalah, hanahura
hing sapanarkanne; lamun hanyekel wong
minggat mangka hana gagawanne ngaji
sapuluh reyal, yah

ku dad: jarahhan yan luwih saking
sapuluh reyal, hamung wiassanne kang
dadi pzkulih; lan lamun wong desa
hangiwat hing wong Dalem, yahiku
kapanjing_ yen budake wong jaba

dach mkel, mwwah sakehhing desa kang
ngakintangngan, hangandegga hing
prawatin seba dinukan dening Kangjeng
Sultan, yahuku katrappan”. | sakala
windumasa 1690.

Lampiran IV

Teks Piagam Palembang No. 8 (TBG
34, 1890: 618-621)

// Layang pryagem saking Kangjeng Sul-
tan Ratu Mukammad Badaruddin
kagaduhhaken maring Pangera-

ran Mangkuraja Pasemmah desa Patanni;
maragganih sinungngan piyagem,
hingkang pangandika® “Lamunnana wong
——, hutang hapihutang lan wong
Palembang hatawa padda wong desanih,



hiku yen wus paddang kalawa-

4. nprawatinnih mangka wong prawatinnih
kang hamicaranni, lamun nora nahur, hi
ngutang Cadi katigwlassan, tutuk ping
tiga munggah

5. dadi nikel, hora kna munggah manih,
lannora kna hannank maring ngawakkeh
muwah marning

6. ngannak rabinnih, mangka kang ngutang
ngiku mulith maring prawatinnih kang
ngamiccaranmi, lamunnora kawiccara,
hulih padannih pra-

7. watin, kang duwe wiccara hiku,
prawatinnih kang ngamalembangaken;
kalawan wong jud sabung_ yahiku hora

8.  wwinennangngaken, lan prakara
prawattin den pada hamupekat kabeh”. |
sakala windu masanmya 1702.

Lampiran V

* Teks Piagam Palembang No. 10 (TBG
35, 1893: 209-214)

[.1. // Layang piyagem Kangjeng Sultan
kagaduhhzken manng prawatin Sungi
Keruh kabeh. hungkang pangandika:
“Lamunnana wong hutang

2. hapiyutang womg desa lan wong
Palembang hatawa padane desa,
lamunnora padang lan prawatine mangka
hana saksine

3. wong prawatinmke hamicarani,
lamunnora naber mangka kahitung dadi
tigawlassan, tutuk ping tiga munggah

4.  hora kna munggsh maming lannora kna

1.

hanarik maring wongnge muwah hanak
rabine kang ngahutang hiku; lan lamun
piyutang

karan judi sabung, hora dadi piyutange,
wus kalebarraken, lannora kna tukar
bantah, paten-pinaten, de

n pada mupakat, carema hulah kebon
sahang, sing sapa hora harep kebon
sahang, katrappan nem reyal; la

n lamunnana wong hanekanni marir{g
desaning wong hatawa humah hing
wong, mangka kang den tekani tatu, kna
patiban jampi, lamun mati

Kna bangun, lamun kang den nekani tatu
hatawa mati, hora wicaranne; lamun
wong dagang mondok hing humah wong
desa ha-

tawa hanggawe humah hiku hora kna,
yanmaksa huga, kadenda Dalem; lannora
kna wong desa rabi

lan wong Palembang, yan maksa huga
hiku dadi kapanjing; lan lamun paranakan
hamina kawan, yannora haweh weruh

maring prawatinne, hiku kapanjing; lan
lamunnana paranakan kang hana padune
mangka hajaluk parentah maring
prawatine,

wus kaparentahhan serta karembak lan
prawatin salurah, lanuli lumayu ngungsi,
hiku kapanjing; lan lamun wong ma-

. ling mangka dadi padu, lamun kang den

tarka kalah, hiku dadi nikel, lamun kang
narka kalah, kna sapanggote; lan lamun
hanyeke

1 wong minggat, hana gagawanne haji
sapuluh reyal, kabawah kang dadi



jarahan, lewih hora kna, lan lamun wong

3. desa hangiwat wong Dalem, hiku

kapanjing, lamun budak wong jaba, hiku
dadi nikel; lan lamunnana cula kantil

4. lan galiga hatawa kamala muwah gading
kang gedih lan sumambu kang becik lan
tanggalung candramawa hatawa
tanggalung wintel, muwah tanggalung
celup, hiya ka Dalem Kabeh

5  7// Kalaning tinulis hing dina Salasa,
panglong ping
6. sangalikur, hi sasi Sapar, tahun He, |

sakala warsanywa, susra kang sarrira
gumanting putra. // 1686.//

Lampiran VI

* Teks Piagam Palembang No. 11 (TBG
37, 1894: 121-125)

A_1.//1ayang piyagem saking Kangjeng Sultan
Ratu Mukammad Badrahuddin
kagaduhhaken maring Pangeran

Pangngulu

2. Natagama, hingkang pangandika:
“Lamunnana wong Kapungut harep ngalih
hing pasisir, haja horak cinekel, ho-

3.  lihhaken maring wong Kapungut; muwah
budak hing wong Palembang yennana
hing Palembang, yennana hing Pasemah
harep nyisih hing pasisir, hiku

4 siracekellen, hulihhaken hing Palembang,
lan lamun wong Palembang hatawa lan
wong Kapungut, lamun wlassan

5. ra; muwah lamunnana wong Pasemah
hutang potang lan wong Palembang
hatawa lan wong Kapungut, lamun wus

26

paddang

lan prawatinnih mangka wong prawatinm
micaranni lamun hora nahur mangka hing
ngetung kalih wlassan

tutuk ping tiga munggah dadi nikel, hora
kne munggah maning lan hora kna
hannarik maring ngawakke;

B.1. muwah lamunnana wong kamalingngan,

singa kang ngilang lamun katemu
watangnge kawruhan ngamaling, yahiku
katrappan ke-

bo papat dening dandaning wong atawa
ngiku, dadi nikel, lannora kna wong
Pasemah atawa wwong Kapungu-

t hanglanggar maring ngumahhing wong
atawa tukar bantah, paten-paten, den
pada mupakat; lan lamunnana kang
ngamrep, yen kang

den tekani hiku tatu hatawa mati, yahiku
kna bangun, lamun kang nekam tatu
muwah mati, hora wicarane, dosa
nynya hanukreta, tan kasukretaha,
madegga kaya sahunining layang
piyagem”. Muwah duk sinurat hing
panglong nem likur

sasangka Rabingulawal, hing tahun
Jim-awal, 1 sakala windu

wimasanynya, guna luhur kaswareng
janmi. 1703.




TATA KOTA BENGKULU ABAD XVIII

Aryandini Novita
(Balai Arkeologi Palembang)

A. Pendahuluan

Bengkulu mulai dicatat dalam sejérah
sekitar abad XVI, pada saat itu wilayah
Bengkulu dikuasai oleh dua kesultanan, yaitu

- Aceh dan Banten. Aceh menguasai wilayah
- Bengkulu bagian utara, tetapi kemudian wilayah

ini secara bergantian dikuasai juga oleh
Minangkabau dan Indrapura. Sedangkan
Bengkulu bagian selatan dikuasai oleh Banten.
Pada saat itu tercatat kerajaan-kerajaan yang
ada di Bengkulu adalah kerajaan Manjuta,
Sungai Lemau, Sungai Serut, Sungai Hitam,
dan Selebar (Wellan, 1932: 164). Dikuasainya
Bengkulu oleh kesultanan-kesultanan tersebut
karena wilayah ini sangat berpotensi sebagai
penghasil lada. Hasil bumi ini merupakan salah
satu komoditi penting dalam perdagangan pada

masa itu.

Bangsa Eropa yang pertama kali datang
ke Bengkulu adalah Belanda, pada tahun 1624.
Meskipun demikian Belanda baru diperbolehkan
mendirikan kantor dagangnya pada tahun 1664,
setelah diadakan penanda tanganan perjanjian
dengan Kerajaan Selebar tahun 1660. Tahun
1670 terjadi perselisthan antara Belanda dengan
Selebar yang mengakibatkan Belanda harus
angkat kaki dari Bengkulu. Setelah Belanda
meninggalkan Bengkulu, Bangsa Eropa lainnya
yang melakukan hubungan dagang di wilayah
tersebut adalah Inggris.

27

Kedatangan Inggris di Bengkulu di tahun
1685 ini ditunjang oleh keadaan Banten yang
saat itu telah menandatagani perjanjian dengan
Belanda yang isinya memberikan hak monopoli
perdagangan kepada Belanda. Selain itu dari
pihak Bengkulu sebenarnya juga berkeinginan
untuk mengadakan hubungan dagang dengan
Inggris yang ditunjukkan dengan dikirimnya
undangan untuk berdagang di wilayah tersebut
kepada pusat perdagangan Inggris di Madras.

Usaha memonopoli perdagangan lada di
Bengkulu dilakukan Inggris dengan
mengadakan perjanjian dengan penguasa
Selebar. Isi perjanjian tersebut adalah
memberikan konsensi kepada Inggris berupa
tanah di dekat pelabuhan kota Selebar untuk
dibangun gudang-gudang penyimpanan dan
bangunan - bangunan lain yang berhubungan
dengan kegiatan dagang mereka. Selain itu
Inggris juga mendapat hak untuk memungut
bea terhadap barang-barang yang keluar masuk
serta semua hasil bumi lada yang dibawa ke
pelabuhan harus dijual kepada Inggris.

Untuk melindungi pos dagangnya
tersebut Inggris mendirikan sebuah benteng
yang diberi nama Benteng York. Setelah berdiri
selama 29 tahun, Benteng York dianggap
kurang layak untuk dijadikan sebagai pos
perdagangan. Hal ini dikarenakan lingkungan



-

yang buruk sehingga penghuni benteng tersebut
sering terjangkit penyakit.

Berdasarkan hal tersebut, Gubernur
Jenderal Joseph Collet memutuskan untuk
memindahkan pos dagang yang lama ke daerah
yang lebih baik. Lokasi yang dipilihnya adalah
sebuah daerah yang dikenal dengan nama Ujung
Karang, yaitu + 1,8 km sebelah utara Benteng
York. Daerah ini berada di sebuah teluk dan
pantainya dikelilingi oleh dataran batu karang
sehingga arus lautnya relatif lebih tenang,

Di lokasi baru tersebut Inggis mendirikan
sebuah Benteng yang diberi nama Benteng
Marlborough. Di lokasi baru ini pula akhirnya
dijadikan sebagai pusat perdagangan Inggris di
wilayah Bengkulu selama 150 tahun lebih.

Sampai saat ini tinggalan-tinggalan
arkeologi yang diperkirakan berasal dari abad
XVIII masih dapat ditemukan di wilayah
administrasi Kotamadya Bengkulu. Tinggalan-
tinggalan arkeologi tersebut adalah Benteng
Marlborough, Kompleks Makam Jitra, sisa-
sisa pelabuhan, dan sisa pemukiman Cina. Serta
di dekat Benteng Marborough, terdapat suatu
tempat yang bernama Kebun Keling yang
menurut keterangan dari informan, tempat
tersebut merupakan kebun milik Inggris yang
dikerjakan oleh orang-orang India.

B. Tinggalan Arkeologi di Kotamadya
Bengkulu dari Abad XVIII

1. Benteng Marlborough

Secara umum Benteng Marlborough
mempunyai denah yang berbentuk segi empat.
Benteng ini mempunyai bastion di keempat
sudutnya. Pintu masuk benteng berada di sisi
barat daya berupa bangunan yang terpisah dan
berdenah segi tiga.

28

Benteng Marlborough mempunyai pant
keliling yang mengikuti denah benteng. Panit
tersebut juga memisahkan bangunan induk
dengan bangunan depan. Kedua bangunan
tersebut dihubungkan oleh sebuah jembatan.

Pada bangunan depan terdapat pintu
masuk yang berbentuk lengkung sempurna.
Bangunan ini tidak mempunyai ruangan, hanya
berupa lorong yang menuju ke jembatan
penghubung. Pada dinding lorong tersebut
terdapat empat buah nisan, dua buah nisan
berasal dari masa Benteng York dan yang
lainnya berasal dari masa Benteng
Marlborough. Pada nisan-nisan tersebut tertera
nama George Shaw - 1704, Richard Watts Esq
- 1705 ; James Cune - 1737 ; Henry Stirling -
1774.

Pada bagian atas bangunan 1 terdapat
tembok keliling yang mempunya: celah-celah
berbentuk segi tiga yang berfungsi sebagai
celah inti. Pada bagian belakang bangunan
terdapat tiga buah makam dengan nisan yang
terbuat dari batu tetaps sudah tidak dapat
dibacalagi.

Bastion-bastion Benteng Marlborough
terdapat di sudut utara, selatan, timur, dan
barat. Bastion-bastion im berdenah segj lima,
bagi;n atas bastion-bastion ini umumnya
terdapat tembok keliling yang memiliki celah
inti. Lantai bagian irs terbuat dari tegel berglasir
coklat. Pada bastion selatan masih terlihat sisa
rel meriam yang berbentuk lingkaran. Pada
dinding sisi utara bastion selatan dan timur
menempel delapan buah cincin besi yang
masing-masing berjarak 1 m.

Pada bastion-bastion ini terdapat
beberapa ruangan, yaitu pada bastion utara dan
bastion barat. Ruangan di dalam bastion utara



terdini dari dua kamar. Langit-langit ruangan
ini berbentuk lengkung dan memiliki lubang
berdiameter 80 cm yang menembus sampai
bagian atas basiion.

Ruangan di dalam bastion barat
mempunyai dua kamar yang berfungsi sebagai
penjara yang letaknya saling berhadapan. Pada
~ salah satu penjara yang letaknya lebih rendah
terdapat lorong yang langit-langitnya terdapat
' lukisan binatang yang terbuat dari arang, -

Didalam Benteng Marlborough juga
terdapat beberapa bangunan, yaitu diantara bas-
tion utara dan timur, antara bastion selatan dan
barat, dan antara bastion selatan dan barat,
dan antara bastion selatan dan timur. Bangunan
antara bastion utara dan timur mempunyai
denah persegi panjang dan terbagi dua yang
dipisahkan oleh lorong menuju pintu belakang
benteng. Bangunan di sebelah kiri terdiri dari
tiga ruang; sedangkan bangunan di sebelah
kanan terdiri dari empat ruangan. Pada
umumnya jendela-jendela pada bangunan ini
berbentuk persegi panjang. Bagian atas
bangunan ini terdapat atap yang berbentuk
pelana dan pada bagian belakangnya terdapat
lorong selebar 1 m.

Bangunan diantara baston selatan dan
barat berdenah persegi panjang dan terbagi dua
yang dipisahkan oleh lorong yang menuju pintu
gerbang utama. Pintu utama tersebut berbentuk
lengkung dan dihiasi oleh tiang semu. Bangunan
sebelah kiri terdiri dari tiga ruangan yang disekat
oleh tembok. Umumnya jendela dan pintu
bangunan ini berbentuk lengkung, Pada ruangan
ketiga terdapat pintu yang menghubungkan
fuangan tersebut dengan ruang dalam bastion
barat.

Bangunan sebelah kanan terdiri dari tujuh
ruangan yang disekat dengan tembok. Seperti
pada bangunan di sebelah kiri, jendela dan
pintunya umumnya berbentuk lengkung,. Pada
salah satu ruangan terdapat lukisan kompas
dan lukisan berbahasa Belanda yang dibuat
dengan cara menggoreskannya di tembok.

Bagian atas bangunan antara bastion
selatan dan barat ini tidak beratap, tapi berupa
lantai yang diberi tegel berglasir coklat. Pada
bagian ini terdapat tembok keliling yang
memiliki celah intai.

Bangunan diantara bastion timur dan
selatan berdenah persegi panjang dan berupa
satu ruangan yang panjang. Jendela-jendela
dan pintu pada bangunan ini berbentuk
lengkung. Bagjan atas bangunan tidak memiliki
atap tapi berupa lantai yang diberi tegel berglasir
coklat. Sama seperti bangunan antara bastion
selatan dan barat, pada bagian atas bangunan
ini terdapat tembok keliling yang memiliki celah
intai.

Pada bagian depan bangunan ini terdapat
sebuah sumur yang berdiameter 1 m. Dinding
sumur ini terbuat bata dengan pola ikat dinding
Inggris.

Lingkungan sekitar Benteng Marlborough
merupakan daerah pemukiman. Terlihat
keberadaan Benteng ini lebih tingg; dibanding
dengan daerah sekitarnya. Keletakan benteng
berada di + 18 m di atas permukaan laut. Di
sebelah utara Benteng terdapat sebuah bukit
kecil yang terkenal dengan nama Tapak Padri.
Berdasarkan pengamatan dari bukit tersebut
wilayah perairan Bengkulu dapat teramati
sampai PTikus. Hal ini juga ditunjang
berdasarkan lukisan Joseph C Stadler
dalam buku Prints of South East Asia in The




India Office Library, yang menerangkan
bahwa bukit ini digunakan juga oleh Inggris
(EIC) untuk mengawasi perairan di sekitar
Benteng Marlborough.

2. Kampung Cina

Terletak di sebelah selatan dan berjarak
190 m dari Benteng Marlborough. Secara
geografis berada di 03° 47' 15,9" LS dan 102°
15'02,6" BT. Berdasarkan data sejarah kawasan
ini merupakan pemukiman Cina sejak masa
kolonial Inggris. Keterangan ini mendukung
keberadaan tinggalan-tinggalan arkeologi di
kawasan tersebut yang berupa rumah tinggal
yang mempunyai arsitektur Cina.

Terhitung ada 20 buah rumah tinggal yang
berarsitektur Cina di kawasanini. Rumah-rumah
tersebut umumnya memanjang ke arah
belakang, bertingkat dua dan mempunyai atap
melengkung. Terlihat juga rumah-rumah
tersebut memakai hiasan terawangan yang
terdapat di atas jendela yang berfungsi sebagai
ventilasi yang umumnya pada arsitektur Cina.

3. Kebun Keling

Berjarak 180 m sebelah Timur Laut
Benteng Marlborough, dengan keletakan
geografis 03° 47 14,9" LS dan 102° 15' 06,4"
BT. Berdasarkan keterangan informan, kawasan
ini pada masa kolonial Inggris merupakan kebun
yang dikerjakan oleh orang-orang India atas
perintah Inggris.

Pada saat ini kawasan tersebut sudah tidak
ditemukan lagj tinggalan-tinggalan arkeologinya,
hanya keadaannya yang sekarang telah menjadi
pemukiman penduduk tersebut berada lebih
rendah dari sekitarnya. Keadaan ini berdasarkan
keterangan informan dikarenakan tanah di
kawasan ini digunakan untuk pembangunan

30

Benteng Marlborough.
4. Pelabubhan Bengkulu

Berada disebelah barat dengan jarak 270
m dari Benteng Marlborough. Keletakan
geografis pelabuhan ini adalah 03° 47' 08,2"
LS dan 102° 15 06,4" BT. Berdasarkan
lukisan Joseph C Stadler dalam buku Prints
of South East in The India Office Library
diketahui pelabuhan tersebut merupakan milik
Inggris (EIC).

Berdasarkan lukisan tersebut terlihat di
Pelabuhan Bengkulu, EIC mendinkan bangunan
yang berfungsi sebagai gudang penyimpanan.
Keterangan pada lukisan tersebut juga
menyebutkan perairan di pelabuhan ini dangkal
dan terdapat dataran batu karang sehingga
kapal-kapal yang datang ke Bengkulu tidak
dapat merapat sehingga harus membongkar
muatannya 0,5 mil dari dermaga

Pada saat imi sudah tidak ditemukan lagi
tinggalan-tinggalan arkeologi di kawasan ini.
Dari penelitian sebelumnya dilaporkan di
kawasan ini ditemukan menam dan peluru besi.

5. Komplek Makam Jitra

Komplek makam i berjarak 640 m di
sebelah timur Benteng Marlborough dengan
keletakan geografis 03° 47 37,I'LS dan 102°
15' 12,2" BT. Komplek makam im berada di
tengah-tengah pemukiman Pada beberapa
bangunan terlihat lebih dari satu nisan,
umumnya terdapat dua sampai empat nisan.
Berdasarkan pembacaan terhadap nisan-nisan
yang terdapat di komplek makam imi diketahw
kronologi dari nisan-misan tersebut berkisar
antara tahun 1775 sampai 1940.

Dari pengamatan terhadap kronologi
nisan diperkirakan komplek makam ini juga




digunakan ketika Belanda menguasai Bengkulu.
Hal ini terlihat dari nama dan bahasa yang
terdapat pada nisan-nisan tersebut. Pada nisan-
nisan yang terti:a sampai awal abad XIX yang
tercantum adalah nama-nama orang Inggris dan
keterangan-keterangan lainnya ditulis dalam
Bahasa Inggris, sedangkan pada nisan-nisan
yang lebih muda nama-nama yang tercantum
adalah nama-nama orang Belanda dan
keterangan-keterangan lainnya ditulis dalam
Bahasa Belanda.

C. Pembahasan

Sebagaimana diketahui keletakan kota
dapat dikaitkan dengan keadaan geografi untuk
memudahkan hubungan pelayaran dan
perdagangan antara satu kota dengan kota yang
lainnya (Tjandrasasmita, 1983: 786). Dalam hal
ini Bengkulu berdasarkan lokasinya dapat
dikatakan sebagai kota pantai dan
menitikberatkan kekuatan sosial ekonominya
pada pelayaran dan perdagangan.

Dilihat dari struktur pembentuknya,
Bengkulu terbenfuk menjadi sebuah pemukiman
yang dikarenakan oleh adanya pusat
perdagangan Sebagai sebuah kota tentunya
Bengkulu mempunyai komponen-komponen
berdasarkan fungsi-fungsinya, seperti
pemerintahan, perekonomian, pertanahan, dan
pemukiman serta fasilitasnya.

Berdasarkan hal tersebut maka tinggalan-
tinggalan arkeologi di Kotamadya Bengkulu
yang berasal dari abad XVIII dapat
dikategorikan sebagai komponen kota. Sisa-sisa
pelabuhan Bengkulu merupakan komponen kota
yang berfungsi sebagai kawasan perekonomian,
Benteng Marborough sebagai kawasan
pertahanan, dan Kampung Cina, Kebun Keling,
Kompleks Makam Jitra sebagai kawasan

31

pemukiman dan fasilitasnya; sedangkan untuk
kawasan pemerintah saat ini sudah tidak
diketemukan lagj sisa-sisanya.

Berdasarkan lukisan Joseph C Stadler,
diketahui Bengkulu mempunyai gedung
pemerintahan yang terletak di sebelah tenggara
Benteng Marlborough. Dilukiskan gedung
pemerintahan tersebut merupakan bangunan
yang bertingkat dua dan berdenah segi empat.
Atap dari bangunan ini merupakan tipe atap
pelana.

Dari lukisan tersebut juga diketahui
bahwa di seberang gedung pemerintah terdapat
gedung dewan EIC. Gedung ini merupakan
bangunan bertingkat dua dengan pintu masuk
yang berbentuk lengkung dan dihiasi oleh tiang-
tiang semu. Pada bagjan atas bangunan terdapat
hiasan berupa barisan baluster dan piala.

Berdasarkan keletakannya, diduga lokasi
kedua bangunan tersebut saat ini merupakan
lokasi pusat pemerintahan Daerah Tingkat |
Provinsi Bengkulu yang berjarak + 200 m dari
Benteng Marlborough. :

Berdasarkan foto udara Benteng
Marlborough dan sekitarnya yang dibuat pada
tahun 1950, dapat diinterprestasikan tata kota
Bengkulu pada abad X VIII. Terlihat kawasan
pemerintahan berada + 500 m dari tepi pantai
Teluk Bengkulu. Sebuah jalan menghubungi
kawasan pemerintahan ke Benteng
Marlborough. Terlihat juga komponen-
komponen kota yang lain dihubungi oleh
jaringan jalan. Interprestasi terhadap integrasi
foto udara dan keletakan tinggalan-tinggalan
arkeologi di Kotamadya Bengkulu
menunjukkan bahwa pengaturan penepatan
ruang kota yang menitikberatkan sosial
ekonominya pada pelayaran dan perdagangan



menjadikan pihak penguasa menempatkan
kawasan perekonomian di bagian Barat kota,
yaitu di sekitar Situs Pelabuhan Bengkulu.

Untuk melindungi kawasan tersebut,
ditempatkan pula sebuah benteng pertahanan.
Sebagai kawasan pertahanan, benteng ini tidak
hanya melindungi kawasan perekonomi tetapi
juga melindungi kawasan-kawasan lainnya yang
termasuk dalam komponen Kota Bengkulu.
Berdasarkan keletakannya terlihat kawasan
pemukiman dan fasilitasnya mengelilingi
kawasan perekonomian, pemerintahan, dan
pertahanan.

D. Penutup

Tata kota adalah suatu pengaturan
pemanfaatan ruang kota dimana terlihat fungsi
kota sebagai pusat pelayanan jasa bagj kebutuhan
penduduknya maupun kota itu sendiri (Whttick,
1974: 263). Dalam hal ini Bengkulu pada abad
XVIII dianggap telah memiliki komponen-
komponen kota yang sesuai dengan fungsinya
dalam memenuhi kebutuhan penduduk dan kota
itu sendin.

Melihat tata kota Bengkulu pada abad
XVIII dapat diambil kesimpulan bahwa pada
saat itu Inggris sebagai pihak penguasa telah
menepatkan komponen-komponen kota
berdasarkan fungsi-fungsinya. Sebagai sebuah
kota yang menitikberatkan kekuatan sosial
ekonomi pada pelayaran dan perdagangan,
maka Inggris menetapkan wilayah Pelabuhan
Bengkulu sebagai kawasan yang paling penting
di antara kawasan-kawasan yang lainnya.

Perlindungan terhadap kawasan tersebut
dilakukan dengan mendirikan Benteng
Marlborough di dekatnya. Sebagai sebuah
kawasan pertahanan Benteng Marlborough tidak
hanya melindungi kawasan perekonomian saja

32

tetapi juga kawasan pemerintahan dan
pemukiman. Disamping itu Benteng
Marlborough yang terletak di ketinggian+ 18
m dari permukaan laut berfungsi juga untuk
mengawasi lalu lintas kapal yang berlayar di
perairan Teluk Bengkulu dan kapal-kapal yang
keluar masuk sungai yang berada di sekitar
Kota Bengkulu,

DAFTAR PUSTAKA

Ambary, Hasan Muarnif. 1980. "Tinjauan
Tentang Penelitian Perkotaan Banten
Lama” Pertemuan Ilmiah
Arkeologi,Cibulan, 21 - 25 Februari
1977. Jakarta : Pusat Penelitian Arkeologi
Nasional.

Bastin, John dan Pauline Rohatgi 1979. Prints
of South East Asia in The India Office
Library. London - The Majesty's Statio-
nery Office.

De Chiara, Joseph dan Lee E Koppelman.

1978. Site Planming Standard. McGraw-
Hill Company

Dekker, N A Douwes. 1950. Tanah Air Kita.
Bandung : H. van Hoeve.

Marsden,William. 1975. The History of

Sumatera. Kuala Lumpur: Oxford Uni-
versity Press.

Onggodiputro, Anis K. 1989. Pengantar
Sejarah Perencanaan Perkotaan
Terjemahan Bandung Intermasa

Tjandrasasmita, Uka 1985. "Kota Pemukiman
Masa Pertumbuhan Kerajaan - kerajaan
Pengaruh Islam di Indonesia (Penerapan
Arkeologis dan Konsep [Imu-ilmu Sosial)




dalam Pertemuan Ilmiah Arkeologi ke 111,
Ciloto, 23 - 28 Mei 1983. Jakarta : Pusat
Penelitian Arkeologi Nasional.

Warpani, Suwardjoko. 1991. " Daerah, Wilayah,
Kawasan" dalam Jurnal Perencanaan
Wilayah dan Kota No. I, Triwulan I,
Bandung : Lembaga Penelitian Perencana
Wilayah dan Kota, Jurusan Teknik
Planologi ITB.

Wellan, J W J. 1932 Zuid Sumatera Economi
sch Overzich van De Gewesten Djambi,
Palembang, De Lampoengsche Districten,
en Bengkoelen. Holland : H. Veenman en
Zonen - Wage ningen

33

Whittick, Arnold (ed). 1974. Encyclopaedy of
Urban Planning. Mcgraw-Hill Book
Company

Wiryomartono, A, Bagoes P. 1995. Seni
Bangunan dan Seni Binakota di Indo-
nesia. Jakarta . PT. Gramedia Pustaka
Utama



TEMUAN MANIK-MANIK SEBAGAI PERIPIH:
SUATU KAJIAN AWAL

Budi Wiyana
(Balai Arkeologi Palembang)

A. Pendahuluan

Peripih adalah benda-benda yang
dipergunakan sebagai isian wadah yang
terdapat pada suatu candi. Fungsi peripih adalah
untuk menghidupkan candi. Tanpa peripih candi
tidak akan dapat dipergunakan sebagai tempat
ibadah. Dalam kitab-kitab suci peripih disebut
dengan garbhapatra, sedangkan upacara
penanamannya disebut garbhadana. Melalui
rangkaian upacara ini maka kekuatan-kekuatan
gaib para dewa telah dihimpun dan dipersatukan
dalam peripih itu untuk menjadi benih dan daya
tumbuhnya candi yang baru didirikan. Dengan
demikian maka benda-benda yang disertakan
sebagai garbhapatra itu tidak lain daripada
reliques d’un dieu (benda-benda yang mewakili
atau melambangkan para dewa) (Soekmono,
1989: 217).

Ternyata peripih tidak hanya ditemukan
pada candi yang bercorak Hindu, melainkan
juga yang bercorak Buddha. Di bawah pondasi
candi induk utara dari gugusan Candi Plaosan
Lor telah ditemukan sebuah peti/wadah peripih,
meskipun kosong tetapi menjadi petunjuk
disertakannya peripih dalam bangunan agama
Buddha ini. Wadah peripih yang masih utuh dan
bahkan sangat menarik perhatiankarena berbeda
dan wadah peripih yang ditemukan sebelumnya,
didapatkan dari dua buah bagunan suci agama
Buddha, yaitu Pura Pegulingan di Bali dan Candi
Gumpung di Muara Jambi (Soekmono, 1989:
219).

34

Wadah penipih pada candi Hindu di Jawa
ditemukan bdak hanya di dalam sumuran candi
induk, tetaps juga & bagian-bagian candi
lainnya. sepert & halaman candi. Peripihyang
terdapat & sumwran cand ditempatkan di kotak
batu yang berfubang satu sampai sembilan,
sedangkan yang & bagian lain candi diletakkan
di dalam penwk bask periuk tanah maupun
perunggn. & kotzk batu atau diletakkan di
antara batw tampa wadah. Isi batu peripih
(wadah penpsh) maupun periuk pendaman,
telah didafiar oleh Soekmono dalam disertasi,
berupa gambar maga kura-kura, bulan sabit,
mata uang kepengan perak, lingga-yoni dani
emas ataw persk kadang-kadang tulang dan
abu yang mmlz-mwula diperkirakan abu dan
tulang mamwsia tetapi ternyata binatang
dikorbankan Disamping itu masih terdapat
lempengan emas yang memuat gambar dewa-
dewa sertz tulisan yang menyebut nama dewa,
atau manirz-manira tertentu (Santiko, 1996:
144)

Pada mulisan ini akan dibahas temuan
penpeh berbentuk manik-manik dari beberapa
tempat Temuan manik-manik sebagai peripih
tidak banyak_ jika dibandingkan dengan temuan
lain. Manik-manik sebagai peripih terdapat
pada Candi Siwa, Wisnu, Muncul,
Prambanan, Pura Pegulingan, Ratu Boko, dan
Karangberahi.



B. Manik-Manik Sebagai Peripih
1. Candi Siwa (Loro Jonggrang)

Pada Candi Siwa terdapat wadah
berbentuk persegi dan terbuat dari bahan batu.
Selain manik-manik, di dalam wadah ditemukan
juga potongan-potongan perunggu bergaris-
garis menjadi kotak-kotak yang berisi guratan
huruf, abu bercampur tanah; 32 mata uang
perak; 7 kepingan emas bertulisan; kepingan-
kepingan emas berupa gambar-gambar naga,
kura-kura, bunga, lapik atau persajian, bulatan
lonjang; berbagai batu akik; kerang; potongan-
potongan kecil dari emas, perak, dan perunggu.

2. Candi Wisnu (Loro Jonggrang)

Wadah peripih dari Candi Wisnu terbuat
dan batu dan berbentuk peti. Isi yang terdapat
pada wadah tersebut tidak hanya manik-manik
kaca, tetapi 22 keping emas kertas dan
potongan-potongan perunggu.

3. Prambanan

Sama seperti temuan wadah di Candi
Wisnu, di Prambanan juga didapatkan wadah
berbentuk peti dan terbuat dari batu. Wadah
tersebut berisi potongan-potongan emas, perak,
perunggu, dan manik-manik.

4. Candi Muncul (Ngempon)

Di Candi Muncul ditemukan wadah dari
batu putih berbentuk persegi dengan tutup dan
berkotak-kotak 17 tersusun seperti ceplok
bunga teratai. Disamping manik-manik, wadah
tersebut berisi pula kepingan-kepingan emas dan
perak; batu kwarts; dan pasir bercampur tanah
(Soekmono, 1974: 79 - 91).

5. Pura Pegulingan
Sekitar tahun 1982, ketika Pura

35

Pegulingan akan dibangun kembali setelah
bertahun-tahun runtuh sama sekali, telah
ditemukan beberapa peti peripih, salah satu
diantaranya adalah peti peripih di bawah stupa
pada bagian dasar pondasi. Peti peripih tersebut
merupakan salah satu batu dan tujuh lapisan
bata terbawah batu-batu yang menyelubungi
stupa, yang tutupnya menjadi bagian dari
lapisan batu di atasnya.

Peripih ini terdiri dari: pedupaan dari
perunggu yang berisikan sembilan lembar
lempengan emas, sekeping kaca, dan enam
buah manik-manik. Di luar pedupaan terdapat
sebentuk gelang perunggu berukuran kecil,
sepotong emas tipis, sepotong perunggu tipis,
dan sebilah besi yang panjangnya 15 cm
(Soekmono, 1989: 221).

6. Situs Ratu Boko

Pada waktu usaha untuk menyusun
percobaan dan ekskavasi penyelamatan di
sebelah tenggara pagar pendapa Ratu Boko
berhasil ditemukan struktur candi. Struktur
tersebut berada di bawah bak penampungan
air dari susunan batu andesit. Bak itu berdenah
empat persegi panjang, ukuran 1,90 x 1,26 m
dan kedalaman 1,25 m. Di bawah bangunan
tersebut ditemukan enam buah wadah peripih
yang masih dalam keadaan in sifu. Lima buah
periuk tanah liat dan sebuah batu cadas bentuk
silinder bertutup. Lima buah periuk tanah liat
berada di bawah bak penampungan air,
sedangkan wadah peripih batu cadas terletak
di bawah pangkal saluran air tertutup. =

Tata letak lima periuk tanah liat
membentuk pola arah mata angin, yaitu di
tengah, sedangkan empat periuk lainnya berada
di empat penjuru mata angin (timur, utara,
barat, dan selatan). Periuk-periuk tanah liat itu
berukuran hampir sama, tinggi 14 cm dan di-



ameter badan sekitar 20 cm. Rata-rata periuk
tersebut berisi lempengan emas berkadar 16
karat, fragmen besi, dan perak.

Wadah peripih batu cadas terdiri dari dua
bagian, bagian badan berbentuk silinder yang
mempunyai lekukan melingkar pada bagian
tengahnya, serta bagian tutup. Ukuran tinggi
bagian badan 15,5 cm dan diameternya 29,5
cm, sedangkan tutup berdiameter 23,2 cm dan
tinggi 8,8 cm. Antara bagian badan dan tutup
terdapat isian tanah liat padat setebal 5 cm.
Ternyata di dalam tanah tersebut ditemukan
sebuah periuk perunggu lengkap dengan
tutupnya.

Di dalam periuk ditemukan benda-
benda peripih berupa: sebuah lempengan emas
bertulisan dengan kadar emas 16 karat, sebuah
lempengan perak, beberapa fragmen perunggu,
beberapa biji-bijian, dan beberapa manik-manik
kaca (Santoso, 1994: 194 - 195).

7. Situs Karangberahi (Jambi)

Pada tahun 1995 telah dilakukan ekskavasi
di Situs Karangberahi. Dan kegiatan tersebut
berhasil ditemukan struktur batu-bata
berukuran 5,26 x 1,96 m. Struktur batu-bata
membujur ke arah tenggara - baratdaya, terdin
dani 2 - 3 lapis susunan bata. Selain struktur
batu-bata, ditemukan juga empat buah periuk
dari tanah liat yang masing-masing terletak di
empat sudut bagian dalam bangunan. Satu buah
wadah yang berada di sudut timur-laut, saat
ditemukan masih dalam kondisi utuh,
sedangkan tiga wadah lainnya dalam kondisi
retak dan tidak utuh lagi.

Diameter keempat wadah berbentuk
periuk ini antara 36 - 46 cm. Periuk ini
berbentuk bulat dengan dasar cembung, lubang
mulutnya berdiameter 10,62 - 13 cm, sedangkan

36

bagian bibirmya memiliki ketebalan 1,24 - 1,33
cm. Tinggi periuk utuh 25,5 cm. Pada saat
ditemukan tidak satupun yang memiliki tutup.

Tanah yang diperoleh dari bagian dalam
periuk mengandung pirit, kwarsa, pasir, emas,
manik-manik, laterit, pecahan tembikar, kapur,
dan arang. Emas yang didapatkan dari dalam
maupun luar periuk berbentuk butiran dan
serpihan. Manik-manik diperoleh dari
kandungan tanah di bagian dalam periuk.
Sebuah manik-manik terbuat dari bahan kaca
dan jenis manik-manik mutisala. Manik-manik
kaca tersebut berwarna biru, sedangkan manik-
manik mutisala berwamna merah kecoklatan
(Purwanti, 1996: 30 - 32).

Disamping manik-manik yang ditemukan
sebagai peripih pada beberapa tempat di atas,
terdapat juga peripih lepas. Peripih tersebut
berasal dari Candi Loro Jonggrang. Bentuk
peripih dari Candi Loro Jonggrang berupa
kepingan emas bertulisan, sepotong perunggu,
dan sebuah manik-manik (Soekmono, 1974:
106)

C. Pembahasan

Candi sebagaimana diketahui adalah
bangunan sebagai tempat pemujaan.
Sebagaimana suatu bangunan pemujaan, untuk
membangunannya memerlukan persyaratan
atau persiapan tertentu. Pembangunan sebuah
kuil (bangunan suci) harus berdekatan dengan
air, karena air mempunyai potensi
membersihkan, mensucikan, dan juga

menyuburkan (Kramrisch, 1946: 3).

Pada proses pembangunan sebuah candi
atau bangunan suci terdapat tahap peletakan
garbhapdtra yang sudah ditetapkan.
Garbhapadtra itu berupa sebuah bejana,
biasanya dari perunggu tetapi dapat juga dan



bahan lain, yang bagjan dalamnya dikotak-kotak
menjadi 9 sampai 25 kotak, masing-masing
untuk  wakil para dewa  dari
wastupurusamandala. Kotak-kotak itu diisi
dengan pelbagai macam benda yang merupakan
kekayaan tanah: berbagai jenis batu akik, logam,
tanaman, biji-bijian, dan tanah. Demikianlah,
maka “benih kuil” telah ditanam, sehingga
kuilnya sendiri segera dapat “tumbuh dan
berkembang” (Soekmono, 1974: 333).

Dari keterangan tersebut, ternyata
berbagai benda sebagai peripih melambangkan
kekayaan tanah. Sedangkan di India sendini, peti-
peti peripih tidak dikenal. Menurut O’ Connor
sebagaimana dikutip Soekmono, sebenarnya
penempatan peti peripih di bawah bangunan
keagamaan sudah didapatkan dalam stupa-stupa
jaman Agoka. Sedangkan isinya sepanjang
dapat diketahui dani stupa-stupa yang telah
digali, banyak persamaannya dengan isi dari
peti-peti peripith di Asia Tenggara, yaitu:
gambar-gambar dani emas kertas, batu akik,
dan seringkali biji-bijian (Soekmono, 1974: 101).
Salah satu tingggalan Buddha di India berupa
stupa yang mempunyai semacam peripih yang
berisi kekayaan tanah (manik-manik atau
batuan) dapat dijumpai di Visakhapatnam
(Prasad, 1993).

Berdasarkan data yang ada, salah satu
benda peripih yang melambangkan kekayaan
tanah adalah batu-batuan. Batu-batuan dalam
konteks temuan peripih secara lebih luas dapat
juga dimasukkan temuan manik-manik (batu,
kaca, emas, dll). Adanya temuan manik-manik
sebagai peripih melambangkan juga kekayaan
tanah yang ditanam pada pembuatan candi atau
bangunan suci, karena bahan manik-manik
memang berasal dari tanah.

Karena ketiadaan penjelasan tentang

37

temuan manik-manik sebagai peripih pada
beberapa candi/tempat dari tulisan, maka hanya
sedikit yang dapat diketahui mengenai bahan,
bentuk, warna, dan teknik pembuatannya.
Berdasarkan data yang ada, kebanyakan
manik-manik tersebut terbuat dari bahan kaca.
Warna manik-manik hanya dapat diketahui
secara jelas dari Situs Karangberahi, berupa
manik-manik kaca biru dan manik-manik
mutisala merah kecoklatan.

Dengan diketemukannya manik-manik
sebagai peripih candi, menarik untuk
dipertanyakan, dari manakah manik-manik
tersebut berasal (dibuat). Untuk menjawab
pertanyaan tersebut memerlukan penelitian
lebih lanjut, karena dari penelitian tersebut
diharapkan dapat diketahui jawabannya.
Namun sebagai gambaran, di Wat K aeo, Chaiya
(Thailand) terdapat temuan manik-manik di
lingkungan candi (Srihardiati, 1988: 226).

Di Situs Muara Jambi terdapat tempat
yang diduga merupakan bekas pembuatan
manik-manik. Dugaan tersebut didasarkan atas
adanya temuan fragmen kaca dan lelehan kaca.
Daerah atau tempat tersebut tepatnya tidak
jauh dari Candi Astano. Manik-manik dari
Muara Jambi dibuat dari bahan batu, kaca, dan
terrakotta (tanah liat bakar). Sewaktu Candi
Gumpung dipugar ditemukan peripih. Akan
tetapi dari beberapa benda peripih tersebut tidak
terdapat temuan manik-manik. Meskipun tidak
Jauh dari Candi Gumpung terdapat pembuatan
manik-manik, tetapi tidak terdapat manik-
manik sebagai peripih.

Dari contoh kasus di atas dapat sedikit
memberi gambaran bahwa meskipun di sekitar
candi terdapat tempat pembuatan manik-
manik, akan tetapi belum tentu dijumpai peripih
manik-manik pada candi tersebut. Tidak



adanya peripth manik-manik di Candi Gumpung
kemungkinan disebabkan adanya perbedaan
waktu, antara pembuatan candi dengan
pembuatan manik-manik. Bangunan induk
Candi Gumpung (tahap I) dibangun pada abad
IX sampai pertengahan abad X, sedangkan
bangunan tahap II didirikan setelah abad itu
(NN, 1984: 40). Manik-manik Muara Jambi
diduga berasal dari abad X - XI, karena
ditemukan pada lapisan yang sama dengan
keramik (Srihardiati, 1988: 228). Jadi,
pembuatan candi lebih awal daripada pembuatan
manik-manik. Meskipun demikian, manik-
manik Muara Jambi diperkirakan berfungsi
sebagai alat perlengkapan upacara yang
berhubungan dengan keagamaan, terutama
agama Buddha.

Dengan belum ditemukannya manik-
manik sebagai peripih pada kompleks
percandian Muara Jambi, maka pertanyaan
seputar asal-usul manik-manik sebagai penipih
candi belum dapat terungkap. Untuk menjawab
asal peripih manik-manik perlu dilakukan
penelitian sumber bahan (raw material) manik-
manik di sekitar candi. Dan penelitian tersebut
dapat diinterpretasikan asal manik-manik.

D. Kesimpulan

Berdasarkan pengamatan, ternyata
terdapat manik-manik sebagai peripih bangunan
suci pada beberapa tempat. Sebagai peripih,
manik-manik ditemukan bersama dengan
temuan lain, misalnya lembaran emas, fragmen
logam, batu-batuan, biji-bijian, dll. Benda-benda
peripih tersebut mempunyai fungsi tertentu,
seperti melambangkan kekayaan tanah.

Kebanyakan peripth manik-manik terbuat
dan bahan kaca. Sampai sekarang belum dapat

38

diketahui dari manakah manik-manik tersebut
berasal, apakah buatan sekitar bangunan suci
ataukah didatangkan dari tempat lain.

DAFTAR PUSTAKA

Kramrisch, Stella. 1946. The Hindu Temple.
University of Calcuta

Prasad, N.R.V. 1993. Recent Buddhist Dis-
coveries in Visakhapatnam District A.P.
Hyderabad: The Department of Archae-
ology and Museums.

Purwanti, Retno. 1996. “Struktur Bangunan
Situs Karangberahi: Sebuah Mandala?”
Kalpataru No 11. Jakarta: Pusat
Penelitian Arkeologi Nasional, him. 29 -
41.

Santiko, Hariani. 1996. “Sems Bangunan Sakral
Masa Hindu-Buddha di Indonesia (Abad
VII - XV Masehi) Analisis Arsitektur dan
Makna Simbolik” Jurnal Arkeologi In-
donesia No 2. Jakarta: Pusat Penelitian
Arkeologi Nasional, him. 136 - 156.

Santoso, Dukut. 1994. “Temuan Struktur
Candi di Situs Ratu Boko” Jejak-Jejak
Budaya 1. Yogyakarta: Asosiasi
Prehistorisi Indonesia Rayon II, him. 193
- 200.

Soekmono. 1974. Candi, Fungsi, dan
Pengertiannya. Desertasi. Jakarta: Ul

————— 1989. “Sekali Lagi: Masalah Pripih”
Pertemuan Ilmiah Arkeologi V Studi Re-
gional, Kajian Arkeologi Indonesia,
Metode dan Teori. Jakarta: Ikatan Ahli
Arkeologi Indonesia, him. 217 - 225.

Srihardiati, Endang. 1988. “Analisis Manik-
Manik Dari Situs Muara Jambi” Rapat
Evaluasi Hasil Penelitian Arkeologi I1I.



Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi
Nasional, him. 218 - 234,

.......... 1984. Laporan Studi Teknis Gugusan
Candi-Candi Muara Jambi: Candi
Gumpung dan Candi Tinggi. Jakarta:
Peninggalan Sejarah dan Purbakala.

39



WAWASAN DASAR METODOLOGI

STUDI ARSITEKTUR RUMAH BUGIS
M.IRFAN MAHMUD
(Balai Arkeologi Ujungpandang)
ANDIMUHAMMAD SAID
(Ditlinbinjarah, Jakarta)

I. Pendahuluan

Salah satu kelompok etnis yang mendiami
bagian selatan Pulau Sulawesi adalah Suku
Bugis. Walaupun kelompok etnis ini dikenal
sebagai pelaut, namun tidak semua masyarakat
Bugis menetap di pesisir pantai. Ada sebagian
masyarakat Bugis yang bermukim di bagian
pedalaman Pulau Sulawesi.

Secara administratif, Suku Bugis berdiam
di Provinsi Sulawesi Selatan. Selain Suku Bugjs,
di Sulawesi Selatan terdapat pula empat
kelompok etnis lain, yaitu Makassar, Mandar,
Toraja, dan Massenrempulu. Masing-masing
kelompok etnis tersebut memiliki latar belakang
budaya dan bahasa yang berbeda, serta
menempati wilayah yang jelas batas-batasnya.

Kelompok etnis Makassar bermukim di
daerah pesisir pantai bagian selatan Pulau
Sulawesi. Secara administratif tersebar di
Kabupaten Selayar, Kabupaten Je’neponto,
Kabupaten Takalar, Kabupaten Gowa, sebagian
Kabupaten Pangkaje’ne, sebagian Kabupaten
Maros, sebagian Kabupaten Bantaeng, dan
Kotamadya Ujungpandang. Sedangkan
kelompok etnis Bugis sebagian mendiami pesisir
Selat Makassar dan pesisir Teluk Bone, serta
banyak pula yang bermukim di pedalaman.
Secara administratif kelompok etnis Bugis
menempati Kabupaten Luwu, Kabupaten Bone,
Kabupaten Soppeng, Kabupaten Wajo,
Kabupaten Pinrang, Kabupaten Barru,
Kzbupaten Sidrap, Kabupaten Bulukumba,

40

Kabupaten Sinjai, sebagian Kabupaten
Pangkaje’ne, sebagian Kabupaten Maros,
sebagian Kabupaten Bantaeng, serta Kotamadya
Pare-Pare.

Anehnya, Suku Bugis dalam beberapa
buku dan banyak artikel belakangan ini, ditulis
serangkai dengan kata Makassar (Bugis-
Makassar). Tindakan ini secara tidak sengaja
menciptakan pengertian yang bisa jauh dari
kenyataan sesungguhnya, dimana seolah-olah
Bugis dan Makassar hanyalah satu kelompok
etrus. Padahal, Bugis dan Makassar merupakan
dua kelompok etnis yang sangat berbeda.
Bahkan, orang-orang Bugis tidak akan mau
disebut sebagai orang Makassar, demikian pula
sebaliknya Kedua kelompok etnis ini, masing-
masing memiliki daerah pemukiman tersendiri,
dimana memuliki sentimen kelompok etnis dan
atribut budaya yang khas, seperti bisa dilihat
pada arsitektur rumahnya.

Karena luasnya adanya perbedaan di
antara kedua etnis, Bugis dan Makassar, maka
artikel ini hanya akan memaparkan tentang
pandangan, bentuk dan jenis, serta upacara
yang menyertai pendirian rumah bagi orang
Bugis. Berdasarkan hal itu, artikel ini sekurang-
kurangnya diharapkan dapat memberikan
wawasan dasar metodologis studi arsitektur
rumah Bugis. Sebagian besar materi yang
ditulis merupakan hasil pencatatan lapangan
dan pengalaman kami yang kebetulan tumbuh



dan besar di lingkungan masyarakat Bugis.

II. Rumah dalam Pandangan Orang Bugis

Ada tiga pandangan pokok orang Bugis
tentang rumah. Pertama, “rumah” merupakan
tempat untuk membina keluarga menuju hidup
bahagia bersama seluruh keluarganya hingga
akhir hayatnya. Justruitu, rumah yang didinikan
akan menggambarkan seluruh cita-cita dan
harapan yang mulia dan akan diupayakan terus
menerus sepanjang hayatnya.

Kedua, “rumah” merupakan simbol
eksistensi lelaki. Pandangan ini dalam banyak
kasus menjadi energi pendorong lelaki Bugis
berusaha mendirikan rumah setelah menjalam
perkawinan Seorang lelaki Bugis yang sudah
beristeri baru memandang dirinya sebagai
manusia yang sesungguhnya bila mampu
mendirikan rumah. Hal ini berhubungan erat
dengan peran lelaki sebagai kepala rumah
tangga.

Ketiga, “rumah” bagi orang Bugis
seringkali juga dipersonifikasikan sebagai
dirinya sendiri. Mereka pada umumnya
memandang rumah dalam pengertian
personifikasi darmi anggota tubuh manusia.
Bagian-bagian tertentu dari bangunan rumah
dianggap sebagai lambang dari bagian tubuh
pemiliknya. Beberapa contoh bagian rumah
yang dipersonifikasikan dengan anggota tubuh
manusia, antara lain sebagai berikut:

1) Bagian bahu manusia dipersonifikasikan
dengan bate-bate pada bangunan rumah.
Bate-bate adalah bagian ujung balok
penghubung antar tiang yang membanjar
dari kiri ke kanan yang sengaja dilebihkan
agar dapat dimanfaatkan sebagai tempat
penyangga dinding rumah.

41

2) Bagian tulang punggung manusia

dipersonifikasikan dengan bagian aju ekke’

. pada bangunan rumah. Aju ekke’ adalah

balok panjang yang dipasang sebagai

penghubung antar tiang dari deretan depan

sampai ke tiang paling belakang pada
masing-masing baris tiang.

3) Bagian kaki manusia dipersonifikasikan
dengan alliri atau tiang-tiang penyangga
rumah. Tiang-tiang rumah yang digunakan
terdiri dari jenis tiang berbentuk segi empat
atau berbentuk bulat. Pendirian tiang-tiang
rumah pada masa lalu kebanyakan
dilakukan dengan cara menancapkan tiang
ke dalam tanah. Namun dewasa ini,
pendirian tiang semua telah menggunakan
umpak sebagai pelandas.

4) Bagian urat nadi dipersonifikasikan dengan
araseng / arateng pada bangunan rumah.
Araseng atau arateng adalah balok panjang
yang menghubungkan antara tiang dalam
satu barisan, dari depan hingga belakang,.

Pandangan orang Bugis tentang bagian-
bagian rumah seperti yang telah dikemukakan
di atas, sangat mempengaruhi cara
pembangunannya. Dalam pendiriannya jenis
ukuran bagian “rumah” Bugis selalu
disesuaikan atau mengikuti jenis ukuran
bagian-bagian yang dianggap sama dengan
anggota tubuh pemilik rumah yang akan
dibangun. Jenis-jenis ukuran yang digunakan
dalam pengukuran bagian-bagian rumah adalah
sebagai berikut :

1) Reppa, yaitu ukuran panjang rentangan
tangan yang diukur dari ujung tangan satu
ke ujung tangan lainnya bila direntangkan,
dalam bahasa Indonesia dikenal dengan



kata depa.

2) Jakka’, yaitu ukuran jarak antara ujung ibu
Jari dengan ujung kelingking bila diregangkan
hingga lurus, dalam bahasa Indonesia dikenal
dengan sebutan jengkal.

3) Sikku’, yaitu ukuran jarak antara ujung jari
hingga ke persendian siku bagian luar, dalam
bahasa Indonesia disebut hasta. Temmu,
yaitu ukuran-ukuran dar jarak antara bagian
tubuh tertentu dalam kondisi tertentu atau
lingkaran tertentu dani bagian tubuh (contoh:
tinggi badan pada saat duduk, lingkar
kepala, lingkar badan , dan jarak antara kaki
hingga ke telinga, dll.).

Jenis-jenis ukuran di atas disebut passuke’
(alat pengukur). Untuk setiap bagian bangunan
rumah diukur dengan jenis ukuran tertentu,
yaitu:

1) Ruangan bangunan rumah.

Ukuran lebar sebuah rumah yang akan
didirikan diukur dengan reppa dan pemulik
rumah. Panjang dan reppa tersebut dibags
tiga, kemudian diambil bagian dua
pertiganya. Ukuran dua pertiga reppa
tersebut selanjutnya dibagi menjadi delapan
bagian, bagian seperdelapan dan dua pertiga
tersebut kemudian dijadikan sebagai satuan
ukuran (passuke), baik untuk ukuran lebar,
tinggi, dan panjang dari ruang rumah yang
diinginkan oleh pemiliknya, dengan
ketentuan bahwa setiap ukuran yang
diinginkan harus selalu memiliki jumlah
ganjil.
2) Tinggi bangunan rumah.

Untuk menentukan tinggi bangunan rumah
harus mengikuti ukuran seperdua dari
ukuran padongko / pattolo riase (balok

42

3)

9

panjang yang berfungsi sebagai pengikat
tiang dalam satu deretan berbanjar),
ditambah dengan ukuran dua jari dani istri
pemilik rumah yang akan dibangun.
Kolong rumah

Ukuran tinggi kolong rumah harus
disesuaikan dengan ukuran tubuh
pemiliknya. Pengukuran dilakukan dengan
cara mengukur ketinggian badan laki-laki
pemiliknya, dan ujung kaki hingga ke
telinganya pada saat berdiri tegak, ditambah
dengan ukuran jarak dan kaki hingga ke
matanya pada saat 1a duduk. Jumlah dan
kedua jenis ukuran tersebut merupakan
ukuran tinggi kolong rumah yang akan
dibangun.

Dinding rumah.

Dinding rumah merupakan penutup dari
ruangan yang terdapat pada bagian tengah
bangunan. Dinding biasanya terbuat dan
papan, anyaman kulit pelepah rumbia atau
anyaman bambu (sesuai dengan
kemampuan ekonomi pemiliknya). Ukuran
yang digunakan dalam pembuatan dinding
disesuarkan dengan ukuran tinggi badan
wamsta (1stn) yang divkur dari ujung kaki
hingga ke telinga pada saat berdiri,
kemudian ditambah dengan ukuran jarak
antara wjung kaki hingga mata pada saatia
duduk  Bagian lain yang terdapat pada
dinding adalah jendela. Jendela-jendela
ditempatkan pada setiap sisi bangunan.
Jendela-jendela selalu diletakkan lebih
banyak pada bagian depan, yaitu pada setiap
ruang di antara tiang. Sedangkan untuk
bagian sisi kiri-kanan dan belakangnya,
biasanya hanya ditempatkan dua atau tiga



jendela saja, itupun disesuaikan dengan jenis
dinding yang digunakan. Biasanya rumah
yang menggunakan dinding kayu memiliki
lebih banyak jendela dibanding dengan
rumah yang menggunakan dinding yang
terbuat anyaman pelepah rumbia atau
anyaman bambu.

5) Tangga rumah

Tangga rumah Bugis pada umumnya terbuat
dari kayu atau bambu. Tangga terdiri dari
dua buah papan atau bambu sebagai induk
tangga yang mengikat anak-anak tangga.
Ada empat ketentuan penting;;

a. Induk tangga harus memiliki ukuran yang
berbeda antara bagian kini dan bagian kanan.
Induk tangga yang berada di sebelah kiri
pada waktu menaiki rumah harus memiliki
ukuran yang lebih panjang dani induk tangga
sebelah kanan

b. Jumlah anak-anak tangganya harus ganjil.

c. Ukuran anak tangga mengikuti jumlah uku-
ran keliling kepala ditambah keliling mata,
serta keliling telinga dari pemiliknya.

d. Bentuk - bentuk tangga yang digunakan
pada masing-masing bangunan rumah
disesuaikan dengan status sosial dari
pemiliknya. Secara umum dapat dibedakan
atas dua bentuk. Pertama, tangga yang
berbentuk tunggal dan tidak berhias untuk
orang awam. Kedua, tangga berbentuk
rangkap atau tangga tunggal berhias bagi
kaum bangsawan.

Hal-hal yang digambarkan ini
menunjukkan rumusan konsep dan metode
baku tradisi mendirikan rumah orang Bugis
yang senantiasa menempatkan dunia dan dirinya
sebagai satu kesatuan utuh. Konsep dan

43

metode tersebut di atas menentukan bentuk
dan jenis rumah yang dibangun, sekaligus
mencerminkan diri (status sosial, ekonomi,

anatomi, dan lain-lain) pemiliknya.
IIIL. Bentuk dan Jenis-jenis Rumah Bugis

3.1. Bentuk Rumah: Falsafah dan Fungsi

Rumah Bugis pada umumnya berbentuk
rumah panggung dengan denah segi empat
panjang. Bentuk segi empat mengandung
falsafah dan pandangan kosmologis yang
menganggap bahwa alam ini berbentuk sulapa
eppa’ (persegi empat). Konsep ini juga
berhubungan dengan dasar kejadian manusia
yang terdiri dari empat unsur, yaitu tanah, air,
api, dan angin.

Penerapan konsep kosmologis dalam
arsitektur “rumah” Bugis dari sisi vertikal
membedakan unsur bangunan menjadi tiga
bagian tingkatan. Pertama, bagian awa bola
(bagian bawah atau kolong rumah). Kedua,
ale bola (bagian tengah sebagai ruang tempat
tinggal). Ketiga, coppo’ bola (bagian atas atau
puncak). Ketiga tingkatan bagian rumah
tersebut merupakan cermin pandangan
kosmologis orang Bugis, bahwa dunia ini terdini
dari tiga bagian, yaitu dunia bawah (uri’ liyu ),
dunia tengah (ale kawa), dan dunia atas
(botinglangi’). Dunia bawah adalah dunia
kaum asal wanita (makkunrai); dan dunia atas
merupakan dunia asal kaum lelaki (wurane);
sedangkan dunia tengah merupakan dunia
tempat bertemunya lelaki dan wanita untuk
melangsungkan kehidupan bersama dan
berketurunan.

Pembagian ruang ale bola, secara umum
dibagi dalam tiga bagian utama, yaitu; ruang
depan, ruang tengah, dan ruang belakang.
Pembagian ruang itu dilakukan dengan cara



menempatkan pallawa (sekat) yang dipasang
melintang pada tiap batas ruang rumah. Pintu
yang menghubungkan antara ruang satu dengan
ruang lainnya ditempatkan pada sisi kanan.
Pemilihan sisi kanan bangunan sebagai tempat
pintu penghubung atau sebagai tempat berlalu-
lalang, karena orang Bugis menganggap bahwa
bagian kanan merupakan bagian yang lebih
terhormat dari bagian kiri. Terkecuali pada
bangunan rumah yang menggunakan tamping,
maka pintu penghubungnya adalah ruang tamp-
ing tersebut mulai dari depan hingga ke bagian
belakang,

Sekat (tamping) ramah pada rumah Bugis
ditujukan untuk membagi dan mempertegas
bagian dan fungsi setiap ruangan. Ruang depan
berfungsi sebagai ruang tamu dan biasanya pada
salahsatu bagiannya ditempatkan sebuah tempat
tidur untuk tamu. Ruang tengah berfungsi
sebagai ruang khusus untuk tuan rumah beserta
seluruh keluarganya. Sementara ruang belakang
difungsikan sebagai ruang dapur serta kegiatan
lainnya yang berhubungan dengan dapur.

Pemilihan bentuk rumah panggung dan
persegi empat panjang bagi orang Bugis, selain
mengikuti pandangan kosmologis juga memliki
aspek fungsi yang sangat mendukung
kesejahteraan dari penghuninya. Dengan bentuk

panggung akan mengamankan penghuninya dari
bahaya gangguan binatang buas, menghindari
genangan air pada saat banjir, serta kolong
rumah dapat difungsikan untuk tempat bekerja
atau tempat untuk menambatkan ternak pada
malam hari agar tetap dapat dijaga
keamanannya.

3.2. Jenis Bangunan Rumah Bugis

Jenis-jenis bangunan rumah Bugis
biasanya sesuai dengan status sosial dari

pemiliknya. Orang yang memiliki rumah yang
melampaui status sosialnya akan mendapat
kritikan dan celaan dari masyarakat. Si pemilik
rumah akan dianggap orang sombong dan
melanggar aturan adat istiadat, bahkan

dipercaya dapat menyebabkan malapetaka.
Berdasarkan status sosial pemiliknya,

jenis bangunan rumah Bugis dapat dibedakan

menjadi tujuh :

1. Salassa atau Saoraja

Salassa atau saoraja adalah jenis rumah
bagi arung (raja) yang sedang memimpin
pemerintahan serta kalangan bangsawan
yang merupakan keturunan dekat dan raja
yang memerintah. Bangunan salassa atau
saorgja berukuran sangat besar dengan
beberapa buah puncak dan tamping, serta
tiga buah pintu masuk. Pintu depan untuk
para tamu; pintu tengah untuk keluarga, dan
pintu belakang untuk rakyat biasa. Untuk
jenis rumah ini jumlah tiang yang digunakan
berkisar antara 50 hingga 99 buah tiang
penyangga.

2. Salassa Baringeng

Salassa Baringeng adalah jenis rumah bagi

keturunan bangsawan yang tingkatan
darahnya berada di bawah tingkatan raja.
Jenis rumah tipe ini tidak jauh beda dengan
bentuk rumah saorgja, hanya saja berbeda
ukuran besarnya. Jumlah tiang penyangga
rumah jenis salassa baringeng berkisar
antara 20 sampai dengan 60 buah.

3. Bola Genne’

Bola Genne adalah jenis rumah yang
dikhusus untuk hamba simanan atau hamba
yang tidak boleh dipisahkan dengan raja dan
berhak mendapatkan warisan. Jenis bola




genne’ ditandai dengan bentuk rumah yang
"~ hanya terdiri dari tiga petak dan
menggunakan famping (bangunan
tambahan) pada salah satu sisinya. Jumlah
tiang penyangga yang digunakan untuk jenis
bangunan ini sebanyak 16 buah.
4. Bola Tellukkarateng

Bola Tellukkarateng adalah jenis rumah
untuk rakyat biasa, termasuk hamba belian
dan hamba yang datang  mencari
kehidupan. Bentuk rumah ini terdini dan
dua atau tiga petak (tidak boleh lebih dari
tiga petak) dan tidak menggunakan tamp-
ing. Jumlah tiang penyanggah rumahnya
sebanyak 12 buah.

5. Bola Seda

Bola Soda adalah jenis rumah pribadi bagi
raja beserta keturunannya. Jenis bola soda
ditandai dengan dua buah puncak yang sama
besar. Jumlah tiang penyangga untuk jenis
bangunan ini tidak jauh beda dengan jumlah
tiang penyangga jenis bangunan rumah

bangsawan, yakni antara 20 sampai 60 buah.
6. Bola Seba
Bola soba adalah rumah yang

diperuntukkan bagi tamu-tamu raja.
Bentuknya dan jumlah tiang penyangganya
tidak berbeda dengan bola soda.

7. Bola Bodo

Bola bodo adalah jenis rumah yang me-
miliki banyak puncak. Kolong rumah bola
bodo lebih rendah dari rumah biasa. Oleh
karena bola bodo fungsinya sebagai rumah
rekreasi atau peristirahatan, maka jumlahnya
tiangnya disesuaikan dengan keinginan
pemiliknya.

45

IV. Persyaratan dan Pantangan dalam
Pendirian Rumah

Pendirian sebuah rumah bagi orang Bugis
merupakan suatu kejadian yang sangat besar.
Pendirian rumah berarti membangun sebuah
tempat yang akan sangat berarti bagi
kelangsungan hidup pemiliknya di masa
mendatang. Makanya, orang Bugis dalam
mendirikan rumah betul-betul dipersiapkan
sematang mungkin, termasuk persyaratanyang
berhubungan dengan hal-hal gaib.

Ada empat hal pokok yang diperhatikan
Orang Bugis dalam mendirikan rumah.
Pertama, tempat pendirian rumah. Untuk
menetapkan tempat pendirian rumah, peranan
dukun dianggap sangat penting.

Kedua, arah hadap. Pemilik rumah pada
umumnya mempercayakan penentuan arah
hadap kepada dukun. Meskipun demikian, pada
umumnya orang Bugis percaya bahwa
bangunan rumah tidak boleh melintang utara-
selatan, karena dianggap searah dengan
kuburan atau diperlakukan seperti bangunan
kematian (pemakaman). Rumah yang
melintang utara-selatan dipercaya akan
membawa kesialan bagi penghuninya.

Ketiga, waktu pendirian rumah. Orang
Bugis yakin adanya hari-hari yang tidak baik
untuk mendirikan rumah. Dalam pandangan
orang Bugis, hari yang harus dihindari adalah;
Bulan Muharram. Seluruh hari dalam bulan
Muharram dianggap tidak baik untuk memulai
mendirikan sebuah rumah, karena bulan im
dianggap sebagai bulan yang panas dan mudah
mendatangkan bahaya. Hari-hari lain yang juga
menjadi pantangan untuk mendirikan rumah
adalah hari kamis pertama dalam setiap bulan
Hijriah, hani Rabu terakhir pada setiap bulan




Hijriah, hari Rabu terakhir pada setiap bulan

Hijriah, dan hari Senin pada pertengahan bulan,

yaitu tanggal 13, 14, 15, 16 dalam setiap bulan

Hijniah.

Keempat, bahan-bahan kayu yang
digunakan. Dalam mendirikan rumah bahan-
bahan bangunan diseleksi secara ketat, terutama
pada tiang penyangga. Bagian bahan yang pal-
ing diperhatikan adalah jenis pasu, yakni balok
tiang yang tempat bekas tangkai pohon. Ada
dua jenis pasu yang dikenal di kalangan orang
Bugis, yaitu:

a) pasu maggareppu’ (penghancur sial) dan
pasu cabberu’ (senyum pembawa
kebahagiaan) ialah jenis pasu yang dapat
mendatangkan kemujuran bagi penghuni
rumah.

b. pasu wuju’ ialah jenis pasu yang dapat
mendatangkan kesialan bagi penghuni
rumah.

V. Tahapan dan Upacara Mendirikan
Rumah

Pendirian sebuah rumah bagi orang Bugis
dianggap sebagai suatu kejadian yang sangat
sakral. Untuk itu, mereka dalam mendirikan
sebuah rumah senantiasa disertai dengan
upacara-upacara tertentu sesuai dengan derajat
dari pemilik rumahnya. Untuk kalangan
bangsawan atau raja, rumah harus didirikan
oleh sekurang-kurangnya 12 orang berpakaian
putih. Sementara untuk’ rumah orang biasa
cukup dengan satu orang berpakaian putih.

Dalam mendirikan rumah Bugis, pertama-
tama yang dilakukan tukang adalah memilih
kayu yang terbaik untuk dijadikan sebagai posi
bola(tiang utama) serta tiang untuk sanreseng
addeneng (sandaran tangga). Kedua tiang

46

tersebut dipilih lebih awal, selain karena
fungsinya yang sangat vital, juga mempunyai
arti simbolik. Posi bola(tiang utama) dianggap
sebagai lambang dari sang istri, sedangkan
tiang sandaran tangga merupakan lambang dari
si suami.

Setelah selesai memilih tiang-tiang,
selanjutnya dipersiapkan perlengkapan
upacara. Perlengkapan upacara pendirian
rumah meliputi:

* Kelapa dan gula merah sebagai lambang
kebahagjan rezeki,

* Kayu manis sebagai lambang kerelaan dan
ketaatan dari penghuni rumah untuk
mengikuti peraturan adat yang berlaku.

* Buah pala sebagai lambang keberhasilan
dalam setiap usaha yang dilakukan.

Keseluruhan bahan-bahan tersebut
dimasukkan ke dalam buah kelapa yang telah
dipotong menjadi dua bagian. Bagian kepala
potongan kelapa ditanam di bawah tiang utama,
sedangkan potongan lainnya ditanam di bawah
tiang sandaran tangga. Setelah kedua tiang
tersebut berdiri, pada bagian puncak posi bola
(tiang utama) dipasang balacu pute (kainkact),
unga kaluku (mayang kelapa), utti mattunrung
(pisang bertandan), panasa (nangka), serta
jenis bush-buahan manis lainnya. Sedangkan
pada bagian lantai rumahnya diikatkan untaian
padi. Jajaran tiang lainnya didirikan baru bisa
didirikan bila semua syarat upacara sudah
dilaksanakan.

Setelah Bangunan rumah selesai
dibangun, maka pemilik rumah harus
mengadakan upacara menre’ bola baru
(menaiki rumah baru). Untuk memulai menaiki
rumah, suami-istri pemiliknya harus membawa




manu’ (ayam) betina dan jantan yang kemudian
dilepas dan tidak boleh ditangkap lagi karena
dianggap sebagai penjaga rumah.

VL. Penutup

Ada lima aspek yang saling terkait dalam
studi arsitektur rumah Bugis. Pertama,
pandangan kosmologis. Kedua, simbol dan
personifikasi. Ketiga, penentuan ukuran yang
berdasarkan satuan khusus dan setaraf dengan
pemiliknya. Keempat, bentuk dan jenis rumah.
Kelima, persyaratan dan pantangan serta aturan
upacara.

Perhatian terhadap hal-hal tersebut
menjadi penting, karena orang Bugis dalam
upaya melangsungkan kehidupan sehari-harinya
berpegang pada norma-norma dan aturan-
aturan adat. Meskipun demikian, dengan studi
yang baik, bukan mustahil bisa menemukan hal
rasional di balik hal-hal yang dilaksanakan atas
dasar hal-hal yang tampak irasional. Misalnya,
walaupun pada dasamya pendirian bangunan
dengan orientasi-timur-barat didasarkan mitos,
tetapi secara pragmatis peneliti bisa mengukur
pertimbangan rasional pemanfaatan
sumberdaya alam untuk kemaslahatan hidup.
Arah hadap bangunan yang umumnya
berorientasi timur-barat, secara-tidak langsung
telah menempatkan bangunannya dalam
keadaan yang sehat, karena akan selalu
mendapat terpaan sinar matahari.

47

DAFTAR PUSTAKA

1. Abdul Hadjat dkk. 1982. Arsitektur
Tradisional Prop. Daerah
Istimewa Aceh. Jakarta: Proyek
Inventarisasi  dan Dokumentasi
Kebudayaan Daerah, Pusat Penelitian

Sejarah dan Budaya, Depdikbud.
Jakarta

2. Heinz Frick.1991. Arsitektur dan
Lingkungan. Yogyakarta: Kanisius.

3.Hendraningsih, dkk.1985. "Pencerminan
Nilai Budaya dalam arsitektur In-
donesia;” Laporan Seminar,Fak.
Teknik. Jakarta: Universitas Indone-
sia

4. Koentjaraningrat. 1990. Pengantar Ilmu
Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

5. Moh. Yamin Data dkk. Bentuk - bentuk
Rumah Bugis Makassar. Jakarta:
Proyek Pengembangan Media
Kebudayaan, Ditjenbud, Depdikbud.




	Cover.pdf
	Daftar Isi.pdf
	Dewan Redaksi.pdf
	Pengantar Redaksi.pdf
	01.pdf
	02.pdf
	03.pdf
	04.pdf
	05.pdf
	06.pdf
	07.pdf
	08.pdf
	09.pdf
	10.pdf
	11.pdf
	12.pdf
	13.pdf
	14.pdf
	15.pdf
	16.pdf
	17.pdf
	18.pdf
	19.pdf
	20.pdf
	21.pdf
	22.pdf
	23.pdf
	24.pdf
	25.pdf
	26.pdf
	27.pdf
	28.pdf
	29.pdf
	30.pdf
	31.pdf
	32.pdf
	33.pdf
	34.pdf
	35.pdf
	36.pdf
	37.pdf
	38.pdf
	39.pdf
	40.pdf
	41.pdf
	42.pdf
	43.pdf
	44.pdf
	45.pdf
	46.pdf
	47.pdf

