Nomor : 1/II/Mei/1997 ISSN 0853-9030

; Jurnal Arkeologi

Balai Arkeologi Palembang




Nomor : 1/11/Mei/1997 ISSN 0853-9030

Jurnal Arkeologi

DAFTAR ISI

COASTRAL ORNAMENTAL PATTERNS AROUND THE XVI CEN-
TURY : A STUDY ON CULTURAL INTERACTION

Inajati AndasSyanti--! Salanee o8 tho....... robioh s SR b o sanss asnerdte 1
PERTANGGALAN KRONOMETRIK SISA RANGKA MANUSIA DARI
SITUS BAWAH PARIT, MAHAT, SUMATERA BARAT

Fadhila Anfin Aziz dan Darwin Alijasa Siregar ... e 12

KESEJAJARAN DAN HUBUNGAN KESEJARAHAN PALEMBANG DAN
MALAKA PADA ABAD VII HINGGA XVI

Soeroso 23

UPACARA SRADDHA DI JAWA DAN BALI

T M. Rita Istan 28

SITUS-SITUS ARKEOLOGI DI KABUPATEN OGAN KOMERING ULU
PROVINSI SUMATERA SELATAN

Tni Marhaem S B 36




Nomor : 1/T1/Mei/1997

ISSN 0853-9030

Jurnal Arkeologi

Penasehat
Penanggung jawab

Ketua Redaksi

Anggota Redaksi

Alamat Redaksi

: Prof. DR. Hasan Muarif Ambary

: Soeroso, M. Hum

: Budi Wiyana

: Retno Purwanti

: Tri Marhaeni Sosiana Budisantosa

Mujib
Eka Asih Putrina Taim
Agung Sudiana

: Balai Arkeologi Palembang

dl. Kancil Putih, Lrg. Rusa, Palembang 30137
Telp. (0711) 445247

Siddhayatra diterbitkan dua kali setahun oleh Balai Arkeologi
Palembang. Penerbitan ini dimaksudkan untuk menggalakkan
penelitian arkeologi dan menampung hasilnya sehingga dapat
dinikmati oleh para ilmuwan dan masyarakat luas. Redaksi menerima
sumbangan artikel ukuran kwarto spasi ganda, maksimal 15 halaman.
Naskah yang dimuat tidak harus sejalan dengan pendapat redaksi,
dan redaksi berhak menyunting naskah sejauh tidak merusak isi.




PENGANTAR REDAKSI

Jumal Arkeologi Siddhayatra nomor: 1/Il/ Mei 1997 menampilkan lima
tulisan. Inajati Andrisijanti dari Jurusan Arkeologi UGM, membahas pola
hias di pantai utara Jawa dari abad XVI untuk menjelaskan interaksi budaya.
Satu tulisan tentang penggunaan “hard science” terhadap arkeologi
dipaparkan oleh Fadhila Arifin Azizi dari Puslit Arkenas bekerjasama dengan
Darwin Alijasa Siregar dari Pusat Penelitian dan Pengembangan Geologi,
Bandung, Tulisan tersebut membahas penggunaan pertanggalan kronometrik
terhadap sisa rangka manusia dari Situs Bawah Parit. Soeroso akan
membahas kesejajaran dan hubungan kesejarahan antara Palembang dan
Malaka pada abad VII - XVI. Upacara sraddha di Jawa dan Bali akan
diuraikan Rita Istari berdasarkan bukti sumber naskah, prasasti, dan adat-
istiadat. Tri Marhaeni SB dari Balar Palembang mencoba menguraikan
beberapa situs yang ada di Ogan Komering Ulu, baik dari masa prasejarah,
klasik maupun islam.

Akhimya, semoga penerbitan kali ini dapat memberikan informasi bagi
para pembaca tentang dunia arkeologj.

Redaksi




COASTAL ORNAMENTAL PATTERN
AROUND THE XVI CENTURY:
A STUDY ON CULTURAL INTERACTION

Inajati Andrisijanti
( Gajah Mada University )

I

Archaeological buildings have in general
various patterns of decorations/ ornamenta-
tions. When observed from its relevancy to
the buildings, it can be categorized in two
kinds, i.e. the constructive one and the oma-
mental one. The constructive decorative pat-
tern 1s, when left out it would disturb the ar-
chitectural balance of the building, e.g. the
branches of the saka guru (main pilar) of a
one pillared building, upper doorsill with
stages at gapura paduraksa (roofed gate-
way). While the ornamental motif is a deco-
ration for the purpose of decorating only,
that when left out it would not have any in-
fluence on the architectural balance of the
building, e.g. reliefs, ornamental wall tiles.
The decorative patterns or omamental mo-
tifs could be there for the sake of decorating
only, but it could also have symbolic
meanings. It is called decorative if the deco-
rating pattem is only the beautify the artefact,
e.g. the rumpal (geometric omament triangle
in form), tendril omamentation (Hoop, 1949:
24, 252) etc. Symbolic decorative pattems
represent certain meanings, which is an ex-
pression of the thought of the maker in mate-
rial form. Swastika, tree of life (Hoop, ibid:
64, 274), winged gateway (Uka
Tjandrasasmita, 1964: 163), are some ex-
amples of symbolic decorative patterns.

By observing decorative pattems, one
could recognize the thought of the caftsmen
and the concepts he professed. Bisides, the
spread and the interaction of cultures can also
be studied. For that reason this paper pre-
sents interpretation by implementing histori-

cal comparative methods on the decorative
pattems observed. In connection with this
purpose the main decorative pattems which
will be observed are those attached on the:

1. mosques : at Demak, Mantingan (Japara);
2.tombs : at Giri, Drajat, Bonang;
3. palaces : of Kasepuhan, Sumenep.

The archaeological buildings mentioned
above are from the 16th and the 17 th cen-
tury. They are scattered on Java’s nothem
coast from the eastem part of West Java up
to the eastern part of East Java.

The ornamental motif in the art of deco-
ration is one of the many aspects of Islamic
culture, whose manifestation could be ob-
served in a variety of human achievements.
As one of the works of art, the omamental
motifs from the Islamic period if observed
from the point of view of its purpose, could
be categorized into two groups, i.e. for reli-
gious and worldly purposes. Although the
difference between the two are not very obvi-
ous.

The study about the coming of Islam es-
pecially in Java has been often discussed, a o
about the people who brought it. Experts
agree that merchants were people who
brought the mission to several places in In-
donesia (Leur, 1960: 114). So the most im-
portant driving factor was trade. This is in
line with the development of navigation and
trade between countries of the west, south-
east, and east Asia (Reid, 1984: 262). Most
probably these merchants were accompanied
by preachers, who thaught religion (Uka



Tjandrasasmita, 1975: 144). Snouck
Hurgronje (1983: 38 - 40) and Johns (1961)
declared that Islam in Indonesia has been
much influenced by sufism, which has mixed
with the beliefs generally confessed by the
Indonesians. Consciously or not the sufis
were ready to maintain the continuity with
the past, and made use of terminology and
cultural elements of the pre-Islamic period in
relation to Islam (Johns, Ibid: 16 - 17). Al-
though the continuity of the aesthetic form
did not comply with the continuity of its sym-
bolic meanings (Abay D. Subama, 1987: 86).

1

As mentioned above, the observation on
decorative patterns at coastal cities of Java
had been carried out on archaeological build-
ings, i e. mosques, tombs, palaces. Data com-
piled from the observation are as fallow:

A. Mosques.
1. The Great Mosque of Demak

The Great Mosque of Demak belongs to
the jami’ mosques group, and in the past it
belonged to the sultanate of Demak. It stands
on the west side of alun-alun (city courtyard)
in the town of Demak. According to Babad
Demak this mosque was built in 1399 € (€
aka) = 1477 AD (Babad Demak, 47). But,
what is usually used as chronological mile-
stone of the building of the mosque is the
sengkalan memet (pictorial chronogram)
which indicated the year 1401 G = 1479 AD.

At the Gret Mosque of Demak the deco-
rative pattems can be grouped as follows:

a. Animal designs:
1) Stylized dragons, carved in the
pulpit
2) Stylized lions, carved in the pul-
pit
3) Tortoise, as pictorial chronogram
at the mihrab

4) Unknown animals, carved in the

chief door and as ornamental
motif on ceramic walltiles

5) Phoenix bird, as omamental de-
vice on ceramic wall-tiles

6) Conches, as omamental device on
ceramic wall-tiles.

. Floral designs:

1) Stylized lotus in the form of
heart, carved on the base of the
gallery pillars

2) Tendril and foliages, carved on
the gallery pillars

3) Lotus and other waterplants, in
glass-and-lead on the main room
wall

4) Other plants, as omamental de-
vices on ceramic wall-tiles

Geometric designs:

1) Tumpals carved on gallery pillars
and the chief door

2) Swastikas, as omamental device
on ceramic wall-tiles

3) Medallion, mirror frame, Greek
cross, used on the Vietnamese
ceramic wall-tiles

. Natural objects:

1) Sun, carved on the pulpit

2) Octagonal star, as a fixed wood-
carving

3) Tongue of fire, carved on the chief
door

Calligraphy:

1) The word Allah, Muhammad,
Syahadat sentence on mirror-
frame motifs, on wood carving
fixed to the mihrab, and also
carved on the magsura

2) The word Muhammad on mirror-
image calligraphy (reverse callig-
raphy, and as design on glass-in-
lead at the main room wall)



2. The Mosque of Mantingan, Japara

The mosque of Mantingan is a masyad
(a mosque built close to a graveyard).
Thisgraveyard, which is located about 12 km
south of Japara, is the burial place of the
Queen of Kalinyamat and her relatives. The
mosque was built in 1471 ¢ = 1549 AD
(Kusen, 1989: note 4), according to the
chronogram which said rupa brahmana
warna sari.

On the wall of the mosque and the tomb-
house there are 52 carved stone panels and
36 small stone panels in the shape of bats
Chinese style (Steinmann, 1934). All the 52
panels have the shape of a mirror frame,
round, square, and octagonal rozet. The
panels are decorated with reliefs of the fol-
lowing omamental pattemns:

a. Animal designs:

1) Stylized elephants (phot. OD
10558)

2) Stylized monkey nad crabs (phot.
OD 10556)

3) Stylized phoenix (phot. OD
10563)

4) Stylized four legged animal (phot.
OD 10572, 10566)

5) Stylized kala head (phot. OD
10534)

b. Floral designs:

1) Lotus (phot. OD 10518, 10549)

2) Wild pandanus (Steinmann, ibid,
phot. OD 10530)

3) Bottle gourd (Steinmann, ibid,
phot. OD 10553)

4) Kembang sungsang (upside-
down flower; Steinmann, ibid,
phot OD 10534)

c. Geometric designs:
1) Arabesque (Phot. OD 10518,
10549)
2) Square rosette placed one on the
other

d. Landscape:

1) Natural, whose components are
mountain, forest, animals (phot.
OD 10332)

2) Man-made, whose components
are mountain, lotus pond, five
pillared building, fountain, fence
and gate (phot. OD 10528).

Beside the panels attached to the wall of
the mosque, the omamental motifs are also
found on the ancient graves. They are cloud
border, squares and hexagons combined with
foliages, heart-shape lotus, patran (row of
stylized leaves), and sun of Majapahit.

B. Tomb Buildings
1. The Tomb of the Saint Giri

The graveyard of the Saint Giri is on the
top of Giri Gajah hill. It was istimated that
the earliest chronology of the graveyard was
the biginning of the 16th century, as the saint
died on 1506 AD (Graaf and Pigeaud, 1985:
176). A Mosque was also built in this com-
plex, but it will not be discussed here since it
has undergone unlaw renovations.

In this graveyard the following omamen-
tal designs are to be found:

a. Animal designs:

1) Stylized dragons, in the form of
stone and wooden statues placed
at the top of the stairs and in the
front of the tomb-house.

2) Stylized lions, in the form of
wooden statues placed in the front
of the tomb-house door.

3) Stylized four legged animals, in
the form of wooden statues placed
in the front of the wall and tomb-
house door. | '

b. Floral designs:
1) Tendrils and flowers, carved in
the wall and tomb-house door.
2) Heart-shape lotus, carved in the



foot of the tomb-house.

c. Geometric designs:

1) Mirror-frame and diamond shape
panels, filled with floral motifs,
carved on the tomb-house wall.

2) Cloud border, recalcitrant spiral,
carved on the threshold, the door-
sill, and the foot of the tomb-
house

3) Tumpal, diamond shape, and me-
dallion carved on some tombs and
tomb-stones

d Natural objects:
1) Rock motifs, carved on several
parts of the tomb-house

e. Building:
1) One pillared building, carved on
the threshold and doorsill of the
tomb-house

2. The Tomb of the Saint Drajat

The tomb of the Saint Drajat is at the
village Drajat, Lamongan, East Java. Writ-
ten sources indicated the Saint as one of the
sons of the Saint Ampel. This graveyard was
built around the 16th century. This assump-
tion was based on the chronogram chiseled
in the doorsill of the tomb-house, viz. leng
pinapat ginawe jalma means 1449 ¢ = 1527
AD (Knebel, 1908: 262), and the chronogram
carved in the tomb-house wall, viz segara
mumbul pinanah tunggil means 1504 ¢ =
1583 AD (Knebel, ibid).

The following omamental designs are to
be found at this tomb:

a. Anmimal designs:

1) Lions stylized with tendril. They
are wooden statues placed in front
of the tomb-house door (phot. OD
193/1504, OD 209/1509)

2) Bird’s wings carved on the tomb-

house wall (phot. OD 192/1503)

b. Floral designs:

1) Lotus either the flower only or
complete with stem and leaves,
carved on the wall of the tomb-
house as ferforated relief or as
common carving (phot. OD 191/
1500, OD 219/1520)

2) Row of lotuses in heart shape,
carved on the foot of the tomb-
house (phot. OD 187/1471)

3) Recalcitrant tendril, carved on the
tomb-house wall (phot. OD 255/
1526)

4) Wild pandanus, carved on the
tomb-house wall (phot. OD 220/
1521)

5) Row of leaves, carved on the
tombstones (phot. OD 203/1481,
204/1482)

c. Geometric designs:
* 1) Medallion with calligraphy,
carved on the tombstone (phot.

OD 203/1482)

2) Tumpal filled with tendrills,
carved on the pilllars (phot. DP
206/1506)

3) Diamond shape filled with other
designs, carved on the tombstone
(phot. OD 204/1482) and the
tomb-house wall (phot. DP 213/
1513)

4) Horizontal and vertical mirror
frame filled with other ornamen-
tal designs, carved on the tomb-
house wall (phot. DP 213/1513)

d. Natural objects:
1) Rock motifs, carved on the tomb-
house wall and its door (phot. DP
192 ¢/1503, DP 220/1521)

C. Palaces

1. The Palace of Kasepuhan
The palace of Kasepuhan in Cheribon is



the oldest among the three palaces in
Cheribon, since it was built in 1529 AD, dur-
ing the rule of Sunan Gunung Jati (Uka
Tjandrasasmita, 1980: 137). In the palace
vicinity, 183:620 m? and surrounded by wall,
big variety of omamental designs could be
found. They are:

a. Animal designs:

1) Bull, carved on the foot of the
southern bentar gate (split gate)
posts (Uka Tjandrasasmita,
1976: 8)

2) Elephant, carved on the orna-
ments above the eastern door of
Pringgandani building (Musadad,
1990: 51)

3) Bird, carved onthe doorsill of the
western door of Pringgandani
building (Ibid), and as ornament
on the wall of Dalem Agung
Pakungwati (Ibid, 54)

b. Floral designs:

1) Heartshape lotus carved on the
foot of several buildings at Siti-
Inggil (Ibid, 43 - 44, phot. 5 - 9)

2) Leaf, flower, tendril carved on
components of buildings in the
palace, e.g. pillars, doors (Ibid,
phot. 14 - 17)

c. Geometric designs:

1) Greek cross made of layers of
bricks, used as decoration on the
foot of the Siti-Inggil building
(Ibid, 42 - 44, phot. 5 and 7)

2) Diamond shape as decorative
panels on the foot of Langgar
Pangrawit (Ibid, phot. 24 - 25)

d. Fixtures:

1) Porcelain plates and bowls at-
tached to the wall and the gate-
ways’ posts

2) Dutch porcelain wall-tiles at-

tached to several buildings in the
palace

e. Natural objects:

1) Rock motif called wadasan or
gunungan made in three
dimentional forms

2) Cloud motif named mega
mendung

2. The Palace of Sumenep

The palace of Sumenep stands in the east
of the alun-alun of Sumenep town, Madura
island. The data of the palace is not exactly
known yet, nevertheless traditional sources
indicated the chronology around 1700 AD.
The palace of Sumenep is the only palace on
the of Madura which is still complete.

The oramental designs on the palace are
as follows:
a. Animal designs:
1) The phoenix, carved on the win-
dow frame and components of the
langgar (small prayer building)

b. Floral designs:
1) Tendril and foliage, carved on the
frame of the doors and windows,
also on the main pillars

c. Geometric designs:

1) Mirror frame, square, and medal-
lion as decorative panels on the
windows and the doors (Zein
Wiryoprawiro, 1986, phot. 52
and 54)

2) Swastika, carved on the doors

d. Calligraphy:
1) Arabic calligraphy, carved on the
ventilation of the main doorway

It is interesting that the carvings at the
palace of Sumenep is dominated by gold
colour with red background.




m

From observations on the omamental de-
signs which present on the artifacts, several
categories emerged. These are:

1. Based on the technology there are:

a. Ornamental designs made by
carving, either as common carv-
ing or as perforated reliefs. Carv-
ings represent the majority of the
observed sampels.

b. Fixtures using porcelain plates or
wall tiles with varieties of shape.

¢. Ornamental designs made of
brick or stone block put together
to form certain pattemns.

d. Glass-in-lead, a European tech-
nique of decorating

2. Based on the material used, there are
three groups, viz stone, wood, and
brick.

3. Based on the variety of ornamental
designs used there are:

a. Floral motifs consist of several
types of plants, either as a whole
or only its parts.

b. Geometric motifs consist of a va-
riety of shapes, functioning as
panels or as the omamental de-
signs itself.

c. Mixture between floral design
and geometric ones. In this case
the floral motifs function as space
filling and as embellishment.

d. Arabic calligraphy consists of
tauhid sentences and the words
Allah and Muhammad, either in
common calligraphy or mirror
image calligraphy/reverse callig-
raphy.

e. Animal designs stylized with flo-
ral motifs, but some emerge with
stylized body. A small number of
animal designs appear naturally.

f Lanscape consists of natural
lanscape and man-made ones.

Both types always have mountain
or rock motif and trees as ele-
ments.

g. Natural objects as free decorative
patterns.

h. Structures consist of cne pillared,
four pilllared, and five pillared
buildings.

In connection with the spreading and the
interaction of cultures, it can be seen that out
eight varieties of ornamental designs found
on the antiquities along the north coast of
Java, Arabic calligraphy clearly showed its
Islamic origin. This could be seen from the
characters used and the content of those
iscriptions. Viewed from the context of the
Arabic calligraphy which consisted of floral
motifs Javanese style, it could be assumed
that the Arabic calligraphy was made in Java
(phot. DP 203/1481, DP 204/1482). The
same case could also be seen on some tomb-
stones at Tralaya. The inscriptions are in Ara-
bic language and characters, but their oma-
mentation is Javanese (Damais, 1957: pl. XV
- XVI). The case is different with the tomb-
stones of Malik Ibrahim in Gresik (East Java).
At this antiquity the callligraphy is Arabic,
while the ornamentation is Indian.

Viewed from their relative chronology,
the other seven omamental designs were al-
ready common in Java during the pre-Islamic
period. For example:

a. Floral designs

Tendril and foliage motif which have
been used in all archaeological structures ob-
served, could be found already on artifacts
originated from the later prehistoric period
in Indonesia, e.g.: the moko (Sejarah Seni
Rupa Indonesia, 20). In the classical period
of Indonesia floral designs appeared more
resolute and in higher frequency, e.g. at candi
Pringapus (Bemet Kempers, 1959, phot. 38),
at candi Jago (Ibid, phot. 255), etc. During
the Islamic period, the archaeological artifacts




were also decorated with floral pattems, e.g.
the ghunongan at the grave of Ratu Ibu at
Arosbaya, Madura island (Ibid., phot. 351),
the gateway to the grave of the Saint of
Tembayat in Klaten, Central Java (Ibid., phot.
353). Even'nowadays the tendril and foliage
patterns are still being used in decorative art.
This common usage is probably caused by
its aesthetic value and adaptibility, so that
could functions as a device to fill a space.

The lotus as an omamental design was
used in almost all samples. The lotus flowers
were pictured in natural shape, or heart shape.
During the Hindu-Javanese period the two
types of lotus had been used as attribute of
gods and as omament on pedestals of statues
(Hoop, 1949: 261; Bemet Kempers, op. cit.,
phot. 39 and 265). But lotus as the main or-
nament, which could be found at the mosque
of Mantingan and the tomb of Sunan Drajat,
seemed to be an element which only just ap-
peared in that period. The same case happened
with lotus omament which functioned as a
main component in the landscape decorative
designs (cf Hoop, op. cit. : 265, phot. OD
10524).

There are also other varieties of floral
omamental designs, which were not common
in the preceding period. They were: wild pan-
danus, kembang sungsang (upside down
flower), and jasmine.

b. Geometric designs

Like many geometric ornamental de-
signs, the rumpal (triangle) and the medal-
lion had been made on many prehistoric arti-
facts, e.g. the ceremonial pot from Kerinci
(Bemet Kempers, op. cit., phot. 10), potter-
ies from Kalumpang (Hoop, op. cit., 21). In
the course of time, the use of the omamental
designs had undergone change, i.e. as the main
omament or as a panel combined with other
omaments. The last mentioned is the most
occured in the early Islamic monuments along

the north coast of Java and also Madura. Al-

though it also happened at the Panataran
temple (see the omaments on the stair wings
and the medallion on the body of the main
temple, Bemnet Kempers, op. cit., phot. 273
and 282).

Cloud border and swastika had been used
on prehistoric artifacts such as on bronze
kettle drums (Sejarah Seni Rupa Indonesia.
12), and continued to be used during the clas-
sical period. This could be seen from the deco-
ration on the edge of yonis (Hoop, op. cit.,
36 - 37). Even so, according to Hoop the ori-
gin of the two omamental designs was China
in the bronze period (Ibid., 54). Based on the
observed artifacts, it can be seen that the cloud
border design was used to decorate a long
space, such as the fringe of a tomb building,
threshold of a door, etc.

c. Animal designs

Animal as an omamental design could
be seen since the prehistoric times such as on
the cave paintings (Soejono, 1975) up to the
ormaments on gold jewellery from 15th cen-
tury East Java (Fontein, 1972: 161 phot 101).
Even so, during that long period animals as
omamental design were presented as natural
as possible. While on Islamic archaeological
artifacts observed, most of the animal oma-
mentations were stylized or camouflaged with
floral designs. Sometimes not the whole body
but only a part of the body was stylized. These
types of ornamental design could be compared
with medallions at the main temple of
Panataran (Blitar, East Java). While animal
pictured in naturalistic style is the animal
designs were probably from a later period,
since it has a European character.

The stylized animal omamental designs
often were interpreted as an orthodox point
of view in Islam, which dislikes the use of
zoommorphic forms, during its early appear-
ance at certain places (Israr, 1978: 197 - 198).
But on the contrary, there was interpretation
that the stylized animal of Mantingan showed



the heterodox character of tasawuf (Kusen,
1989: 129 -134). Even so, it seems that an
intensive research be needed to know about
what school of tasawuf which developed in
the coastal region of Java. Since stylized ani-
mal designs could also be found in Persia,
the land of the sufis (cf. Ettinghausen, 1976:
62 and 85).

d. Landscape decorative design

Landscape decorative design was already
known in Java before the Islamic period, e.g.
the landscape relief of Trowulan (Bernet
Kempers, op. cit., phot. 288). Althouh it was
not common, especially when the landscape
is not in narrative context. In the contrary, in
the Islamic art in general non-figural land-
scape decoration in often found
(Ettinghausen, op.cit., 62).

At the mosque of Mantingan there are
five panels which clearly belongs to the land-
scape design classification. The reliefs of
those panels pictured landscapes with a se-
rene beautiful nature, although the perspec-
tive used is different with the modem ones.
The same type of reliefs found at the tomb of
the Saint of Drajat and the Saint of Sendang
show a little different quality (cf. OV, 1940:
phot. 41). The landscape designs of both sites
gave the impression of a mysthical world or
of the upper world (cf. Inajati Adrisijanti,
1980: 471)

e. Natural object design

This kind of decorative design has been
already known before the coming of Islam to
Indonesia, e.g. the sun wheel (Hoop, op. cit.,
204 - 205). Their shapes are different from
the sun designs on the [slamic artifacts in In-
donesia, which consist of a circle with rays
around (cf. tomb-stones at Tralaya,
Majapahit; Damais, 1957, phot. XX). This
type of sun design can be seen on some pan-
els at the mosque of Mantingan, some tomb-
stones at mantingan also at Demak and
Cirebon (Uka Tjandrasasmita, 1974: 3).

Next to the decorative designs already
existed in Indonesia/Java before the coming
of Islam to the Archipelago, there were sev-
eral decorative designs which were commonly
used in Java around the early years of the
coming of Islam. They are:

a. Natural object design

The emergence of the rock as decorative
design is not exactly known, but the moun-
tain worship had been exist since the prehis-
toric time in Indonesia. According to Hoop
(1947: 292) rock and cloud border as deco-
rative designs were of Chinese influence.

b. Geometric decorative design

Mirror-frame and arabesque decorative
designs just emerged in Java on Islamic arti-
facts. Indonesian mirror-frame decorative
design is assumed to have connection with
mirror aesthetic of the Middle East art (Abay
D. Subama, 1987: 89), as cloud be seen on
the mirror image calligraphy/reverse callig-
raphy at the Great Mosque of Demak. As is
commonly known the mirror aesthetic is
closely connected with the symbolic concept
of tasawuf teachings. But, in China mirror-
frame decorative design was also used to
decorate wall of buildings (Khoo, 1976: 170).
Mirror-frame decorative designs on the ar-
chaeological artifacts observed were filled
with omamental designs Javanese style, e.g.
flora, lanscape, animals.

Arabesque, which mostly expressed in
complicated ways, were frequently used in
the Middle Eastemn Islamic art (Critchlow,
1976: 192). That arabesque was a foreign
element which have come along with the com-
ing of Islam to Indonesia, can be proved by
the existence of it on the tomb-stone of Malik
Ibrahim found at Gresik, East Java. The
tomb-stone which have the year 822 AH =
1419 AD was assumed to be imported from
Cambay, Gujarad (Moquette, 1912: 552).
While observations on the arabesque of the
mosque of Mantingan show a blending of it




with Javanese floral decorative design.
c. Floral decorative design

Steinman (1934: 97) said that some deco-
rative designs of Mantingan were influenced
by Chinese elements, i.e. the bottle gourd
design (phot. OD 10553) and lotus flower
shown on some panels (phot. OD 10549, OD
10561). He explained that the bottle gourd
was an attribute of Li T ieh Guai, one of the
eight saints of Taoism (Steinman, op. cit. :92).
The lotus mentioned above had been presented
in the Yui style. It means that the lotus was
depicted en profile, and the upper petal is
shaped as a wavy triangle (Ibid., 96)

d. Ammal decorative design

Some panels at the mosque of Mantingan
show stylized phoenixes/feng-huang birds.
They could be recognized from their long
necks and tails which consist of wavy feath-
ers (Hoop, 1949: 200 - 201). According to
Chinese beliefs the phoenix is the symbol of
the southward direction and also the sun
(Khoo, op. cit.: 69).

Beside the omamental design, it is also
interesting to observe the use of golden-yel-
iow and red colour on the tomb-house of the
Saint of Giri’s grave and the palace of
Sumenep. This is assumed to indicate Chi-
nese element also. The two colours are gen-
erally used to Chinese temples. The golden-
yellow symbolizes greatness, while the red
symbolizes light and fire (Ibid.).

Based on observations on various oma-
mental designs of some ancient buildings at
Java’s northem coastal area and Madura, and
also based on their origins, two lines of de-
velopments are obvious. The first line is the
continuity with the preceding period. The sec-
ond one is the foreign element line, which
came from outside Indonesia. Both lines met,
so that a cultural contact took place charac-
terized by the newly came religion. So, merged
arabesque with Javanese characteristic, styl-
ized feng-huang, wing motif which symbol-

1zed bird, calligraphy with Javanese detai, etc.

Who were the people who brought the
above mentioned lines of culture? Where did
the cultural contact take place? The first line
was brought by the Javanese themselves, like
R. Sepat who might be a master-builder (Uka
Tjandrasasmita, 1974: 5). He helped build-
ing new political and cultural centres with old
artistic tradition. The group of people who
brought in the second line were foreigners.
overseas traders, whose visit to Java were
based on economic motives. They met in old
harbour cities like Gresik, Japara, Tuban, etc

In the 15 th century Ma-Huan wrote that
rich Chinese from Kanton lived in Gresik, and
“... the natives came in large numbers from
all places to trade here all kinds of gold ar-
ticles, precious stones. Foreign goods are sold
here in large quantities” (Groeneveldt, 1887
173). He further mentioned that in this coun-
try lived three groups of people, i e. the Mus-
lims who came from the west, the Chinese,
and the natives (Ibid., 175). Tome Pires who
visited Java in 1513 mentioned that at the
Javanese coastal town lived Persians.
Guyerats, Malays, and Chinese (Cortesao,
1944: 190). So was the situation at the
Javanese harbours (Leur, 1960: 159), includ-
ing Japara, Tuban (Schrieke, 1955: 20 - 213

Artifacts observed were found in coastal
regions, not too far from the old harbour
towns, or in the vicinity of the towns. Morever
they were connected with the local ruler, or
with prominent men of religion who often
were the ruler’s advisors. The existence of
cultural contacts therefore was also reflected
upon the material remains.

It 1s interesting if we compare the same
type of artifacts from time not far different
the variety of omamental designs from the
coastal regions are higher in number than the
ones from inland. The same case occured with
the application of the ornamental designs. The
coastal buildings are richer in design variet-
ies compared with their inland equals. In this



case the artifacts studied are tombs in the
coastal region which became the samples of
this research, and tombs of the inland region
of Java, i.e. thetomb of the Saint of Tembayat
(Klaten, Central Java) and the royal grave-
yard of the kings of Mataram at Imogiri
(Yogyakarta).

Another example of the result of dialogue
between cultures is the Javanese year. It is a
blending between the Saka year, which is a
Hindu trait and a solar year, and the Hijriyah
year, which is an Islamic element and a lunar
year. J

v

Based on the observation and analyses
aforementioned, the following could be noted:

1. The material .culture, which in this
case consist of ornamental designs found on
Islamic buildings along the northem coastal
region of Java, clearly indicates foreign ele-
ments. They are feng-huang, bottle - gourd,
Yui style lotus, arabesque, mirrorframe, and
Arabic calligraphy oraments. In this coastal
region the foreign decorative designs under-
went cultural contacts process/accul turation,
so that a transformation emerged, although
not of high standards. The same happened
with ornamental designs which rooted from
the preceding ones.

2. The coastal decorative designs of
that time show the thoroughness in quality
an quantity, so taht it could be made examples
of minor Islamic art in Indonesia.

3. The coastal omamental designs rep-
resent a particular style which differ from the
inland one. This was a consequence of the
political development which took place in
Java, and also of wider contacts between the
coastal natives and the foreigners in groups
or individually.

4. The intensity which was possessed
by the coastal material culture of the related
time, was closely connected with the dedica-

10

tion and experience of the artists.
BIBLIOGRAPHY

Abbas, Novida. 1983. Motif-motif Binatang
pada Beberapa Kekunoan Islam di
Sepanjang Pantai Utara Jawa™ Thesis,
Yogyakarta: Gadjah Mada University.

Andrisijanti, Inajati. 1980. “Telaah Singkat
tentang Bangunan Bertiang Satu”, in
Pertemuan Ilmiah Arkeologi I
Jakarta: P4N, pg. 470 - 476

“Babad Demak”

Cortesao, Armando. 1944 The Suma
Oriental of Tomes Pires. London:
Hakluyt Society.

Critchlow, Keith. 1976. Islamic Patterns. An
Analytical and Cosmological
Approach. London: Thames and
Hudson.

Damais, L. Ch. 1957. “Les Tombes
Musulmanes Datees de Tralaya”, in
BEFEO XLVIII, pg. 353 - 415.

Ettinghausen, Richard. 1976. The Man-made
Setting. Islamic Art and Architecture”,
in The World of Islam. London:
Thames and Hudson, pg. 57 - 88.

Fontein, Jan - R. Soekmono - Satyawati
Suleiman. 1972. Kesenian Indonesia
Purba. N p: Asia House Gallery.

Graff, H.J.de - Th.G.Th. Pigeaud. 1985.
Kerajaan-kerajaan Islam Pertama di
Jawa (transl.). Jakarta: Grafiti Pers.

Groeneveldt, W.P. 1960. Historical Notes on
Indonesia and Malaya: Compiled
from Chinese Sources. Jakarta:
Bhratara.

Hoop, A.N.J.Th.a. Th. van der. 1949.
Indonesische Siermotieven. Jakarta.

Israr. 1978. Sejarah Kesenian Islam vol. 2.



Jakarta: Bulan Bintang.

Johns, A H. 1961. Sufism as a Category in
Indonesian Litterature and History”, in
JSAH vol. 2.

Kempers, Bemet. 1959. Ancient Indonesian
Art. Cambridge, Massachusets:
Harvard University Press.

Khoo, Joo-ee. 1976. “Chinese Elements in
Javanese Culture During the Majapahit
Period”, Thesis. London: University
of London.

Knebel, J. 1908. Rapporten van de
Commissie in Nederlandsch-Indie.

Kusen. 1989. " Relief Dua Sisi Mantingan
sebagai Data Kesenian Masa Transisi
Hindu-Islam di Jawa Tengah Abad
XVI”, in Pertemuan Ilmiah Arkeologi
V book IIA, Jakarta: Puslit Arkenas,
pg. 116 - 142.

Leur, J.C. van. 1960. Indonesian Trade and
Society. Bandung: Sumur Bandung,

Musadad. 1990. “Pengaruh Politik pada
Arsitektur Kraton Kasepuhan,
Kanoman, dan Kacirebonan". Thesis.
Yogyakarta: Gadjah Mada University.

Oudheidkundige Verslag. 1940.

11

Schrieke, B. 1955. Indonesian Sosiological
Studies part 1. Bandung: W. van
Hoeve.

Subama, Abay D. 1987. “Unsur Estetika dan
Simbolik pada Bangunan Islam,” in
Diskusi Ilmiah Arkeologi 1I. Jakarta
Puslit Arkenas, pg. 84 - 103.

Steinman, A. 1934. “Enkele Opmerkingen
Betreffende de Plant-Omamenten van
Mantingan”, in Djawa 14 | pg. 89 -
97.

Tjandrasasmita, Uka. 1974. “Some Notes on
Traditional Art of Majapahit and
Demak-Jepara Found in Ceribon™.
paper for JAHA.

Williams, C.A.S. 1932. Outlines of Chinese
Symbolism and Art Motives 3rd
edition. Peiping: n.p.

Wiryoprawiro, Zein M. 1986. Arsitektur
Tradisional Madura-Sumenep.
Surabaya: Lab. Arsitektur Tradisional
ITS.

——. 1976/1977. Sejarah Seni Rupa
Indonesia. Jakarta: Depdikbud.



PERTANGGALAN KRONOMETRIK SISA RANGKA
MANUSIA DARI SITUS BAWAH PARIT, MAHAT,
SUMATERA BARAT

Fadhila Arifin Aziz ( Puslit Arkenas )
Darwin Alijasa Siregar (P3G)

A. Pendahuluan

Situs Bawah Parit merupakan salah satu
situs di Kawasan Mahat, Kecamatan Bukit
Bulat-Suliki Gunung Mas, Kabupaten Lima
Puluh Koto, Sumatera Barat yang
mengandung peninggalan purbakala. Secara
geografis Situs Bawah Parit terletak pada 0°
00"-0°01°36™ Lintang Selatan dan 100° 22’
017 - 100° 29° 13” Bujur Timur. Letak
Kecamatan in1 dan Kota Padang berjarak 165
km, atau berjarak 45 km sebelah utara Kota
Payakumbuh. Wilayah Lima Puluh Koto
merupakan lembah yang membentang di
antara Gunung Merapi (2.891 m) dengan
Gunung Sago (1.863 m). Di sebelah barat
Situs Bawah Parit terdapat Bukit Gadang dan
Bukit Sanggul, di sebelah baratdaya dan
selatan situs terdapat Bukit Takincir, di
sebelah timur terdapat Bukit Beranak dan
Bukit Pasuak, serta di sebelah utara situs
terdapat Bukit Kosan.

Penelitian kepurbakalaan di wilayah
Sumatera Barat pertama kali disebutkan oleh
Schnitger dengan mengaitkan batu tegak
(menhir) di daerah Kabupaten Lima Puluh
Koto dengan batu tegak di Semenanjung
Malaka, Malaysia. Selanjutnya, beberapa
peneliti asing dan pribumi sedikit demi sedikit
mulai menaruh perhatian pada kepurbakalan
di Sumatera Barat, seperti Westenenk,
Satyawati Suleiman, Soekmono, Rumbi
Mulia, D.D. Bintarti, Santoso Sugondho,
Suwadji Sjafei, Haris Sukendar, T'W.
Soekatno, dan Lutfi Yondri. Di kawasan
Mahat atau dikenal dengan Kenagarian

12

Mahat, selain Situs Bawah Parit juga
ditemukan Situs Kayu Keaak, Situs Tiga
Sakato, Situs Ronah, Situs Puso, Situs
Bawah Bukit Maliun, Situs Padang llalang,
Situs Bukit Domo, Situs Balai-balai Batu,
Situs Tanjung Mesjid, Situs Kampung, Situs
Ampang Gadang dan lain-lain Sebagian
besar situs-situs di atas pada permukaan
tanah ditemukan batu tegak dalam jumlah
kecil sampai dengan di atas 100 buah dalam
berbagai ukuran serta beberapa di antaranya
memiliki hiasan geometris.

D1 Situs Bawah Parit diperkirakan
sejumlah 370 buah batu tegak ditemukan di
samping sebuah batu dakon. Penelitian pada
tahun 1985, 1986, dan 1997 berhasil
menemukan sisa rangka manusia tanpa benda
bekal kubur di bawah batu tegak dengan
orientasr baratlaut tenggara Lebih dani
sepuluh individu berusia remaja sampai
dewasa yang ditemukan sebagian besar
kondisi rapuh sampai sangat rapuh dan
fragmentaris. Salah rangka manusia berkode
nomor R. VIII dianalisa usia kronometrik
dengan menggunakan metode pertanggalan
absolut radiokarbon C-14. Pertanyaan-
pertanyaan seperti sejak kapan manusia di
Situs Bawah Parit dikubur membutuhkan
penerapan analisa metoda pertanggalan
mutlak. Makalah ini memaparkan hasil
pertanggalan kronometrik sisa tulang dari
Situs Bawah Parit dan mendiskusikan
permasalahan kronologi beberapa situs
purbakala yang telah dianalisis di



laboratorium. Analisis pertanggalan
kronometrik dengan metoda radiokarbon
terhadap cuplikan tulang Situs Bawah Parit
dilakukan di laboratorium Radiokarbon,
Bidang Geologi Kuarter dan Seismoteknik,
Pusat Penelitian dan Pengembangan Geologi
Bandung.

Pertanggalan mutlak seringkali disebut
pertanggalan kronometris karena penentuan
masa atau umur yang dilakukan masih dalam
batas-batas tahun kalender (Michels,1973).
Sampai kini pertanggalan kronometrik
terhadap sisa tulang manusia dari kubur-
kubur masa lampau telah dilakukan oleh
Boedhisampurno (1991) terhadap sampel
tulang manusia dan Situs Plawangan (Jawa
Tengah), Semawang (Bali), Gunung Wingko
(Jawa Tengah), dan Stabat (Su matera Utara),
serta Fadhila Anfin Aziz dan Wisjachudin
Faisal terhadap sisa tulang manusia dari
Situs Gilimanuk (Bali). Usaha penerapan
metode pertanggalan dengan menggunakan
metode analisis Fisika Nuklir setidak-
tidaknya membantu kita untuk memahami
dan menyusun kronologi dalam proses
budaya yang telah terjadi secara absolut.

B. Geologi dan Geomorfologi Situs
Bawah Parit dan Sekitarnya

Menurut 1 Made Sandy, fisiografi
wilayah daerah Sumatera Barat terdiri atas
wilayah pegunungan volkanik (ujung utara
sampai selatan dengan Slenk Semangko di
tengah-tengahnya, Danau Singkarak serta
Danau Di Atas dan Di Bawah), perbukitan
tersier (sebelah timur sampai ke Riau), dan
wilayah dataran rendah (sebelah tenggara
daerah Sitiung - Sikabau) (Sandy, 1985: 191).
Situs Bawah Parit berada pada satuan
wilayah pedataran bergelombang yang
merupakan kelanjutan Formasi Sinklinal
Bukit Barisan dengan kemiringan lereng +
5° dan ketinggian 350 m di atas permukaan
air laut. Luas Situs Bawah Parit yang telah
diberi pagar kawat oleh Bidang Muskala

13

Kanwil Padang sekitar 6150 m*.

Berdasarkan peta Geologi Lembar
Pakanbaru yang disusun Clarke dkk (1982),
maka penyebaran formasi batuan yang
terdapat di daerah ini terdiri atas formasi
Kuantan (Puku), formasi Sihapas (Tms),
formasi Gunungapi Kota Alam (Qtve), dan
formasi tufa Batuapung Maninjau (Qhvm).
Pembentukan Situs Ba wah Parit diduga sejak
masa Holosen (10.000 tahun yang lalu sampai
sekarang) dengan batuan penyusun berupa
batu apung. Geomorfologi Situs Bawah Pant
dan sekitarnya merupakan satuan geo-
morfologi pedataran bergelombang yang
dikelilingi satuan geomorfologi perbukitan
berbentuk bidang segitiga (triangular facet).
Himpunan batu tegak di Situs Bawah Parit
berada pada puncak suatu bukit kecil. Bukit
kecil ini merupakan bagian dari bukit-bukit
kecil yang membentuk bentang alam
(geomorfologi) pedataran bergelombang
dengan ketinggian berkisar antara 258 - 655
m di atas permukaan air laut, seperti Bukit
Pauruso, Anding-anding, Mudiksolok, Nan-
kadok, Pasuk, Kudung, Sungai Talang, dan
sebagainya. Di antara bukit-bukit kecil
tersebut mengalir anak sungai seperti Anak
Sungai Daras, Limau, Bakung, Dingin,
Penawar, Padanaunam, dan Lasippin yang
bermuara pada Batang Sungai Mahat yang
mengalir ke arah Timur laut. Satuan
geomorfologi pedataran bergelombang ini
pada beberapa puluh juta tahun yang lampau
diperkirakan terterbentuk akibat adanya suatu
patahan (sesar) yang dikenal sebagai
Geantiklinal Bukit Barisan. Geantiklinal ini
dicirikan dengan adanya lembah dan tebing
curam yang mengakibatkan kawasan Mahat
menjadi daerah cekungan (depresi) yang
mengalami struktur geologi berupa pelipatan
dan pengangkatan secara berulang-ulang
dengan diikuti proses erosi pada batuan
penutupnya (Umbgrove, 1949: 28 - 31, Aziz
dkk 1996). Sampai kini proses ketidakstabilan
karena longsor dan erosi sungai masih sering
terjadi di kawasan Mahat.



C. Batu Tegak (menhir) dan Manusia
Pendukungnya

Dalam setiap uraian mengenai Sejarah
Sumatera, temuan batu tegak (menhir) selaly
dianggap penting dalam kehidupan mas-
yarakat. Istilah menhir berasal dani Bahasa
Breton di Inggris Utara yang terdiri atas kata
men berarti batu, dan kata hir berarti
berdiri. Menurut pakar prasejarah Indonesia,
R.P Soejono, batu tegak di Indonesia
berfungsi sebagai batu peringatan yang
berkaitan dengan pemujaan arwah nenek
moyang agar memberikan kesejahteraan bagj
yang masih hidup (Soejono 1984: 210).
Meskipun demikian, hasil penelitian terhadap
batu tegak di Situs Bawah Parit menunjukkan
bahwa batu tegak berfungsi sebagai tanda
kubur (maesan).

Heine Geldem memasukkan batu tegak
yang tidak dikerjakan ataupun dibentuk ke
dalam kategor megalitik tua yang diduga
muncul pada masa kemahiran bercocok
tanam dengan humian menetap. Masa
kemahiran bercocok tanam diperkirakan
berkembang secara relatf sekitar 2500 -
1500 Sebelum Masehi. la juga memperki-
rakan gelombang perpindahan bangsa
Austronesia terjadi pada masa Neolitik sekitar
2000 tahun yang lalu Sebelum Masehi dan
masa Perunggu Besi sekitar 300 tahun yang
lalu Sebelum Masehi (Heine Geldem 1945:
146). Sementara itu pakar megalitik
Indonesia, Dr. Haris Sukendar mem-
bandingkan tipologi batu tegak di Bawah
Parit dengan data etnoarkeologi dibeberapa
daerah seperti Timor Barat, Sumba, Flores,
Sabu, Ker dan lain-lain berkesimpulan bahwa
tradisi megalitik di Sumatera Barat tidaklah
terlalu tua, yaitu berasal dan akhir masa
prasejarah atau sekitar 1500 tahun yang lalu
(Hans Sukendar 1985: 27 - 28). Selanjutnya,
batu tegak yang melengkung seperti bentuk
hulu pedang di Situs Bawah Parit dianggap
berkembang pada masa-masa kemudian.

14

Di bawah batu tegak Situs Bawah Parit
ditemukan sisa manusia dengan ciri
kepurbaan bentuk gigi dan tengkorak yang
mengacu pada cin Ras Monggolid (Malayid),
walaupun beberapa unsur Ras
Australomelanesid masih tampak jelas. Ras
adalah kategori di bawah spesies Homo
Sapines yang terus mengalami mikroevolusi
dalam tempo lebih singkat. Beberapa cini yang
menandai Ras Monggolid antara lain bentuk
kepala bundar dengan muka lebar karena
tulang pipi menonjol kesamping, geraham
relatif kecil dengan pola kunyah muka mere-
duksi, rahang bagian ceruk menonjol ke
depan, dahi membulat, rongga hidung se-
dang lebamya, gigi sen atas menembilang,
tinggi badan berkisar dar pendek sampai
tingg, serta lengannya pendek dibandingkan
dengan panjang tubuh. Monggolid Malayid
berkulit kuning langsat sampai coklat tua
dengan gigi geraham relatif besar bila
dibandingkan dengan Moggolid lain.

T. Jacob beranggapan bahwa penduduk
awal Sumatera Tengah atau Jambi adalah
Ras Austramelanesid pampai 4000 - 3000
tahun yang lalu, barulah kemudian digantikan
oleh Ras Monggolid (Malayid). Beberapa
perbedaan populasi lokal di Indonesia tidak
selalu disebabkan oleh faktor rasial, tetapi
muncul sebagai akibat faktor-faktor seperti
adaptasi, isolasi, dan arus genetik (genetic
drift)(Jacob, 1973). Orang Melayu kuno atau
Melayu Awal yang tersebar di Indonesia
Barat dan Asia Tenggara daratan hidup
antara 3000 - 1000 tahun yang lalu (Jacob,
1992: 157). Kepurbaan sisa manusia dan
Situs Mahat secara relatif ditaksir 2000 -
3000 tahun yang lalu (Jacob, 1992: 156).
Untuk mengetahui secara pasti sejak kapan
kehadiran pendukung budaya berkarakteristik
megalitik batu tegak dari Situs Bawah Parit
ini, maka dilakukan pengumpulan beberapa
bagian sisa tulang manusia (R.VIII) bagi
analisa metoda pertanggalan absolut.



D. Pentarikhan Kronometrik Radio-
karbon terhadap Sisa Tulang Manusia dari
Situs Bawah Panit.

Salah satu metoda pertanggalan
kronometrik terhadap artefak adalah ra-
diokarbon (C-14). Metoda pentarikhan
radiokarbon merupakan metoda radiometri
satu-satunya yang dapat dipakai untuk
menentukan umur mutlak atau urutan
kronologjs suatu bahan sampai umur 50.000
tahun Sebelum Sekarang (BP) (Sibrava,
1978). Lebih dari usia itu metoda ini sudah
tidak akurat lagi. Metoda ini hanya dapat
digunakan pada bahan yang mengandung
unsur karbon (C). Unsur karbon yang dipakai
adalah Isotop ~'C (isotopic enrichment)
yang terdapat dalam atmosfir yang terikat da-
lam senyawa CO,. Senyawa organik Isotop
Karbon ini dihasilkan oleh reaksi sinar
kosmos dengan unsur Nitrogen (Faure, 1986).
Tumbuh-tumbuhan hijau melalu fotosintesis
menyerap udara yang mengandung campuran
Isotop Karbon, sedangkan pada organisma
seperti manusia dan hewan campuran Isotop
Karbon diserap melalui siklus rangkaian
makanan.

Kematian organisma mengakhiri
pertukaran CO, antara organisma dengan
atmosfir. Dalam organisma yang mati, kadar
' C akan terus menerus berkurang melalui
pereputan radioaktif. Makin lama umur mati
organisma tersebut bila dihitung dan saat
matinya, maka makin kecil pula kadar"C di
dalamnya. Dengan membandingkan derajat
ke-radioaktif-an dalam organisma hidup
maka dapat ditentukan sudah berapa lama
organisma itu mati. Bahan-bahan seperti
kayu, arang, gambut (pear) lumpur organik,
koral, dan sisa tulang tersusun darn unsur
Karbon (C), Hidrogen (H), Oksigen (O),
Nitrogen (N), dan Fosfor (P)melalui cara
radiokarbon sesuai untuk menentukan umur.
Masalah yang dihadapi dalam penentuan
umur dengan cara radiokarbon adalah
adanya pengotoran percontoh oleh karbon
tua atau karbon muda yang berasal dari

15

lingkungan percontoh, disamping
ketidakpastian nisbah masalah prgdiokarbon
terhadap Isotop “C dan ~C dalam

percontoh. Nisbah radiokarbon terhadap
Isotop Karbon yang mantap dalam organisma
hidup adalah sama dengan nisbah dalam
atmosfir.

Di laboratorium percontoh bahan
berupa sisa tulang dan Situs Bawah Pant
dikerjakan melalui beberapa tahapan, yaitu
perlakuan awal (pretreatment), pengolahan
percontoh berupa pencucian, pembuatan gas
Asetilena (Acytelene Gas, C,H,), dan
pencacahan radioaktif C-14. Perlakuan awal
bervariasi, dan biasanya bergantung pada
material serta tingkat kontaminan yang
diperkirakan ada. Material dari tulang
seringkali dipakai sebagai bahan untuk
penanggalan. Meskipun demikian, jika tulang
telah mengalami kontak dengam matenial
humus, asam humus dapat mengakibatkan
kontaminasi pada kolagen dan memberikan
data yang keliru. Dalam tahap perlakuan awal
percontoh tulang sebanyak 250 gr dicuci
dengan larutan 1 liter HCI selama + 120 menit
dengan tujuan memisahkan kolagen dari
fraksi anorganik. Kemudian disaring dan
dicuci kembali dengan air suling (4quades)
hingga pH netral (+ 7). Residu tulang tersebut
dicuci kembali dengan menggunakan larutan
1 liter NaOH 0,1 N selama lebih kurang
selama 120 menit (2 jam) untuk
menghilangkan asam humus. Setelah bersih
kemudian residu dinetralkan dengan air suling
dan dikeringkan di dalam oven dengan suhu
sekitar 100° C selama satu malam (+ 12 jam).
Perlakuan percontoh di atas dimaksudkan
untuk menghilangkan kontaminasi (akar-
akaran, asam humik, pertukaran isotopik
pada bahan yang mengandung karbonat).
Cuplikan tulang yang telah kering kemudian
ditumbuk hingga kecil-kecil dan kemudian
ditimbang untuk selanjutnya dibakar.

Tahap selanjutnya, tulang ditimbang
beratnya, kemudian dimasukkan ke dalam
pipa tabung kuarsa untuk pembentukan gas



Asetilena (C,H;). Pembentukan gas
Asetilena dimaksudkan untuk memisahkan
unsur karbon dan unsur-unsur lainnya dengan
cara menggoksidasikan karbon organik
menjadi karbon arang berfasa padat,
sedangkan unsur-unsur lainnya berubah
menjadi gas. Teknik pencacahan gas dengan
membentuk gas Asetilena ini menggunakan
tata cara Kobayashi (1974), yaitu mengubah
karbon percontoh menjadi karbon, dalam
keadaan oksidasi tertinggi melalui beberapa
tahapan reaksi. Pengendapan CO, yang
berulang dalam bentuk garam Ca CO; dan
SrCO; dimaksudkan untuk memperkecil
pengotor unsur radon yang dapat menggangu
ke-radioaktif-an. Pengubahan karbonat
menjadi karbida merupakan suatu reaksi
reduksi, sehingga semua atom oksigen
karbonat harus dihilangkan. Proses ini terjadi
dengan mengunakan reduktor kuat seperti
Mangan (Mg). Hidrolisis stonsium karbida
yang diperoleh akhimya membentuk basa Sr
(OH)2 dan gas Asetilena (C2H2).

Gas Asetilena yang terbentuk ditampung
dan siap untuk memasuki peralatan pecahan
gas_ Setelah gas Asetilena diperoleh, tahapan
selanjutnya pencacahan radioaktif C-14 .
Penetapan umur radiokarbon biasanya terdiri
atas pengukuran aktivitas sampel (sampel
counting), aktivitas sampel baku, dan
aktivitas latar (background counting).
Peluruhan C-14 berjalan melalui pemancaran
paftikel B* (positron) membentuk isotop
“N,, vang stabil dalam persamaan berikut
C, —>N7"+ 3+ V+Q, dimana energj
Q) adalah 1,56 meV.

Berdasarkan teonn Rutherford dan Soddy
(1903), kecepatan peluruhan dan inti tidak
stabil sebanding dengan jumlah inti atom yang
ditinggalkan pada waktu tertentu ( - dN / dt
= N). Kecepatan perubahan sejumlah inti
atom berkurang sesuai dengan fungsi waktu.
Setiap inti tidak stabil memiliki sifat
karakteristik yang berbeda, salah satu

16

karakteristik khas yang memiliki oleh inti
tidak stabil dikenal dengan harga konstanta
peluruhan ( A ) dengan persamaan - dN/ dt
= A\ N. Bila persamaan diatas diintegrasikan,
maka akan dihasilkan persamaan f dN/N=
A . f dt dimana C adalah konstanta
integrasi. Karena pada saat t = 0, harga N =
No, dari persamaan diatas akan didapatkan
persa-maan :

-In N =X t-InNg

InN-InNg= A-1t

In N/Ny= -t

N=Nge-At

N = jumlah inti tidak stabil pada saat t

No. = jumlah inti tidak stabil pada saat t =0

Mengjingat pengukuran jumiah atom (N)
dalam percontoh tidak pemah diukur secara
langsung, dan kecepatan peluruhan dN/dt
tidak dapat diukur secra absolut, maka isotop
“C dalam percontoh dapat diukur
radioaktivitasnya dengan persamaaan C (-dn/
dt)=C A N. Radioaktivitas isotop "* C (cpm)
(A) dihasilkan dari perhitungan koefisien
deteksi yang besarya tergantung pada bahan
dan jenis detektor, efisiensi perekam dan
bentuk percontoh yang diukur © _konstanta
peluruhan radioaktif (waktu ) ( ), dan
jumlah inti radioaktif * C (gram) ( N ),
sehingga A = C A N_ Selanjutnya
radioaktivitas isitop C-14 yang diukur (cpm)
(A) adalah merupakan hasil perhitungan
radiaktivitas 1sotop C-14 pada bahan yang
sama saat tanaman atau hewan tersebut hidup
(Ap), sehingga akan didapatkan persamaan
A/ICx=Noe-* dan A=C No. A e M
Oleh karena C. Ng. = A,, maka akan
didapatkan persamaan A = A, e At

Sementara itu untuk mencar waktu (t),
maka persamaan diatas dapat dituliskan
sebagai benkut :

In (A/JAg)=-1A t
t=1/. In(Ay/A)



Ub93 8
A= 5568 —1,24510 4 tahun

t=18500 x log (Ay/A) tahun

Hasil perhitungan antara aktivitas cacah
latar dengan laju cacah terkoreksi percontoh
tulang dan Situs Bawah Parit adalah 9 324
+ 113 (cpm). Kemudian hasil perhitungan
usia (waktu) adalah 3.552 year. Akhimya usia
sampel dapat ditentukan, yaitu 3500 + 100
sebelum sekarang (BP), dan usia setelah
dikoreksi adalah 2070 - 2130 sebelum Masehi
(BC) ( lihat Lampiran 1 ).

E. Pembahasan

Sampai kini masih sedikit keterangan
tentang peninggalan budaya dan kegiatan
manusia masa prasejarah di Sumatera.
Peninggalan paling tua berasal dari penemuan
alat batu di Situs Muzoi (Kepulauan Nias),
Situs Binjai dan Tamiang (Aceh Timur),
dan Situs Gua Tiangko Panjang, Situs Muak
(Jambt), Situs Kalhianda (Lampung) yang
mengindikasikan adanya kegjatan berburu
dan mengumpulkan makanan. Selanjutnya
bukti dari kegiatan masa bercocok tanam
ditemukan di Pulau Samosir (Sumatera
Utara), Kawasan Situs Mahat (Sumatera
Barat), Situs Koto Duo Lamo dan Koto
Cayo, Situs Sitinjau Laut (Jambi), Situs
Pugungraharjo (Lampung), Situs Pasemah,
Situs Tinggihan, Situs Tegurwangi, Situs
Pagardewa, Situs Danau Ranau, Situs Muara
Betung, dan Situs Kunduran (Sumatera
Selatan) Hampir sebagjan besar peninggalan
di atas baik bercorak budaya berburu dan
mengumpul makanan, bercocok tanam, dan
budaya kemahiran seni tuang logam sampai
kini belum dikaji secara akurat dan mendalam
aspek kronologinya. Corak budaya materi
masa lampau di Kawasan Mahat, Sumatera
Barat terutama didominasi oleh batu tegak
(menhir) diasumsikan berkembang pada akhir
masa bercocok tanam. Meskipun demikian
temuan batu tegak serupa juga ditemukan

7

tersebar di daerah Jambi, Sumatera Selatan,
dan Lampung.

Identifikasi benda arkeologi (artefak)
mencakup berbagai aspek, baik analisis
bentuk, ruang, dan waktu. Seringkali analisis
waktu menjadi kendala dalam penyusunan
kronolog: budaya masa lampau. Oleh karena
itu penerapan berbagai metoda dan teknik
analisis sains yang terpadu terhadap obyek
arkeologi merupakan salah satu cara
pemecahan masalah aspek waktu. Masalah
pertanggalan atau usia suatu benda arkeologi
seringkali dithadapi dalam penyusunan
kerangka kronologi budaya masa lampau.
Beberapa metoda pertanggalan absolut
dengan menerapkan ilmu keras, misalnya
dendrokronologi menerapkan usia lingkar
pohon sebagai pembanding, arkeomagnetik
dengan menerapkan pengukuran medan
magnit, radiokarbon dengan cara menghitung
umur secara tepat berapa lama telah berlalu
sejak kandungan radiokarbon terdapat pada
sampel, potassium argon dengan menghitung
kandungan potassium, thermoluminescene
menghitung besar kecilnya pancaran cahaya
yang dikandung dalam mineral (uranium,
thortum, potassium) pada gerabah atau
keramik, dan lain-lain. Benda-benda
arkeologi yang telah diketahui usianya secara
relatif, selanjutnya dapat diukur secara
absolut aktivitas "*C atau usia yang cukup
berkesesuaian dengan kronologj sejarah.

Pengamatan di lapangan terhadap
pembentukan litologi daerah Situs Bawah
Parit dan sekitamya terjadi sejak 10.000
tahun sebelum Masehi. Bukti-bukti arkeolog;
dari kurun waktu tersebut sampai kini belum
pemah ditemukan. Selanjutnya, temuan batu
tegak di Situs Bawah Parit berdasarkan
tipologi artefak diperkirakan berasal pada
kisaran 2500 - 1500 Sebelum Masehi
Adapun kronologj baik secara relatif maupun
secara absolut Situs Bawah Parit dapat
disusun sebagai berikut



Pembentukan lahan

+ 10.0000 Tahun Sebelum Masehi

Kepurbakalaan batu tegak (tipologi artefak)

2500 - 1500 Tahun Sebelum Masehi

Kepurbaan manusia (ciri anatomi)

2000 - 3000 Tahun Sebelum Masehi

Pertanggalan absolout Rangka VIII
(radiokarbon)

2070 - 2130 Sebelum Maseht/BC (3500 + 100
Sebelum sekarang/BP)

Di kawasan Mahat batu tegak yang
serupa dan Situs Bawah Parit ditemukan pula
di Situs Kayu Keciak, Situs Ronah, Situs Tiga
Sakato. Situs Puso, Situs Bawah Bukit
Maliun, Situs Padang llalang, Situs Bukit
Domo, Situs Ampang Gadang, dan lain-lain.
Dan sekian banyak situs-situs arkeologi di
kawasan Mahat, baru Situs Bawah Parit dan
Situs Ronah yang diteliti secara intensif.
Temuan batu tegak selain di Kabupaten Lima
Puluh Koto juga banyak ditemukan di wilayah
Kabupaten Tanah Datar dan Kabupaten
Pasaman.

Schnitger telah mensinyalir adanya
pengaruh tradisi pembuatan dan hiasan batu
tegak yang sama di Kawasan Mahat terhadap
sisa budaya di Semenanjung Malaya,
Malaysia. Heine Geldemn dan Van Heekeren
selanjutnya beranggapan persebaran
pendukung budaya bercorak megalitik berasal
dan daratan Asia ke Semenanjung Melayu,
kemudian sampai di Sumatera (barat dan
selatan). Anggapan di atas disanggah oleh
Haris Sukendar yang didasarkan atas sebaran
bukti-bukti arkeologi di seluruh kepulauan
Indonesia dart masa berburu sampai tingkat
kemahiran teknik penuangan logam, maka
besar kemungkinan budaya bercorak
megalitik memang berakar dan kepulauan
Indonesia sendiri (Sukendar 1997). Per-
masalahan seputar siapa pendukung budaya
bercorak batu tegak, bagaimana asal muasal
dan persebaran budaya tersebut terjadi, kapan

18

pendukung budaya batu tegak hidup dapat
dipecahkan dengan dukungan berbagai
pendekatan atau teori dan ditunjang metode
analisis laboratorium yang sahth dan andal.

Secara umum bukti persebaran budaya
bercirikan hunian paling awal ditemukan
pada bentang alam terbuka di sepanjang 130
km pesisir timur Sumatera, dan Kali Tamiang
(Aceh) hingga Percut (Sumatera Utara).
Diduga sisa-sisa hunian di atas merupakan
bagian dari konteks budaya Hoabinhian yang
berkembang di daratan Asia Tenggara.
Sementara itu hasil pertanggalan radiokarbon
terhadap sisa tulang manusia dan Situs
Stabat, Kecamatan Hinai, Kabupaten
Langkat, Sumatera Utara yang memuliki cin
kepurbaan manusia Ras Australomelanesid
menunjukkan UG-S4 12885 = 131 tahun
sebelum sekarang/BP (Boedhisampurno,
1991: 5). Sedangkan hasil analisis percontoh
arang (kayu) dari berbagai lapisan dan Situs
Gua Tiangko Panjang, Kecamatan Sungai
Manau, Kabupaten Bangko. Jambi men-
unjukkan bahwa hunian gua i telah didiamu
manusia sekurang-kurangnya 10.000 tahun
yang lalu (Jazanul dkk, 1984: 69) Hasil
pertanggalan radiokarbon terhadap kayu dan
biji yang terbakar menunjukkan 10.250 + 140
tahun sebelum sekarang/BP (Bronson dan
Teguh Asmar, 1976). Bila hasil pertanggalan
radiokarbon terhadap cuplikan arkeologi
diintegrasikan maka dapat disusun sebagai
berikut:



Jenis Cuplikan Situs Pe":;‘:;:‘m Hasil P;';)“w‘a“
tulang Stabat, Binjai, Sumut 10.000 $412.885 + 131
Sukajadi, Langkat, Sumut 7.340 + 360
biji terbakar | Ulu Tiangko Panjang, Jambi 10.000 10.250 + 140
tulang Bawah Parit, Sumber 3.000 - 1.500 $23.500 + 100

Masalah bagaimana kaitan regional
unsur-unsur budaya bercorak prasejarah di
Sumatera memerlukan data dasar meliputi
aspek ruang, bentuk, dan waktu. Aspek ruang
dan bentuk secara eksploratif sampai kini
telah banyak dilakukan, akan tetapi distribusi
sebaran secara integrasi dalam peta tematis
masih perlu dipertajam. Sayang sekali bukti-
bukti temuan arkeologis bercorak budaya
prasejarah hampir sebagian besar masih
belum didukung oleh aspek waktu yang
ditunjang dengan metoda analisis secara
absolut.

F. Penutup

Masyarakat dan kebudayaan dimanapun
selalu mengalami perubahan yang terkait
pada aspek ruang dan waktu, dan berlangsung
secara lambat, cepat, ataupun bertahap.
Unsur-unsur perubahan tersebut meliputi
lingkungan fisik dan budaya, populasi dan
komposisi jumlah penduduk, teknologi dan
informasi, politik dan ekonomi, kepercayaan/
agama, bahasa, dan lain-lain. Perubahan
budaya juga terwujud dalam bentuk, fungsi,
maupun nilai-nilai warisan budaya masa
lampau.

Warisan budaya di Kepulauan Sumatera
merupakan kekayaan yang mempunyai arti
bag) kebudayaan bangsa, khususnya untuk
memupuk rasa kebanggaan Nasional serta
memperkokoh kesadaran jatidin bangsa.
Sampai kini susunan kronologj baik berupa
situs maupun benda arkeologi masih menjadi

19

teka teki yang harus dicari pemecahannya.
Penyusunan kronologi budaya secara nisbi
yang dikenal sampai kini didasarkan pada
konteks perkembangan aspek teknologi
(tipologi) dan sosial yang dipadukan dengan
aspek religi. Sampai kini hampir sebagian
besar peninggalan bercorak budaya
megalitik di Indonesia yang didasarkan
perkembangan tipologi diasumsikan
berkembang sejak masa neolitik akhir atau
berburu dan mengumpul makanan tingkat
lanjut sampai dengan masa sejarah atau lebih
dikenal sebagai tradisi budaya megalitik.
Upaya penerapan metode pertanggalan
absolut radiokarbon merupakan salah satu
cara penanggulangan masalah dalam
penyusunan kronologi budaya serta proses
perubahan budaya yang mutlak dikem-
bangkan. Oleh karena suatu kegjatan analisis
merupakan rangkaian penunjang dari suatu
kegjatan penelitian.

Dalam analisis laboratorium metoda
radiokarbon mem-butuhkan bahan-bahan
tertentu yang kadang-kadang diimport dari
luar negeri. Biaya yang tinggi dan suatu
analisis laboratorium dapat diantisipasi bila
ada kebijakan dan pengalokasian dana
anggaran, melakukan program kerjasama
dengan beberapa laboratorium lain bila
fasilitas laboratorium yang dimiliki belum
cukup memadai, serta melatih tenaga yang
terampil dan benar-benar berkemauan serius
untuk bekerja di laboratorium.



Lampiran 1
HASIL PENGUKURAN
RADICOKARBON CUPLIKAN
TULANG
DARI SITUS BAWAH PARIT

Laboratorium Radiokarbon, Geologi Kuarter
dan Seismotektonik

Pusat Penelitian dan Pengembangan Geolog;
J1. Dr. Djundjunan 236, Bandung.

Tanggal 25 April 1998

Waktu (min) Anti-coin ( %) Aktivitas (cpm) ( £)
100.00 875.00 29.58 8.75 0.30
100.00 864.00 29.39 8.64 0.29
100.00 859.00 2931 8.59 0.29
100.00 879.00 2965 8.79 g s 1
100.00 869.00 2948 8.69 0.29
100.00 858.00 2929 8.58 0.29
100.00 872.00 29.53 8.72 0.30
100.00 867.00 29 44 8.67 0.29
100.00 870.00 29.50 8.70 0.29
100.00 866.00 2043 8.66 029

Total
1000.00 8679.00 93 16 8.68 009

Cacah Latar (background counting - marble)
SHPEERE 02 (Cpm)
Cacah cuplikan (sample counting)
= 868+ 09 (cpm)
Ct ={(868+.09)-(1.1+ .02)} x1.2301
= 9324 + 113 (cpm)
Cacah baku (modern carbon)
=14.51 £ .05 (cpm)
(aktivitas dengan menggunakan 95 % Oxalic
acid)
Umur sampel
= 184965 x log (14.51 / 9.324)
= 3553 tahun Sebelum Sekarang (BP)
Kesalahan umur=8032.93 x { (.05/14.51)2
FUTEF TSIaP ' ()

(dt) = 101 tahun Sebelum Sekarang (BP)
Usia rata-rata = 3500 + 100 tahun Sebelum
Sekarang (BP) (1950)

Usia sebelum dikoreksi = (3500 - 1950) +
100 tahun Sebelum Masehi = 1550 + 100

20

tahun Sebelum Masehi (BC)
Koreksi pentarikhan Carbon- 14 dengan Tree-
ring;

2 sigma (954 %) = 2070 - 2130 tahun
Sebelum Masehi (BC)

DAFTAR PUSTAKA

Aziz, Fadhila Arnifin, Agus Hadiwisastra, Vita
M., Marsis Sutopo. 1996 “Situs
Bawah Panit Perwakilan Bukit Bulat-
Suliki Gunung Mas, Lima Puluh Koto:
Penelitian Sumber Bahan Baku
Menhir”  Laporan Penelitian
Arkeologi Bidang Arkeometri.
Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi
Nasional (belum terbit).




Aziz, Fadhila Arifin, Vita M, Marsis Sutopo.
1997. “Situs Bawah Parit Perwakilan
Bukit Bulat-Suliki Gunung Mas, Lima
Puluh Koto: Penelitian Lingkungan
dan Kronology”, Laporan Penelitian
Arkeologi Bidang Arkeometri.
Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi
Nasional (belum terbit).

Fadhila Arifin, Wisjachudin Faisal.
1997 ”Pertanggalan Radiokarbon
Rangka manusia Situs Gilimanuk,
Bali”, dalam Bulletin Arkeologi
Naditira No. 02 Banjarmasin : Balai
Arkeologi Banjarmasin.

Boedhisampumo, S. dan S.J. de Filippis.
1991. “Pertanggalan Radiokarbon
dan 4 Situs Arkeologi”, makalah
dalam Seminar Analisis Hasil
Penelitian Arkeologi, Kuningan,10-
16 September.

Aziz,

Bronson, Bennet. 1973, Laporan Penelitian
Arkeologi di Sumatera, Jakarta:
Lembaga Peninggalan Purbakala
Nasional dan University of
Pennsylvania Museum,

Dodi S.G dan Darwin Alijasa Siregar. 1992,
"Pentarikhan Radiokarbon Daerah
Belawan”, Journal Geologi dan
Sumberdaya Mineral, vol X.
Bandung: Pusat Penelitian dan
Pengembangan Geologi, Bandung,
hal. 7 - 12

Faure, Gunter. 1986. Principle of Isotopic
Geology, Secon Edition. New York:
John Willey & Son

Heine Geldem, R. von. 1945. “Prehistoric
Research in the Netherlands Indies”,
Science and Scientists in the
Netherlands Indies. New York, hal.
129 - 167.

Hoop, AN.J. Th. a Th. van der. 1932
Megalithic Remains in South
Sumatera. Zutphen

21

Jacob,T.1978. “Beberapa Pokok Persoalan
tentang Hubungan Antara Ras dan
Penyakit di Indonesia”, Berkala Ilmu
Kedokteran, Jlid X, No. 2, Juni.
Jogyakarta, hal. 105 -114.

. 1992. “Manusia Melayu
Kuno”, Seminar Sejarah Melayu
Kuno. Jambi: Pemda Tingkat I Jambi

Bekerjasama dengan Kanwil
Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan Provinsi Jambi, hal. 152
- 157

Jazanul Anwar dkk. 1984. Ekologi Ekosistem
Sumatera. Yogyakarta: Gajah Mada
University Press.

Kobayashi, Y. 1974. “Radiocarbon
Measurement”, Radiocarbon, vol. 1
University of Tokyo.

. 1988. "Liquid Scintillation
Analysis”, Science and Technology.
Packard Instr. Co. Inc.

Libby, W.F. 1956. “Radiocarbon Dating”,
American Journal Scientist, hal. 44 -
98.

Lutfi Yondri. 1995. "Kajian Deskniptif
Kuantitatif/Kualitatif terhadap Obyek
Menhir: Studi Kasus Menhir Situs
Bawah Parit, Koto Tinggi,
Kabupaten Lima Puluh Koto,
Sumatera Barat”, Jurnal Penelitian
Balai Arkeologi Bandung: Balai
Arkeologi Bandung, hal. 19 - 36

Michels, Joseph W.1973. Dating Metods in
Archaeologi, New York : Seminar
Press.

Raplh E.K.1971" Carbon Dating", Dating
Techniques for the Archaeologist.
Cambridge, Masschusetts : M.1.T
Press,



Truman, Simanjuntak. 1998. "Akhir
Plestosen dan Awal Holosen di
Nusantara : Bahasan tentang Karakter
dan Kronologi Budaya", Pertemuan
Ilmiah Arkeologi VII, jilid 2. Jakarta :
Pusat Penelitian Arkeologi Nasional,
hal 151-170

Siregar, Darwin Alijasa. 1986. " Traning
Report Radiocarbon Dating on
University of Tokyo, Japan",
Geological Research and Deve-
lopment Centre.Bandung

Sartono, S., 1984. " Pengaruh Ilmu
Pengetahuan Alam pada Arkeolog",
Analisis Hasil Penelitian Arkeologi,

Soejono, R.P. (Ed.). 1984 " Jaman
Prasejarah di Indonesia", Sejarah
Nasional Indonesia, Jilid . Jakarta -
Balai Pustaka.

22

Sukendar, Haris. 1998. "Anggapan Bangsa
Australia sebagai Nenek Moyang
Bangsa Indonesia, {Kajian Melalui
Data Arkeologi di Asia dan
Indonesia),” Evaluasi Hasil Penelitian
Arkeologi, Cipayung, 16-20 Februari.

Willis, E. H.1969. " Radiocarbon Dating",

- Science in Arkeology : A Survey of

Progress and Research London
Thames and Hudson, pg. 46-57

Wisjachudin Faisal, A A Taftazam, Suci
Widayanti. 1995." Penentuan Umur
Cuplikan Arkeologi dan Geologi
Berdasarkan Pengukuran Radi-
activeitas Karbon-14 (14 C)', dalam
Prosiding Kongres llmu Pengetahuan
Nasional V. Jakarta, 11-15 September



KESEJAJARAN DAN HUBUNGAN KESEJARAHAN
PALEMBANG DAN MALAKA
PADA ABAD VII HINGGA XVI

Soeroso

( Balai Arkeologi Palembang )

Berbicara masalah kesejajaran dan
hubungan kesejajaran antara Malaka dan
Palembang atau Malaka dan Sumatera
Selatan dalam dimensi ruang dan waktu
dimasa lalu tampaknya tidak akan lengkap
tanpa menengok latar sejarah yang pemnah
berkembang di wilayah jasirah ini. Setidak-
tidaknya dari sumber sejarah dan arkeolog)
serta geologi menyajikan bukti adanya
hubungan diantara Sumatera dan wilayah
Semenanjung,

Berdasarkan hasil penelitian geolog;
yang dilakukan oleh V. Obdeijn dan
diterbitkan pada tahun 1941-1942 dalam
“Tydschnft van het Koninklyjk Nederlands
Genootschap voor Ardnjkskunde”, dengan
menunjuk pada pelayar Portugis, Godinho de
Eredia, ditunjukkan adanya hubungan antara
wilayah Semenanjung dengan pulau
Sumatera. Dikatakan bahwa dan Tanjung
Tuan yang sekarang bemnama Cabo Rachado,
terdapat tanah genting yang sempit terbentang
dan daratan Viontana (Ujung Tanah) sampai
Ujung Tanjong Balvala di Samatta
(Sumatera). Dalam kurun waktu yang
panjang dalam perhitungan geolog, karena
tenaga angin dan ombak akhirnya tanah
genting tersebut menghilang dibawah
permukaan air sepanjang 2 mil. Sekarang
Samatta (Sumatera ) itu merupakan sebuah
pulau yang garis kelilingnya 600 mil,
sedangkan dahulu merupan Semenanjung
atau “Chersonesos”, yaitu sebuah pulau yang
ada hubungannya dengan tanah lain lewat
tanah genting. Terdapat tiga kemungkinan
letak tanah genting itu yaitu di Port
Swettenham, Tanjung Tuan atau di Tanjung
Bulus.

23

Gambaran sepintas keterangan yang
dapat dikutip dari hasil penelitian Obdeijn
tersebut memperlihatkan kepada kita bahwa
jauh sebelum jasirah Malaka menjadi jalur
perdagangan antara timur dan barat maka
daerah yang menjadi lintasan perdagangan
adalah tanah genting Kra yang sempit tetapi
menjadi altematif yang paling mudah di masa
itu. Meskipun perdagangan melalu jalur ini
tergolong biaya tinggj, karena harus bongkar
muat barang dari pelabuhan yang satu
kemudian diangkut dengan kendaraan darat
menuju pelabuhan yang lain, tetapi
dibandingkan dengan jalur darat di utara
mengandung konsekuensi bahaya lebih kecil.

Selanjutnya proses geomorfologi yang
berlangsung selama berabad-abad, kemudian
mengubah  tanah  genting yang
menghubungkan antara Sumatera dan
Semenanjung lambat laun berubah dan
menghilang serta kemudian berubah menjadi
jalur pelayaran yang menghubungkan antara
Cina-Bangka-Belitung-India. Oleh para ahli
terbukanya jalur perdagangan melalui Selat
Bangka dan Belitung tersebut terjadi kira-kira
pada abad Il hingga IV. Setelah berlangsung
selama berabad-abad dan karena adanya
perubahan garis pantai dan lain-lain, akhimya
sejak abad XIV, terbukalah trayek
perdagangan melalui Singapura dan menjadi
jalur lintas laut yang paling pendek, mudah
dan aman. Jalur ini ditempuh hingga
sekarang.

Hasil penelitian arkeologi juga
memperlihatkan bahwa tapak-tapak
purbakala yang terletak diantara 2 lembah
sungai yaitu sungai Merbok, dan sungai



Muda di Malaka sejak abad ke VI hingga
abad XIII AD telah menjadi daerah hunian
yang ramai serta telah menjalin kontak dengan
India. Prasasti-prasasti Buddhagupta,
prasasti Bukit Meriam, dan prasasti Sungai
Emas serta sejumlah arca Buddha yang
ditemukan di daerah itu menurut penelitian
para ahli berasal dari abad VI hingga VII AD.
Lain dari pada itu jumlah artefak yang
ditemukan dari hasil penggahan baik yang
berupa keramik, gerabah, kaca dan lain-lain
memperkuat dugaan di atas. Gambaran
diatas merupakan indikator bahwa tentunya
jauh sebelum masa itu wilayah itupun telah
berkembang,.

Sejak abad VII, Malaka sebagaimana
dilaporkan oleh para pedagang Arab dan Per-
sia disebut dengan nama Kalah (Wheatley
1083 234). Abu Dulaf bahkan
menceniterakan tentang keadaan ibukota masa
itu yang banyak diwamai dengan taman dan
sumber mata air. Pada abad ke X seorang
pedagang dari Arab Persia bernama Abu
Zayd menyebutkan bahwa Kalah merupakan
kota pusat perdagangan kayu gaharu,
kapurbarus, kayu cendana, gading, timah, dan
kayu hitam. Kemudian pada perempat akhir
abad X, Mas’udi seorang pedagang dari Arab
melaporkan bahwa Kalah merupakan pusat
pertemuan antara pedagang yang datang dan
jasirah (Siraf) dan Oman dengan kapal-kapal
dan Cina (Wheatley, 1bid : 236)

Dalam dimensi waktu, terlihat bahwa
bagaimana perkembangan yang terjadi di
Sumatera Selatan masa itu juga tidak jauh
berbeda dengan yang terjadi di Malaysia. Di
Sumatera Selatan, Setidak-tidaknya jauh
sebelum abad ke V1, telah berkembang suatu
masyarakat yang cukup maju. Peninggalan-
peninggalan megalitik di wilayah Pasemah
yang memiliki banyak ciri-ciri yang sama
dengan yang terdapat di daratan Asian
(Cochin Cina/Dongson) agaknya merupakan
pengaruh yang dibawa oleh para emigram
melalui jalur selatan ini.

24

Hasil penelitian arkeologi di Pulau
Bangka akhir-akhir ini juga memperlihatkan
bahwa pada awal penghujung abad ke V, telah
berkembang suatu komunitas yang memiliki
keahlian di bidang perundagian logam serta
yang memiliki latar belakang keagamaan
Wisnuistis. Sejumlah arca Wisnu yang
mengenakan mahkota yang dikenal dengan
istilah Visnu Mitre banyak memiliki
persamaan dengan arca-arca yang dite-
mukan di Asia Tenggara (Khmer/Kamboja)
dari abad V - V1. Demikian juga hasil analisis
carbon (C14) secara mutlak menunjukkan
bahwa arang yang ditemukan di situs ini
berasal dari tahun 425 AD.

Selanjutnya, sejak awal abad ke VII—
tepatnya sejak dikeluarkannya prasasti
Kedukan Bukit, suatu babak baru telah
mengawali sejarah Sumatera Selatan dengan
munculnya nama Kedatuan Sriwijaya. Hanya
dalam tempo yang sangat singkat Sriwijaya
yang lahir dari embrio sebuah desa kecil
Wanua berkembang dan menjadi sebuah
kerajaan yang sangat besar bahkan sering
diistilahkan sebagai empire yang mampu
mengontrol jalur perdagangan di wilayah In-
donesia bagian barat. Terdapat sejumlah
alasan yang dapat dikemukakan atas
keberhasilan Sriwijaya mengembangkan
pengaruhnya di wilayah Indonesia bagian
barat tersebut yaitu, pertama dikuasainya
teknologi  navigasi, kedua telah
dikembangkannya sistem birokrasi yang
tersentralisasi ( Kulke, npress ) dan yang
ketiga dimilikinya sumberdaya lingkungan
yang mencukupi.

Meskipun hingga sekarang masih
banyak diperdebatkan di kalangan para ahli
sejarah dan arkeologi dalam menempatkan
pusat kedudukan kerajaan Sriwijaya, namun
terdapat sejumlah alasan yang perlu
dikemukakan untuk menempatkan Palembang
sebagai salah satu diantamya. Alasan yang
pertama, dan segi ekologi Palembang yang
terletak di tepr sungai Musi dengan suatu
meander yang strategis memang



memungkinkan berkembangnya suatu
pemukiman. Kedua, sejumlah prasasti dan
khususnya prasasti Talang Tuwo serta Telaga
Batu yang merupakan prasasti paling lengkap
memuat nama-nama pejabat dan sistem
perwilayahan masa itu merupakan indikator
kuat untuk menempatkan Sriwijaya di
Palembang. Ketiga, temuan sejumlah prasati
pendek yang jumlahnya lebih dari 30 buah
(Pada tahun 1995 ditemukan lag) sebanyak
6 buah ) di Kambang Purun tepatnya di kaki
Bukit Siguntang bagian selatan, selangkah
makin memperkokoh kedudukan Palembang
khususnya Bukit Siguntang sebagi tempat
yang sangat penting di masa lalu., tidak
berbeda dengan peranan bukit St. Paul pada
masa pre-kolonial yang juga merupakan
istana Malaka (Miksic 1987 : 22).

Hingga kapan Sriwijaya di Palembang
menduduki posisi sebagai pengendali jalur
perdagangan dan politik di wilayah Indo-
nesia bagian barat, sumber sejarah dan
arkeolog; tidak banyak meninggalkan bukti.
Namun demikian, setidak-tidaknya sejak
tahun 1080 telah terjadi pengeseran-
pengeseran konstelasi kekuatan politik di
wilayah Sumatera dari yang dipertuan di
Palembang ke Jambi. Dan sejak tahun 1345
muncul nama Adityawarman, seorang tokoh
yang dikinm dari Jawa ke Sumatera Barat
(dalam banyak versi ia adalah putra
Sumatera) serta mendirikan pusat kekuasaan

di daerah Pagaruyung, Tanahdatar, Sumatera
Barat.

Setelah Adityawarman meninggal
sekitar tahun 1390-an tidak banyak yang
diketahui tentang Sumatera Barat .

Pada tahun yang hampir bersamaan.
muncul tokoh baru dalam sejarah Sumatera
Selatan bergelar Parameswara, yang
mempermaklumkan dirinya lepas dari
kekuasaan Jawa. Meskipun dari sumber
sejarah dan arkeologi tokoh ini tidak banyak
diketahui asal-usulnya, tetapi besar
kemungkinan ia merupakan keturunan dari

25

raja-raja di Palembang. Pendapat sementara
menyatakan bahwa nama Parameswara
sendiri bukanlah nanfa pribadi melainkan
nama gelar dan menunjukkan terdapat
Indikasi bahwa beliau telah mengawini putri
mahkota yang lebih tinggj statusnya. Menurut
Winstedt sebagaimana dikutib oleh Mc Rob-
erts, penguasa Palembang pada sekitar tahun
1389 adalah seorang yang bergelar
Parameswara, pendin raja-raja di Malaka
dan 1a disebut sebagai “ prince Consort”,
seseorang yang kawin dengan wanita yang
memiliki status sosial lebih tinggi
dibandingkan dengan dirinya (McRoberts
1986 : 73)

Dalam catatan Tome Pires, Penguasa
Palembang itu disebut dengan nama
Paramjcura (Parameswara) yang artinya
“manusia pemberami” Ia kawin dengan
kemenakan batara Tamarll dan disebut
sebagai Paramjcure (Parameswari) Lebih
lanjut dalam catatan Tome Pires, dikatakan
bahwa Paramjcura adalah putra dan Sam Agy
Palimbaao ( identik dengan Mjcura), seorang
raja vasal dari Jawa yang kemudian berganti
nama menjadi Mjcura yang berarti “ bebas”
Peristiwa ini mengjsyaratkan bahwa jelasnya
hubungan antara Jawa dan Palembang telah
dimulai sejak Mjcura. Akibat dan tindakan
membebaskan din dan Jawa itu, kemudian
timbul peperangan antara Jawa dan
Palembang yang ditebus dengan kematian
Mjcura (Armando Cortesao 1967 - 231).

Kekalahan Palembang membawa akibat
lebih lanjut bagi putera mahkota. Putera
Mjcura bernama Paramjcura dengan
permaisurinya yang bernama Paramjcure
(Parameswari) serta para pengikutnya
melarikan diri sampai di Singapura. Pada hani
kedelapan sejak kedatanganya di Singapura
kemudian raja Singapura yang bemama Sam
Agy Simgapura dibunuh oleh pesuruh
Paramjcura. Selanjutnya Paramjcura
bersama permaisuni dan para pengikutnya
berangkat menuju Muar dan bersama-sama
dengan Celates yang merupakan orang-or-



ang Bugis kemudian mendirikan
perkampungan. Daerah yang dipilih untuk
mendirikan perkampungan itu bernama
Byetam terletak dekat dengan sungai di kaki
sebuah bukit. Oleh karena keberangkatan
Paramjcura dari Palembang hingga Byetam
tersebut dikarenakan dia tidak mau tunduk
terhadap kekuasaan Jawa yang di dalam
bahasa disebut Malayo yang artinya lari dari
kejaran musuh, akhimya perkampungan itu
disebut dengan nama Malaga yang artinya
tempat persembunyian bagi pelarian
(Cortesao, Ibid : 234)

Dalam waktu yang singkat Malaga yang
kemudian berubah namanya menjadi Melaka
atau Malaka berkembang menjadi bandar
yang besar serta menjalin hubungan dengan
Cina. Dalam sejarah dinasti Ming (1368-
1643) disebutkan bahwa pada tahun 1445
seorang utusan Raja Malaka datang ke Cina
dan menyampaikan pesan rajanya bemama
Sr1 Pa-mi-si-wa-r-tiu-pa-sha memohon
pakaian yang dibordir dengan lukisan naga
serta sebuah payung kebesaran ( Groeneveldt
1876 : 131). Meskipun dan namanya seolah-
olah mengacu pada nama Sn Parameswara,
namun secara kronologss jelas nama tersebut
diperuntukan bagj raja penggantinya. Dalam
catatan sejarah dinasti Ming disebutkan
bahwa pada tahun 1424, setelah kematian
ayahnya, Sn Ma-ha-la bersama permaisuri,
anak dan menterinya memasuki istana dan
mengantikan menjadi raja ( Goeneveldt, Ibid
130)

Bagaimana keadaan Palembang
sepeninggal Parameswara tidak banyak
diketahui. Menurut Wolters, setelah pusat
kekuasaan beralih dan Singapura ke Malaka
sekitar tahun 1400, maka Palembang
kemudian berkembang menjadi daerah bandar
bagi masyarakat Cina hingga sekitar abad
XV. Namun dalam catatan Tome Pires
disebutkan bahwa pada tahun 1515 penduduk
Jawa di  Palembang lebih banyak
dibandingkan dengan orang Melayu.

26

Dari keterangan di atas mengingatkan
pada kita bahwa sejak masa yang lalu antara
Sumatera dan Malaka terdapat hubungan
baik dilihat dan geologi fisik maupun
kesejarahan. Bahwa kontak perdagangan
yang telah berlangsung sejak awal abad
masehi kemudian diperkuat dengan hubungan
budaya selanjutnya mengkristal dalam bentuk
kebudayaan Melayu. Jasa Parameswara
dalam kaitan ini sangat besar. Misi yang
diemban dan Palembang ke Malaka telah
mempertalikan bahkan telah menghilangkan
batas-batas geografis dalam bentuk pertalian
kekeluargaan antar keduannya. Refleksi
hubungan tersebut selain tercermin dalam
bentuk adat -istiadat yang masih berkembang
hingga sekarang juga dapat dilacak dari
tapak-tapak purbakala. Pemilihan lahan
dalam rangka mendirikan kota di Byetam
yang dekat dengan sungai serta dekat dengan
bukit merupakan refleksi dan kenangannya
pada saat 1a masih di Palembang dengan
Sungai Musi dan Bukit Siguntang. Agaknya
suatu upaya kerjasama di bidang kebudayaan
perlu makin ditingkatkan. Upaya carnigali
untuk merunut kembali sejarah masa lalu
perlu dilakukan dalam rangka memperteguh
jati din serta memperkuat kesatuan dan
persatuan atntarbangsa dalam menghadapi
abad XXI yang serba glebal dan mondial.

DAFTAR PUSTAKA

Cortesao, Armando. 1967 The Svma Orien-
tal of Tome Pires, Vol.1 Wiesbaden:
Lesing-Druckerei

Groeneveldt, W.P. 1876 “ Notes on the Malay
Archipelago and Malacca Compiled
From Chinese Sources:, dalam UBG
39. Batavia : Martinus Nijhoff.’

Kulke, H. “ Kedatuan Srivijaya’-Empire or
Keraton of Snvijaya? A Reassessment
of the Epigraphical Evidence”, in: J.
Stargardt, (ed.) The Asian City.
Leiden : in press.



Miksic, John N.1987. “ From Sen1 Wijaya to
Melaka Batu Tagak in Historical and
Cultural Context”, dalam JMBRAS,
Vol LX Part 2 hal 1-42.

Robert Mc, R W.1986. “ Notes Events in
Palembang 1389-1511 the Everlasting
Colony”, dalam JMBRAS, Vol LIX
Part | hal 73-84

27

Wheatley, Paul 1983. Nagara and
Commandery, Origins of The South-
east Asian Urban Tradi tion. Chicago:
The University of Chicago.

Wolters, O.W. 1975. The Fall of Srivijaya
in Malay History. Kuala Lumpur : Ox-
ford University Press



UPACARA SRADDHA DI JAWA DAN BALI

T.M Rita Istari
( Pusat Penelitian Arkeologi Nasional )

A. Pendahuluan

Upacara sraddha dan upacara kema-
tian lainnya merupakan upacara penting yang
dilakukan sejak jaman dahulu oleh masya-
rakat Jawa kuna. Demikian pula perkataan
sraddha juga dikenal oleh masyarakat, tetapi
sampai sekarang masih sedikit uraian yang
dapat dikatakan lengkap mengenai upacara
tersebut

Sumber sejarah yang menyebut upa-
cara sraddha dan upacara kematian lainnya,
terdapat pula di dalam naskah Jawa kuna dan
Jawa madya, prasasti maupun adat-istiadat
vang merupakan sumber dalam negeri.
Sedangkan sumber luar negeri yang menyebut
masalah kematian di Jawa, misalnya terdapat
¢ dalam Berita Cina.

Sebagai contoh kutipan di bawah ini:

Their burial-rites are as follows, when a
father or mother are about to die, the sons
and daughters ark them first whether after
their death their prefer to be dogs, to be

thrown into the water ... (Groeneveldt, 1960:

51).

Jadi, waktu itu di Jawa terdapat tiga cara
pemakaman. Pertama, mayat dibiarkan
dimakan anjing. Kedua, mayat dibakar.
Ketiga, mayat ditenggelamkan ke dalam air.
Tentu saja cara lainnya yang tidak diketahui
oleh orang-orang Cina juga ada, misalnya
cara pemakaman di dalam peti batu yang
merupakan kelanjutan tradisi megalitik atau
hanya dikubur di dalam tanah biasa.

Sumber-sumber yang menyebut upa-
cara kematian tersebut dapat diperinci sebagai
berikut :

28

A.1. Sumber Naskah

Naskah Jawa kuna dan Jawa madya
yang menyebut upacara sraddha dan upacara
kematian lainnya bermacam-macam. Tetapi
sayang sekali ribuan naskah yang masih
tersimpan di Gedong Kirtya (Singaraja, Bali),
Fakultas Sastra, Umiversitas Udayana
(Denpasar, Bali), dan Museum Jakarta,
sebagian besar belum diteliti. Dengan
demikian berapa tepatnya jumlah naskah
lama yang memuat keterangan di atas belum
dapat dikatakan secara pasti. Di sim hanya
akan dikutip beberapa naskah yaitu: Nagara-
kertagama, Pararaton, Kidung Sundayana,
dan Tantu Panggelaran.

A.2. Sumber Prasasti

Beberapa buah prasasti yang dike-
temukan di Jawa dan Bali juga memuat
keterangan tentang upacara kematian pada
jaman dahulu. Tetapi keterangan itu hanya
menyinggung namanya saja, sedang bagai-
mana pelaksanaannya tidak dapat diketahui
secara pasti. Dan sumber prasasti itu disebut
upacara patiha, sraddha, manghantu hantu,
pangambaligya, dan atiwatiwa. Prasasti di
Jawa yang menyebut nama upacara di atas
adalah prasasti Siwagrha (856 Masehi) dan
prasasti Jiwu (1486 Masehi), di Bali misalnya
prasasti Lutungan (1053 Masehi), prasasti
Sima Marajang (1071 Masehi), dan prasasti
Sabhaya (1160 Masehi).

A.3. Sumber Adat-istiadat

Terlebih dahulu perlu diketahw bahwa
di Indonesia terdapat berbagai macam
upacara kematian, baik yang masih bersifat



asli maupun yang sudah terkena pengaruh
agama Hindu, Islam, dan Kristen. Upacara
kematian yang berhubungan erat dengan adat-
istiadat itu merupakan sumber yang penting
untuk diketahui lebih lanjut tentang upacara
kematian di Indonesia sejak dahulu. Karena
uraian mengenai masalah tersebut
memerlukan penelitian yang mendalam dan
dalam jangka waktu yang cukup lama, maka
penjelasan di bawah ini hanyalah men-
yinggung sebagian kecil upacara kematian di
Jawa, Bali, dan Kalimantan. Tentu saja
upacara kematian di daerah lainnya, seperti
di Batak, Toraja, Sumba, Flores, Irian Jaya
dan lainnya juga sangat menarik dan perlu
diteliti lebih lanjut, walaupun data dari
tempat-tempat tersebut agak sulit didapatkan
tanpa melakukan penelitian setempat.

Upacara kematian yang berlandaskan
adat-istiadat (tradisi) tersebut, secara singkat
dapat dijelaskan sebagai berikut:

A.3.a. Upacara Nyewu

Terutama terdapat pada masyarakat
Jawa. Perkataan nyewu artinya upacara pada
han ke seribu setelah seseorang meninggal.
Upacara ini merupakan upacara kematian
yang terpenting karena pada waktu itu juga
dipasang nisan (kijing, sekarang) terbuat dari
kayu, batu (traso atau marmer) sebagai tanda
peringatan. Sekelompok masyarakat Jawa
golongan Kalang-Obong pada upacara nyewu
tersebut disertai pembakaran boneka yang
disebut puspo. Puspo tersebut dimaksud
melambangkan seseorang yang telah
meninggal (Soekarto, 1960: 399 - 405).

Selain itu juga disembelih seekor kerbau,
kepala dan tanduk serta kulitnya dipasang
kembali seakan-akan kerbau yang sedang
mendekam. Kemudian keluarga yang
ditinggalkan berjalan mengelilingj kerbau tiga
kali arah jarum jam (pradaksina) disertai
bunyi-bunyian alat-alat dapur sambil
menuntun seekor angsa. Puspo atau boneka

29

tersebut pada malam harinya dibawa ke
sebuah tegalan dan diletakkan di dalam
rumah-rumahan kemudtan dibakar. Akhimya
abu puspo dikumpulkan dan dilabuh ke dalam
sungai atau lautan.

A.3.b. Upacara Nyadran (sadranan)

Perkataan nyadran merupakan
bentuk kata kerja dari sadran (sadranan).
Yang dimaksud dengan sadran, yaitu
selamatan atau kegiatan lainnya yang
dilakukan dalam bulan Ruwah dan Sa’ban
dengan cara mengunjungi makam/kubur or-
ang tua atau nenek moyang, Taapi selain ke
makam, kadang juga mengunjungi tempat-
tempat yang dianggap keramat lainnya. Di
dalam makam mereka membersihkan atau
mencabut rumput-rumput yang tumbuh,
memperbaiki letak nisan atau letak genteng
cungkup yang rusak dan juga menaburkan
bunga di atas makam.

Maksud nyadran antara lain mohon
berkah (ngalap berkah) dari seseorang yang
telah meninggal atau mengenang kembali or-
ang tua serta nenek moyang yang telah
meninggal, agar masih terjalin hubungan/
kontak antara yang masih hidup dan yang
sudah meninggal. Perlu diketahui bahwa
selamatan atau upacara nyadran sekarang
jelas merupakan perpa-duan antara tatacara
lama (Jawa Hindu) dan Islam. Perkataan
nyadran (sadran) itu sendiri mungkin berasal
dari perkataan sraddha dimana keduanya
berhubungan dengan upacara kematian.

A.3.c. Upacara Atiwatiwa

Upacara yang dikenal di Bali selain
ngaben, juga dikenal upacara kematian yang
disebut atiwatiwa. Perkataan atiwatiwa sudah
dikenal sejak jaman dahulu (sebagai contoh
disebut dalam prasasti Sabhaya), dan juga di
dalam lontar. D1 dalam lontar Yamapurwana-
tattwa (koleksi Fakultas Sastra Universitas
Udayana, No. lontar 14, krp. 42) dikatakan
bahwa upacara atiwatiwa di Bali sama de-
ngan yang dilakukan di Majapahit (Ketut




Renik, 1972: 25). Yang penting atiwatiwa
yaitu upacara pembakaran mayat sampai
menjadi abu supaya Afma kembali kepada
Sang Hyang Brahma atau Sang Hyang Agni
dan menurut anggapan mereka, 4tmatersebut
akan menemukan keselalamatan.

Upacara lain yang tidak kalah pen-
tingnya adalah upacara ngerorasin yaitu
upacara yang dilakukan 12 hari atau 12 tahun
sesudah orang meninggal. Pelaksanaannya
dengan membawa sajisajian ke kuburan. Juga
dibuatkan lambang atau simbol Afma yang
disebut puspacarira dan kemudian dibakar.

A.3.d. Upacara Tiwah

Seperti telah diketahui, bahwa upacara
kematian yang disebut tiwah sampai sekarang
masih dikenal pada suku Dayak Ngaju di
Kalimantan, sayang sekali uraian lengkap
mengenai upacara itu belum pemah ditulis.
Menurut Stutterheim, upacara tiwah
termasuk upacara terakhir pelepasan arwah
(Stutterheim, 1956: 23), Hans Scharer
menyebut tiwah sebagai pesta kematian
(Scharer, 1963: 79).

Upacara tiwah agama Kaharingan
suku Dayak merupakan upacara besar yang
sangat penting. Upacara itu diselenggarakan
selama tujuh hari sampai 40 har, dengan
demikian biaya yang dikeluarkan cukup
besar. Upacara ini bermaksud mengantar roh
atau jiwa (/iau) orang yang telah meninggal
kembali ke alam baka dan naik ke langit
ketujuh berdekatan dengan Sangiang atau
Ranying. Tempat berkumpul semua arwah itu
disebut salumpuk liau. Sebaliknya jiwa atau
roh yang masih hidup disebut hambaruan
samenget. Upacara tiwah dipimpin oleh
seorang mahanteran atau balian,
diselenggarakan beberapa waktu setelah or-
ang meninggal. Kadang setelah waktu yang
cukup lama dan bersama-sama dengan
keluarga lain yang belum menyelenggarakan
pesta tiwah. Inti upacara yaitu menggali
tulang-tulang mayat dan kemudian disimpan

30

di dalam guci (periuk), dan dikuburnya
kembali. Upacara fiwah sangat penting bagi
suku Dayak Ngaju karena tiwah berarti: iete
magah liau oloh (olon), liau meto, gaan san-
dung, sanggaran tuntang ramu awang hapan
tiwah, artinya kurang lebih sebagai berikut:
mengantar jiwa roh manusia, jiwa binatang,
jiwa sandung, sanggaran, dan barang-barang
yang dipakai tiwah.

Sebelum pelaksanaan upacara tiwah
seluruh ketua kampung berkumpul dan
membicarakan berapa jumlah keluarga yang
akan bersama-sama melakukan tiwah.
Kemudian ditunjuk seorang tua yang
mengetahui seluk-beluk agama Kaharingan
menjadi ketua (bakas tiwah), segala sesuatu
yang akan dikerjakan nanti berdasarkan
musyawarah, persatuan, dan gotong-royong,
Pada hari yang telah ditentukan mereka
berkumpul membawa beberapa ekor ayam
sesuai dengan jumlah jiwa yang akan
diantarkan kembali ke alam baka

B. Pembahasan
B.1. Upacara Sraddha dalam Naskah dan
Prasasti

D1 simi akan diuraikan secara singkat
beberapa data mengenai upacara sraddha dan
upacara kematian lainnya berdasarkan
sumber naskah dan sumber prasasti,
uraiannya sebagai berikut:

B.1.a. Sumber Naskah

D1 sini digunakan transliterasi Latin dani
naskah-naskah yang sudah dibukukan.
Naskah Jawa kuna dan Jawa madya yang

menyebut upacara sraddha dan upacara
kematian lainnya, diantaranya:

B.1.a.1) Kitab Nagarakertagama (1365
Masehi)

Bagian yang menyebut perkataan sraddha
terdapat pada pupuh 63, yang menyebutkan:

2z



ajna sri natha sang sri tribhuwana vija-
yottungadewi sraddha sri rajapatniwka-
sana gawayen/ sri narendreng kasat wan,

widdaning karrya ring saka diwaca mas-
irah warnna ring bhadramasa,

sakweh sri natha rakwawwata tadah irinen
de para wrdda mantri (Pigeaud, 1960: 48)

Artinya
2

Atas perintah sang rani Tribhuwana Wi-
jayatunggadewi Supaya pesta serada Cri
Rajapatni dilangsungkan Sri Baginda,

Di istana pada tahun Saka bersirah empat
(1284) bulan Badrapada,

Semua pembesar dan wreda menten diharap
memberi sumbangan (Slamet Mulyana, 1979
1 304).

B.1.a.2) Kitab Pararaton (1613 Masehi)

Kitab ini hanya menyebut secara
singkat tentang sraddha yaitu setelah
menyebut peristiwa Pasundan-Bubat,
perkawinan Bhatara Prabhu dengan Paduka
Sori dan juga beberapa orang tokoh lainnya,
seperti Raden Sotor dan Raden Sumirat (Bre
Pandan Salas), kematian Patih Gajahmada,
dan upacara sraddha.

Di dalam Pararaton antara lain
disebutkan:

Tumuli pacrsddhan agung i saka pat-
ula-ro tunggal, 1284. Sang apatih Gajah
Mada atelasan i saka gagana-muka-
matendu, 1290... (Brandes, 1896: 29).

31

Artinya:
..... Kemudian sraddha yang agung
dilaksanakan pada tahun 1284. Sang apatih
Gajah Mada meninggal pada tahun Saka
1290,

B.1.a.3) Kitab Kidung Sunda (tanpa angka
tahun)

Kidung Sunda menyebutkan pesta atau
upacara kematian yang dinamakan atitiwa
(Berg, 1927: 98). Jadi, berlainan dengan
Kitab Negarakertagama dan Pararton yang
menyebut sraddha, meskipun keduanya
berhubungan dengan upacara kematian.

Dalam kitab ini disebutkan antara lain:
Pupuh I (Kasinoman).

61. Ri sampun ing atitiwa, mulih sang
paradhimantri, sama umungsi kadaton,
semang mangu seleng ati, nora sukhanggung
winghit, nagara tistis asamun, kang wong
sama angepon, sarupaneng Majapahit,
bhaya ketu nikang wisirna (Berg, 1927: 69).

Artinya:

61. Setelah upacara titiwa selesai, pulanglah
semua mentn (pegawai tinggi ) kembali masuk
kraton, hati sedih gundah-gulana, tidak
merasa lagi gembira, negara sunyi senyap,
semua penduduk bersedih hati, semua yang
ada di Majapahit, bagaikan negara kehilangan
bendera.

B.1.a.4) Kitab Tantu Panggelaran (1635
Masehi)

Kitab ini menyebut perkataan hatitiwa
yang diterjemahkan oleh Pegeaud: “pesta
kematian”, bunyi teks itu demikian:

Ana ta sma ring gunung Hyang, ring
Arggha Kalyasem ngaranya, sma bandung



pasamohan ing wong atitiwa, wong wetan
ing gunung Hyang, lor ing gunung Hyang
pada titiwa ring Kalyasem.....

Artinya:

Adalah sebuah kuburan di gu- nung
Hyang di puncak Kalyasem, kuburan besar
tempat orang mengadakan pesta (upacara)
kematian (hatitiwa). Semua penduduk di
sebelah timur dan utara gunung Hyang mela-
kukan pesta kematian di Kalyasem ...

B.1.a.5) Kitab Siwatattwapurana (tanpa
angka tahun)

Kitab ini merupakan lontar dan me-
nggunakan bahasa Bali Tengahan yang
tergolong muda. Pembacaan lontar dila-
kukan oleh Soekarto Kartoatmodjo, isinya
antara lain berupa pertanyaan Sang Hyang
Japatpati (dewa Siwa) kepada anak-anaknya,
mengenai bagaimana kalau dia hendak wafat
dan menggaibkan diri. Juga disebut tentang
upacara kematian yang dinamakan atiwatiwa
atau ngaben. Kutipannya sebagai berikut:

Ika ngaran_atiwatiwa, ngaran ngaben,
ngaben pwa yanghulun. Ri sampunya
mangkana atma ulih  lungguh, amor ring
suralaya, sakeng rika maharan dewa pitara.

Artinya:

.. Itulah yang dinamakan atiwa tiwa atau
ngaben, yaitu ngaben paduka. Setelah itu
barulah atma (jiwa) mendapat tempat bersatu
dengan dewa-dewa di suralaya dan itulah
yang disebut dewa pitara (arwah nenek
moyang) yang telah menjadi dewa.

B.1.b. Sumber Prasasti

Beberapa buah prasasti di Jawa dan Bali
yang menyinggung masalah patiha, sraddha,

32

manghantuhantu, pangambalignya, dan
atiwatiwa antara lain:

B.1.b.1) Prasasti Siwagreha (856 Masehi)

Dalam prasasti ini disebutkan mengenai
upacara kematian yang dinamakan patiha.
Pada baris 10a disebutkan: Rajne fa sang
patih = ayat = patihalanka yang
diterjemahkan oleh Casparis sebagai berikut
Finally perhaps the most convincing argu-
ment is the allusion to patiha ceremonies
connected with the cult of the dead, what ever
its exact meaning is (Caspans, 1956: 280).

B.1.b.2) Prasasti Jiwu (1486 Masehi)

Prasasti Jiwu I dan Jiwu Il menyebutkan
nama raja Sri Girindrawarddhana (Dyah
Ranawijaya), yang memerintahkan Sri
Brahmaraja untuk melangsungkan upacara
sraddha bagj raja yang telah wafat 12 tahun
yang lalu di Dahanapura.

Jiwu I

8. (ku)monang lampahikang dwadasawarsa
srddha-sampurna na karya

9. mokta ring indrabhawana, ...

Artinya:
8. memerintahkan telah berjalan dua belas

tahun agar upacara sraddha selengkapnya
diselenggarakan

9. untuk yang wafat di Indrabhawana,

8 g ,mwang anglampahi dwadasawarsa
sraddha sampurna sri paduka bhatara ring
da

9. hanapura, sang mokteng indrabhawana,



Artinya:
8. ....., dan telah berjalan dua belas tahun saka

upacara sraddha selengkapnya sri paduka
betara

9. di Dahanapura, yang wafat di Indra-
bhawana, ..... (Brandes, 1913: 216)

B.1.b.3) Prasasti Lutungan (1053 Masehi)

Prasasti ini berupa lempengan tembaga
dan pada lempengan Vla baris 3 dan 4 antara
lain disebutkan:

3. .....hyang dharma, sabhaga mareng walu,
yanastri pjah sabhaga mare bhatara, rwang
bhaga mareng jalu, yan krangan tumpur
manglwanga ikanang karaman ma 4 byaya-
ning manghantuhantu, pasesanya mung

4. gaha ri bhatara, .....

Artinya:

3. ..... bangunan suci, sebagian kepada janda/
walu, jika istri mati sebagjan kepada betara,
dua bagjan kepada laki-laki, jika keluarga tak
beranak mati semuanya (tanpa keturunan),
supaya karaman (desa) mengurangj sebanyak
4 ma untuk biaya manghantuhantu, sisanya

4. dipersembahkan kepada betara,
(-, 1954: 18).

B.1.b.4) Prasasti Sima Marajang 1071
Masehi)

Prasasti ini berangka tahun 993 Saka
atau 1071 Masehi dan menyebut nama raja
Anak Wungsu. Isinya mengenai sima (daerah
bebas pajak) Marajang yang dipersembahkan
menjadi punpunan Sang Hyang Dharma di
Antakunjarapada.

Lempengan I'Va baris 4 menyebutkan
atara lain:

4. ....., yan krangan ampung mang lwanga
ikang dharma ma 4 pangambaligya sesanya
mare bhatara, ..... 5

Artinya:

4. ....., Kalau semuanya meninggal peraturan
desa (dharma) supaya mengurangi sebanyak
4 ma untuk biaya pangambaligya (upacara
kematian) dan sisanya dipersembahkan
kepada betara, ..... (-, 1964: 22).

B.1.b.5) Prasasti Sabhaya (1155 Masehi)

Prasasti tembaga Sabhaya berangka
tahun 1077 Saka atau 1155 Masehi dan
menyebut raja Sn Ragajaya. Dari sumber
sejarah diketahui bahwa raja Ragajaya
memerintah diantara raja Jayasakti dan
Jayapangus.

Lempengan IIIb baris 3 menyebut antara
lain:

3. wyanya, kapwa munggaha ri bhatara
hyang srimanik ika tamanglwa nga ikang
karaman, akara mulya ma 4 apakna
byayaning atiwatiwa .....

Artinya:

3. diserahkan kepada Bhatara Sri Manik,
tetapi apabila desa dapat menguranginya,
kira-kira 4 ma supaya digunakan untuk biaya
atiwatiwa, ..... (Ketut Ginarsa, 1973: 27 - 83).

B.2. Makna Upacara Kematian

Dalam bagjan ini tidak akan diuraikan
semua upacara kematian yang terdapat dalam
sumber naskah dan prasasti, seperti yang
telah disebutkan di atas. Diantara upacara
kematian dan jaman dahulu yang menarik
perhatian yaitu upacara sraddha dan
atiwatiwa, keduanya dikenal di Bali. Upacara
sraddha di Bali dikenal sebagai upacara




yajnasraddha. Perkataan yajna berasal dari

bahasa Sansekerta Yaj yang berarti
berkorban, dengan demikian yajna berarti
pengorbanan. Sedangkan perkataan sraddha
dalam bahasa Sansekerta berarti selamatan
bagi orang yang telah meninggal (Monier
Williams, 1963: 197).

Upacara sraddha pada jaman Ma-
japahit dilakukan 12 tahun setelah me-
ninggalnya Gayatn, diselenggarakan oleh raja
Hayam Wuruk pada bulan Badrapada (bulan
kedua). Penyebutan tanggal 12 di dalam kitab
Nagarakertagama menunjukkan bahwa angka
12 memang dianggap penting Mungkin
angka atau jumlah bilangan itu mengandung
kekuatan gaib yang berarti peleburan dosa
atau sesuatu yang masih kotor dan meningkat
menjadi suci karena berhubungan dengan roh
(atma). Kemungkinan hal ini bisa
dibandingkan dengan upacara ngerorasin
(roras = 12), di Bali yang diselenggarakan
setelah 12 han seseorang meninggal dunia.
Dalam upacara ini disertai pembakaran
sebuah boneka bunga (puspacanra), jadi
rupanya angka 12 melambangkan pelepasan
dosa atau bersifat mensucikan (Bahasa Bali
= memarisudha).

Pembuatan boneka 1amoang viang yaiyg,
telah meninggal selain di Bali juga terdapat
pada orang Kalang-Obong di Jawa. Jadi,
upacara sraddha tetap masih dikenal di Bali
dan Jawa. Bahkan perkataan sraddha itu
sendini di Bali masih tetap dikenal menjadi
sraddha, di Jawa berubah menjadi sadranan
atau nyadran yaitu mengunjungi makam
nenek moyang dalam bulan Ruwah atau
kenduri bersama di makam. Masyarakat
Tengger juga masih mengenal boneka sebagai
lambang orang yang telah meninggal dan
disebut bespa. Bespa dibuat dari bunga dan
daun-daunan seperti daun tlotok, andong,
Janur, bunga tanalayu, dan senikir (Singgih

34

Wibisono, 1956: 30). Selain bespa, boneka
tersebut juga dinamakan petra, yang mungkin
perkataan itu berasal dari bahasa Sansekerta
pitr yang berarti nenek moyang. Memang
menurut anggapan orang Tengger, bespa atau
petra tersebut melambangkan roh orang yang
telah meninggal.

Jadi, pada dasamya upacara sraddha,
atiwatiwa dan sebagainya merupakan
upacara kematian. Pada waktu upacara itu
dilaksanakan dengan salah satu syarat, yaitu
pembuatan boneka sebagai lambang orang
yang telah meninggal. Di Bali, pada waktu
upacara memukur yang pasti berpangkal dan
pesta kematian pada jaman dahulu, dibuat
sebuah boneka yang disebut sekah atau
puspacarira. Tentu hal i berkaitan pula
dengan pembuatan boneka Sang Hyang
Puspacarira pada waktu upacara sraddha
dalam kitab Nagarakertagama.

Dari sumber prasasti diketahui pula
bahwa Sn Girindrawardhana Dyah Rana-
wijaya memberi perintah kepada Sri
Brahmaraja atau Ganggadhara untuk
melangsungkan upacara sraddha bagi raja
yang meninggal 12 tahun sebelumnya di
Dahanapura. Upacara itu diperuntukkan bagi
raja Singhawikramawardhana (Dyah
Suraprabhawa), yang meninggal 12 tahun
sebelum upacara berlangsung. Jadi ber-
dasarkan dua sumber tersebut diketahui
bahwa pada jaman Majapahit telah
dilaksanakan dua kali uapacara sraddha yaitu
untuk Gayatri dan untuk Singhawi-
kramawardhana.

Seperti telah diuraikan di atas, bahwa
istilah yang berhubungan dengan atiwatiwa
terdapat di dalam sumber naskah dan prasasti.
Kitab Kidung Sunda menyebut perkataan
titiwa dan Tantu Panggelaran menyebut
hatitiwa, sedangkan Lontar Siwatatwapurana




mengatakan upacara atiwatiwa atau ngaben,
yang bermaksud supaya atma mendapat
tempat dan bersatu dengan dewa pitara
lainnya. Sumber prasasti dari Jawa Tengah
yaitu prasasti Siwagreha menyebut patiha
yang diperkirakan oleh Casparis sama dengan
upacara tiwah suku Dayak Ngaju di
Kalimantan. Selanjutnya tembaga Sabhaya
dari Bali menyebut upacara kematian
atiwatiwa yang merupakan pesta asli In-
donesia meskipun pelaksanaanya di Bali
kemudian mendapat pengaruh agama Hindu.

C. Penutup

Setelah menguraikan sedikit tentang upa-
cara sraddha dan upacara kematian lainnya
dari beberapa daerah di Indonesia, maka
sampailah sekarang pada bagjan penutup.
Namun hal ini tidak berarti bahwa
masalahnya sudah tuntas dan selesai sama
sekali, bahkan sebaliknya. Semakin jauh
meneliti masalah sraddha dan upacara
kematian lainnya, semakin bertambah rumit
masalah yang dihadapi. Hal ini disebabkan
karena kurangnya data yang dapat diperoleh,
oleh karena itu segala sesuatu yang telah
diuraikan dalam pembahasan tersebut di atas
perlu dikaji kembali. Masalah penting yang
perlu diketahui yaitu upacara kematian di
Indonesia memang sangat beraneka ragam.
Upacara kematian itu dapat dibedakan
menurut jaman perkembangannya, yaitu
dalam Berita Cina dikenal adanya tiga
macam cara penguburan mayat di Majapahit
pada masa itu, yaitu pada jaman prasejarah,
jaman pengaruh Hindu dan Buddha, dan
jaman pengaruh kebudayaan Islam.

Meskipun cara penguburan lain banyak
terdapat di wilayah Indonesia lainnya,
mengingat luasnya wilayah Indonesia,
mengakibatkan tidak semuanya dapat
diketahui. Seperti halnya mengenai upacara
kematian yang telah disebutkan di atas,
meskipun istilahnya bermacam-macam,
tetapi pada dasamya mempunyai kesamaan

35

yaitu suatu upacara yang berkaitan dengan
kematian.

DAFTAR PUSTAKA

Berg, C.C. 1927. “Kidung Sunda” dalam BKI
jilid 83, GravenhageMartinus Nijhoff,
him. 1 - 180.

Brandes, J.L A. 1913. OJO Deel IX. Batavia:
Albrecht & Co, him. 216 -226.

Brandes, J L.A. 1896. Pararaton (boek der
Koningen can Tumapel en van
Majapahit). Batavia: Albrecht &
s’Hage Nijhoff, him. 29 -32.

Caspanis, J.G. de. 1956. Prasasti Indonesia
II. Bandung: Masa Baru, him. 280 -
330.

Ginarsa, Ketut. 1973. “Prasasti Baru Raja
Ragajaya” dalam MIS1jilid V. Jakarta:
Bhratara, him. 27 - 83.

Groeneveldt, W.P. 1960. Historical Notes on
Indonesia and Malaya Compiled from
Chinese Sources. Jakarta: Bhratara.

Lembaga Bahasa dan Budaya, Universitas
Indonesia. 1954. Prasasti Bali.
Bandung: Masa Baru.

Williams, Monier. 1963. A Sanskrit English
Dictionary. Oxford University.

Pigeaud, Th. 1960. Jaya in the Fourteenth
Century vol 1 & II. The Hague-
Martinus Nijhoff.

Pigeaud, Th. 1963. De Tantu Panggelaran.
Leiden.

Riwut, Tjilik. 1979. Kalimantan Memba-
ngun. Palangkaraya.

F - - <>



SITUS-SITUS ARKEOLOGI
DI KABUPATEN OGAN KOMERING ULU
PROVINSI SUMATERA SELATAN

Tri Marhaeni S.B.

( Balai Arkeologi Palembang )

A. PENDAHULUAN

Wilayah Kabupaten Ogan Komering
Ulu (OKU) secara astronomis terletak di
antara 103,4°-104,9° BT dan 3,7°- 4, 9°LS.
Wilayah ini berbatasan dengan wilayah
Kabupaten Ogan Komering Ilir di sebelah
utara, Provinsi Lampung di sebelah timur,
Provinsi Bengkulu di sebelah selatan dan
Kabupaten Muara Enim di sebelah barat.

Luas wilayah kabupaten ini 10.408 km?;
sebagian besar merupakan dataran dan rawa,
sedangkan sebagian kecil merupakan
Pegununungan Bukit Barisan yang
membentang dari baratlaut ke tengara
(Anonim, 1984; Gafur dan Pardede, 1988).
Dari pegunungan tersebut mengalir dua buah
sungai besar yang melalui wilayah ini, yaitu
Sungai Ogan dan Komering, dan kemudian
bermuara di Sungai Musi, Palembang, Sungai
Ogan mempunyai dua aliran anak sungai,
yaitu Sungai Lengkayap dan Rambang,
sementara itu Sungai Selabung, Bumai dan
Babatan adalah anak Sungai Komering. Di
wilayah ini mengalir pula sungai-sungai kecil
lainnya sebanyak 49 aliran (Anonim, 1984)

Sungai-sungai tersebut penting artinya
bagl penduduk setempat, tidak hanya sebagai
sumber air dan makanan (ikan), melainkan
juga sebagai jalur transportasi. Sungai Ogan
dan Komering sampai sekarang masih
digunakan sebagai jalur transportasi air,
meskipun alat transportasi darat sudah
dimanfaatkan pula. Di Sungai Komering,
misalnya, sekarang masih dapat dilihat
lalulalang perahu motor yang mengangkut
barang-barang hasil bumi seperti pisang,

36

duku, beras, palawija, dll untuk dijual di
Palembang Pada masa lampau Sungai Ogan
dan Komering diduga mempunyai peranan
yang lebih penting lagi sebagai penghubung
wilayah OKU dengan dunia luar.

Pusat kebudayaan Palembang dan jalur
perhubungan laut internasional Selat Bangka
dapat dicapai dani wilayah ini melalu kedua
sungai tersebut dan Sungai Musi. Oleh karena
itu dapat dipahami bahwa di dalam peta
terlihat sebagian besar pusat-pusat
permukiman dari tingkat dusun sampai ibu
kota kabupaten terletak di sekitar daerah
aliran sungai.

Sungai, rawa, dan danau yang banyak
terdapat di wilayah ini memungkinkan hidup
dan berkembangnya berbagai jenis ikan. Pola
adaptasi kehidupan penduduk di daerah
perairan tersebut sampai sekarang masih
terlihat pada pola menu makanannya. Tkan
bagi penduduk setempat merupakan gizi
makanan utama dan disukai banyak orang,
meskipun menangkap ikan hanya dilakukan
oleh sebagian kecil penduduk (Anonim,
1984). Manusia Prasejarah (Paleolitik) yang
hidup di wilayah diduga juga hidup dari
menangkap ikan. Hal itu terbukti dan alat-
alat batu yang ditemukan di aliran sungai
Ogan dan Lengkayap (Jatmiko, 1995).

Wilayah ini termasuk subur sehingga
memungkinkan tumbuhnya berbagai jenis
tanaman. Oleh karena itu sebagian besar
penduduknya mempunyai mata pencaharian
berkebun dan bercocok tanam. Komoditi



pertanian yang dihasilkannya terutama ialah
karet kopi, lada, cengkih, kayu manis,
tembakau, padi, dan palawija. Selain itu
dihasilkan pula komoditi sayuran antara lain
kubis, sawi, bawang putih, tomat, wortel,
lobak, buncis, kangkung, kacang-kacangan,
bayam, terong, mentimun, bawang merah,
lombok, dan kentang. Tidak ketinggalan pula
komoditi hutan berupa berbagai jenis kayu,
damar, rotan, dan bambu (Anonim, 1984).

Ada di antara jenis-jenis tanaman
tersebut merupakan komoditi perdaga-
gangan masa lampau sebagaimana disebut
dalam sumber-sumber sejarah. Antara lain
lada dan damar disebut dalam catatan
perjalanan musafir Cina I’'Tsing sebagai hasil
produksi Sriwijaya (Poesponegoro 1993 b).
Dalam sumber sejarah abad XVI - XVII,
beras, bawang merah, bawang putih, rotan,
dan damar merupakan komoditi ekspor bagi
Palembang, disamping lada sebagai komoditi
ekspor terpenting (Poesponegoro, 1993 c).

Tidak tertutup kemungkinan bahwa
dengan adanya sungai sebagai jalur transpor-
tasi, kebutuhan penduduk kota Palembang
serta komoditi-komoditi yang diekspor dari
kota tersebut sejak zaman Sniwijaya hingga
Kesultanan Palembang antara lain dipasok
dari wilayah pedalaman yang terletak di
daerah aliran Sungai Ogan dan Komering.
Kedudukan wilayah pedalaman sebagai hin-
terland (penyangga) keberadaan pusat
permukiman di Palembang pada masa
Kesultanan Palembang Darussalam terlihat
dari laporan N. J. Mayor Court. Court antara
lain melaporkan bahwa daerah Sungai Ogan
menghasilkan beras dan lada, sedangkan
daerah Sungai Komering di samping
menghasilkan beras dan lada, juga meng-
hasilkan rotan (Rahim, 1993).

Dalam uraian tersebut di atas terlihat
bahwa wilayah ini mempunyai potensi alam
yang mendukung muncul dan berkem-
bangnya permukiman manusia sejak masa
Prasejarah hingga masa-masa kemudian. Hal

itu dibuktikan dari peninggalan-peninggalan
arkeologi yang ditemukan dari penelitian-
penelitian yang telah dilakukan selama ini.

Peninggalan arkeologi di wilayah OKU
pertama kali dilaporkan oleh Bataviaasch
Genootschap van Kunsten en Wetenschappen
pada tahun 1885.Laporan tersebut dapat
dianggap perintis dari penelitian-penelitian
pada masa kemudian yang dilakukan oleh
F.M. Schnitger (1937), R. Soekmono (1954),
Machi Suhadi (1984), dan Rr Tn Wurjam
(1993). Penemuan situs-situs baru diung-
kapkan oleh Mujib (1984) dan Jatmiko
(1995).

B. SITUS-SITUS ARKEOLOGI
1. Kecamatan Martapura

Di Martapura pemah ditemukan alat-
alat batu paleolitik oleh sebuah tim penelitian
arkeologi yang dipimpin oleh Jatmiko dan
Pusat Penelitian Arkeologi Nasional Jakarta
pada tahun 1995. Delapan buah alat batu, di
antaranya berupa sebuah serut ujung besar
dan sebuah pisau besar, ditemukan di sekitar
Sungai Komering, masing-masing di ben-
dungan inigasi Desa Perjaya dan jembatan
sungai Desa Kotabaru.

Selebihnya (tidak dijelaskan bentuk-
nya) ditemukan di tepi jalan raya Kota
Martapura. Bahan alat-alat batu tersebut
tidak ditemukan di sungai tersebut, maka
diduga asalnya dari aliran Sungai Ogan
(Jatmiko, 1995). Dugaan tersebut diperkuat
dengan hasil survei yang dilakukan oleh R P.
Soejono bersama staf peneliti dari Balai
Arkeologi Palembang di Martapura dan Desa
Batuputih (Soejono, 1995).

2. Sungai Ogan dan Lengkayap

~ Alat-alat batu dari masa Paleolitik juga
ditemukan oleh tim penelitian tersebut di

aliran Sungai Ogan dan Lengkayap yang



mengalir di Baturaja. Alat-alat batu yang
diambil contohnya dari sungai-sungai
tersebut sebanyak 155 buah. Sampel sejumlah
itu tersebar di Desa Kemalaraja, Sukajadi,
Karangagung, Batu kuning, Banuayu,
Tandikat, Batuputih, dan Penyandingan.
Konsentrasi alat batu mulai menghilang di
Desa Ujan Mas dan Tabuhan di bagjan hulu
dan Desa Lubukbatanglama di bagian hilir.

Berdasarkan pengamatan yang dila-
kukan oleh tim penelitian diketahui bahwa
alat-alat batu yang ditemukan dibuat dan
bahan gamping kersikan (silicified limes
tone), tufa kersikan (silicified tuff), jasper,
kalsedon, obsidian, kuarsa, andesit, dan fosil
kayu. Selain itu diketahui pula bahwa alat-
alat batu yang ditemukan terdiri dari 18 jenis,
yaitu kapak genggam awal (proto hand-axe),
sudip (pick), serpih besar, bilah besar, serut
samping besar, serut cekung besar, serut
ujung besar, serut gigir besar, batu inti (core),
serpth dengan retus, serut gigir, serpih bentuk
limas (limacei), bilah, bilah berpunggung
datar, lancipan (borer), plsau pisau
berpunggung, korteks, dan gergaji (serpih
dengan retus besar).

Berdasarkan penelitian diketahui pula
bahwa untuk mendapatkan tajaman, jenis-
jenis alat batu tersebut dibuat dengan teknik
pemangkasan satu sisi (monofacial) atau dua
sisi (bifacial). Teknologi pemangkasannya
setaraf dengan teknologi pembuatan alat-alat
batu di Pacitan, Jawa Timur. Dibandingkan
dengan temuan-temuan dari situs-situs
lainnya, alat-alat batu dari situs ini mem-
punyai keistimewaan. Keistimewaannya, di
situs ini terdapat alat-alat batu yang dibuat
dari fosil kayu. Untuk membuat alat dari
fosil  kayu diperlukan keterampilan dan
kecakapan yang luar biasa karena bahan ini
selain bersifat keras, juga berserat.
Keistimewaan lainnya, di situs ini terdapat
alat batu berbentuk limas (limacei) yang
sangat jarang ditemukan di Indonesia
(Jatmiko, 1995).

38

Alat-alat batu yang ditemukan di Sungai
Ogan dan Lengkayap membuktikan bahwa
pada masa Plestosen (10.000 BP) di sekitar
sungai-sungai tersebut telah bermukim
manusia yang hidup pada tingkat teknologi
Paleolitik. Manusia yang hidup dalam tingkat
teknologi tersebut belum dapat menguasai
alam sekitamya, maka permukimannya selalu
berdekatan dengan sumber air untuk makan,
minum, dan menangkap ikan (Poesponegoro,
1993 a).

3. Desa Surabaya, Kecamatan
Bandingagung

Desa Surabaya terletak di tepi utara
Danau Ranau. Desa im1 merupakan pe-
mukiman yang padat. Sebagian besar
penduduknya hidup dan hasil perkebunan,
terutama kopi. Peninggalan arkeologi yang
terdapat di desa ini adalah apa yang oleh
penduduk setempat dinamai batu banding,
Batu banding merupakan susunan lima buah
batu yang membentuk semacam lantai.
Letaknya di atas dataran tanah yang
ditinggikan dan tanah di sekitamya. D1 antara
penduduk setempat mempercayai bahwa pada
masa lampau peninggalan tersebut digunakan
sebagai tempat berdin kepala suku untuk
mengawasi wilayah kekuasaannya. Bentuk
peninggalan semacam itu terdapat juga di
Ngada, Nusa Tenggara Timur yang sampai
sekarang masih berfungsi sebagai tempat
sesaji benih tanaman pertanian (Wurjani,
dkk., 1993).

Desa Surabaya mungkin merupakan
permukiman yang sudah berumur ratusan
tahun. Hal itu terbukt: dan peninggalan kuno
yang terdapat di desa ini seperti rumah
tradisional yang berumur sekitar 300 tahun,
naskah kertas dan tanduk kerbau yang
bertulis huruf Ranau, serta topi ulubalang,
Peninggalan-peninggalan tersebut sampai kini
belum pernah diteliti secara intensif,
meskipun mungkin penting artinya bagi
pembangunan kebudayaan daerah.




Sebagai misal, dari rumah tradisional
mungkin dapat diungkapkan arsitektur,
teknologi pembangunan atau makna
simbolisnya. Dari tulisan dalam naskah kertas
dan tanduk kerbau mungkin dapat digali nilai-
nilai kebudayaan masyarakat pendukungnya
karena kini kebanyakan masyarakat setempat
mungkin sudah tidak mengenal huruf Ranau
yang pernah dipergunakan oleh nenek
moyangnya itu. Huruf Ranau seperti
umumnya huruf-huruf di Sumatera bagian
selatan adalah huruf lokal yang bentuknya
dipengaruhi oleh huruf Sanskerta (Suhadi dan
Suroso MP, 1984). Menurut catatan Kantor
Depdikbud OKU yang dikutip oleh Machi
Suhadi, bentuk huruf Ranau mirip dengan
huruf Ogan, Komering, Daya maupun
Semendo, tetapi jumlahnya berbeda. Huruf
Ranau berjumlah 19 atau sama dengan huruf
Daya, tetapi lebih sedikit daripada huruf
Ogan (23 buah), Komring (23 buah), dan
Semendo (27 buah).

4. Desa Subik, Kecamatan Bandingagung

Sebagian besar desa ini merupakan per-
kebunan kopi. Permukaan tanahnya ber-
bukit-bukit. Peninggalan yang terdapat di
desa ini adalah batu lesung. Peninggalan
tersebut terletak di kebun kopi. Benda im
berbentuk balok tidak beraturan. Di te-
ngahnya terdapat lubang. Bahannya batu
andesit yang sudah mengalami pelapukan.
Terlihat benda ini sudah tidak utuh lagi,
terutama pada bagian tepian lubang. Uku-
rannya 92 x 72 x 78 cm. Diameter lubang
antara 52-75 cm.

Benda semacam itu juga ditemukan
di situs-situs lainnya di Indonesia. Biasanya
batu lesung ditemukan bersama dengan
benda-benda dan batu lainnya seperti dolmen,
menhir, batu dakon, dan lain-lain yang
semuanya disebut peningggalan megalitik dan
berfungsi sebagai sarana upacara pemujaan
roh nenek moyang. Pemujaan roh nenek
moyang diperkirakan muncul setelah manusia
mengenal hidup bercocok tanam Poespone-
goro,1993 a).

39

5. Desa Jepara, Kecamatan Bandingagung

Desa Jepara juga terletak di tepi Danau
Ranau. Wilayahnya berbukit-bukit dengan
ketinggiannya sekitar 550 m dari permukaan
laut. Sebagjan besar desa ini juga merupakan
area perkebunan kopi. Peninggalan-
peninggalan yang ditemukan di situs ini
adalah batu tumpat, batu kursi, dan candi.

a. Batu Tumpat atau Batu Tapak

Oleh penduduk setempat disebut batu
tumpat atau batu tapak karena pada
permukaan batu yang berbentuk balok ini
terdapat lekukan-lekukan menyerupai tapak-
tapak binatang berkaki empat seperti anjing,
kucing atau harimau. Benda ini membujur
arah barat laut-tenggara. Ukurannya 270 x
250 x 100 cm. Sebenamya benda ini belum
diketahui apakah buatan manusia atau bukan,
tetapi sementara dimasukkan kedalam
kelompok dolmen karena bentuknya mirip
dengan dolmen-dolmen yang ditemukan di
Telagamukmin, Lampung Tengah (Wuryani,
1993). Dolmen biasanya berbentuk balok
pipih yang disangga oleh batu-batu lainnya
yang lebih kecil sehingga menyerupai meja,
sehingga dolmen disebut juga meja batu.

Dolmen merupakan benda utama dalam
upacara pemujaan roh nenek moyang.
Dolmen dipercaya sebagai tempat
persemayaman roh nenek moyang. Pada
mulanya dolmen diduga sebagai tanda
penguburan, namun berdasarkan penelitian
R.P. Soejono di daerah Pasemah, Lahat,
benda-benda seperti tulang-belulang manusia
dan bekal kubur tidak ditemukan di dalam
tanah bawah dolmen. Pada suku-suku tertentu
diketahui bahwa pertemuan antarwarga suatu
suku diseselenggarakan juga di sekitar dolmen
dan dolmen dianggap sebagai tempat
keramat. Dalam memimpin pertemuan,
kepala suku duduk di atasnya (Poesponegoro,
1993 a).

b. Batu Kursi

Batu kursi ditemukan di lereng bukit



yang terjal. Bahannya batu andesit yang
terbentuk secara alami sedemikian sehingga
menyerupai bentuk kursi.Ukurannya 222 x
122 x 87 cm. Benda ini pun belum dapat
dipastikan sebagai peninggalan arkeologi,
tetapi ada kemungkinan bahwa batu kursi
tersebut pemah dimanfaatkan oleh manusia
pada masa Megalitik karena batu alam dalam
ukuran besar biasanya dimanfaatkan untuk
membuat sarana upacara pemujaan roh nenek
moyang, antara lain berupa dolmen, menhir,
batu dakon, termasuk batu kursi
(Poesponegoro, 1993 a).

¢. Candi Jepara

Candi i1 dinamai penduduk setempat
batu kabayan. Kabayan adalah kosa kata
bahasa Ranau yang artinya pengantin.
Penduduk sekarang tidak mengetahui
mengapa batu-batu candi yang terdapat di
situs ini disebut batu kabayan. Mungkin
karena batu-batu itu diberi pahatan motif hias
seolah-olah seperti pengantin.

Candi Jepara menarik perhatian sejak
ditemukan pada tahun 1885, tetapi penelitian
intensif baru dilakukan oleh Machi Suhadi
pada tahun 1984. Kerusakan candi ini cukup
parah karena, menurut informasi yang
diperoleh Rr. Tt Wurjani dkk (1993), banyak
batu candi yang dipindahkan antara lain untuk
pembuatan jalan. Dua buah batu candi ini,
masing-masing berbentuk pelipit dan an-
tefik, berpindah tempat sampai di Desa Subik,
tidak jauh dan candi ini.

Berdasarkan ekskavasi yang dilakukan
dalam penelitian tersebut diketahui bahwa
candi Jepara dibuat dari batu kapur yang
bahannya banyak terdapat di sekitarnya.
Denahnya empat persegi panjang berukuran
9,7 mx 8,3 m. Arah hadapnya timur laut atau
menghadap ke arah Danau Ranau.

Hal itu berbeda dengan candi-candi di
Jawa yang biasanya menghadap ke arah timur
atau barat, padahal candi ini juga berlanggam
Jawa Tengah abad IX - X sebagaimana

40

terlihat dari pelipit sisi genta dan setengah
lingkaran yang terdapat pada batu-batu
fondasinya. Berdasarkan hasil ekskavasi
diketahui pula bahwa candi ini belum selesai
dibangun. Hal itu dibuktikan oleh tim
penelitian berdasarkan adanya goresan-
goresan lengkung di bagian pintu masuk yang
masih berupa rancangan pola.

Selain itu bagian-bagian yang
ditemukan hanya berupa fondasi yang terdin
dari dua susunan batu dan ketebalannya rata-
rata 32 cm. Hal itu menimbulkan dugaan
bahwa candi ini dibangun dalam bentuk
semacam teras atau mandapa (Machi Suhadi
dan Suroso MP, 1984), bukan seperti candi
umumnya yang badan dan atapnya pejal
karena dibangun dengan konstruksi
batu.Umur candi ini tidak jauh berbeda
dengan Prasasti Hujung Langit (Bawang)
yang menurut Louis-Charles Damais ditulis
pada tahun Saka 919, atau 21 November 997
Prasasti tersebut terletak sekitar 25 km lurus
di sebelah tenggara candi Jepara. Huruf yang
digunakan ialah Jawa Kuna, sedangkan
bahasa yang digunakan 1alah Melayu Kuna
Pengaruh Jawa Kuna terlihat dalam sistem
penanggalannya. Berdasarkan berita Cina
yang menunjukkan bahwa pada tahun 992
dan 993 M terjadi peperangan antara Chopo
(=Jawa) dan Sanbotsai (Sriwijaya), Damais
berpendapat bahwa prasasti tersebut me-
rupakan jejak ekspedisi raja Dharmawangsa
Tguh di Sumatera (Damais 1995). Dugaan
tersebut dinilai sangat lemah karena 1si
prasasti itu sendin belum diketahu1 secara
jelas karena sulit dibaca karena aus
(Poesponegoro, 1993 b).

6. Desa Bandaragung, Kecamatan Band-

ing agung

Bandaragung mungkin sekali termasuk
desa yang sudah berumur ratusan tahun pula.
Hal itu tampak dari adanya peninggalan-
peninggalan kuna yang disimpan oleh Tjik
Oesin Hamzah (70 tahun). Benda-benda
warisan yang disimpannya berupa naskah



kulit kayu dan kertas yang ditulis dengan
huruf Ranau serta piagem dari tembaga yang
ditulis dengan huruf Jawa. Dikatakannya
bahwa naskah kertas itu merupakan surat
keputusan sebagai Pemangku Adat yang
berasal dari abad XVII-XVIII (Wuryani,
dkk., 1993). Sementara itu, piagem tersebut
belum diketahui isinya. Mungkin isinya
mengenai hal-hal yang tidak jauh berbeda
dengan piagem yang ditemukan di Desa
Sukabumi.

Di desa Bandaragung ditemukan
pula tiga buah kapak batu yang biasa disebut
oleh masyarakat gigi petir. Ketiga buah
artefak batu tersebut mungkin sekali sebelum
ditemukan masih insitu karena ditemukan
oleh Pak Subali ketika menggali sumur.
Menurut Rr. Tri Wuryani dkk, salah satu
kapak koleksi Pak Subali itu temyata adalah
apa yang dalam dunia arkeologi disebut
beliung atap, sedangkan yang lainnya adalah
belincung. Ketiga buah kapak batu tersebut
dibuat dengan cara diupam. Pada bagian
tajamannya tidak terdapat tanda-tanda bekas
pemakaian. Bahannya batu jaspis. Uku-
rannya: beliung atap 6,2 x 3,8 x 2,2 cm,
belincung nomor 1: 15 x 4,0 x 2,5 cm,
belincung nomor 2: 14,0 x 6,0 x 2,5 cm.

Beliung atap dan belincung yang
ditemukan di situs ini merupakan variasi dani
beliung persegi. Beliung persegi hampir
ditemukan di seluruh kepulauan Nusantara
seperti Semenanjung Malaya, Sumatera,
Jawa, dan Bali. Dalam situs arkeologi benda
tersebut penting artinya karena merupakan
tanda kehidupan manusia masa lampau yang
telah mengenal bercocok tanam. Masyarakat
demikian juga baru mengenal pemanfaatan
alat-alat dari logam (Poesponegoro, 1993 a).
Pada umumnya beliung persegi yang dite-
mukan tidak diketahui hubungannya dengan
temuan-temuan lainnya. Selain itu
kebanyakan tidak mempunyai tanda-tanda
bekas pemakaian sebagaimana yang di-
temukan di situs ini. Diperkirakan beliung
persegi yang tidak mempunyai tanda bekas

41

pemakaian itu berfungsi sebagai benda yang
dipercaya memiliki kekuatan magis atau
sebagai alat pertukaran dalam sistem
perdagangan sederhana (Poesponegoro, 1993
a). Sebagai contoh bahwa beliung persegi
tidak mesti berfungsi sebagai alat keperluan
sehari-hari adalah yang ditemukan di
Kunduran, Ulu Musi, Kabupaten Lahat. Di
situs tersebut beliung persegi ditemukan di
dalam tempayan kubur (Soeroso dan Budi
Wiyana, 1995).

7. Desa Sukabumi,
Bandingagung

Desa ini pernah dikunjungi pula oleh
Drs. Soekmono dari Dinas Purbakala pada
tahun 1954. Dilaporkan bahwa Hanafi Gelar
Dalem, seorang penduduk di desa ini,
mempunyai sebuah piagem tembaga yang
dikatakan berasal dari nenek moyangnya.
Piagem tersebut ditulis pada tahun 1690 Saka
(1774 M). Keadaan piagem ini sudah agak
rusak, di bagian tengah terdapat bekas lipatan
dan sobek sebagian. Ukurannya: panjang 34,6
cm, lebar 22 cm, dan tebal 0,4 mm.

Kecamatan

Dalam penelitiannya di Candi Jepara
tahun 1984, Machi Suhadi menyempatkan
pula mengadakan pembacaan atas piagem
tersebut. Menurut penelitiannya, piagem ini
ditulis dalam huruf Jawa dan berbahasa Jawa
pula. Asalnya dari Sultan Palembang yang
ditujukan kepada Pangeran Mangku Hanom
di Desa Tanjung. Isinya berupa peraturan hu-
tang-piutang, perdagangan, tuduhan mencun,

pembunuhan dan lain-lain.
8. Desa Pagardewa, Kecamatan
Bandingagung

Sebagian besar wilayah desa ini
merupakan permukiman penduduk. Rr. Tn
Waurjani dkk melaporkan bahwa di desa ini
banyak penduduk yang memiliki warisan
benda-benda kuna seperti keris, pedang,
tombak, dua buah piring keramik Cina dinasti
Ming dan Ching, ikat pinggang, bandul



Piring keramik merupakan komoditi
perdagangan pada masa Klasik (Hindu-
Budha) sampai dengan masa Islam/Kolo-
lonial. Apabila temuan keramik itu semula
dimiliki oleh penduduk yang tinggal di desa
ini, maka merupakan bukti bahwa manusia
yang bermukim di desa in1 sudah melakukan
perhubungan dengan dunia luar paling tidak
pada abad XVII.

Manik-manik pun merupakan bukti
adanya perhubungan dengan dunia luar, tetapi
sayang sekali Rr. Tri Wurjam dkk tidak
menguraikan tipe beserta kronologi manik-
manik yang dilaporkannya.

9. Desa Nikan, Kecamatan Buay Madang

Desa Nikan terletak di sekitar muara
Sungai Nikan dengan Sungai Komenng. Desa
i1 merupakan salah satu tempat asal-usul
perkembangan suku Komering. Menurut
centa tradisi, semula suku itu berasal dan
Sekala Berak di Bukit Pesags dekat Gunung
Seminung dan Danau Ranau. Pertama kali
para migran dan hulu Sungai Komering itu
bermukim di Sungai Macak sebelah barat,
dekat Rasuan. Kemudian mereka berpindah
lagi ke arah hulu sehingga sampai di
Mendayun, Kotanegara, Surabaya, dan
Nikan (Umary, 1986).

Tidak diketahui kapan peristiwa migrasi
dan daerah hulu Komering itu berlangsung,
Berdasarkan temuan keramik-keramik Cina
yang dikumpulkan oleh tim survei pada tahun
1994 diketahu1 bahwa permukiman di situs
s sudah berkembang pada abad XII-XIII.
Munglan migrasi itu berlangsung pada sekitar
abad XITI-X1II atau sebelumnya, tetapi sulit
dipercaya bahwa peristiwa yang berlangsung
pada masa itu masih diingat sampai sekarang,
tanpa bukti tertulis. Boleh jadi migrasi itu
terjadh pada n Islam, mengingat adanya

42

tokoh Puyang Mula Jadi yang kuburannya
terdapat di situs ini dan dipercaya oleh
penduduk sebagai pendiri dusun. Tokoh
tersebut diceritakan berasal dan hulu Sungai
Komering. Kalau benar demikian, maka para
migran itu bukan penduduk pertama yang
bermukim di desa im.

Didesa ini diberi nama Nikan karena di
sungai yang mengalir di desa ini banyak
terdapat ikan. Maka sungai tersebut dinamai
pula Sungai Nikan. Diceritakan bahwa
banyaknya ikan itu mula-mula diketahui oleh
beberapa orang yang sedang beristirahat
setelah melakukan perjalanan dengan perahu.
Beberapa butir nasi yang mereka makan
sambil beristirahat terjatuh ke dalam sungai,
sehingga terlihat banyak ikan berebutan untuk
memakannya (wawancara penulis dengan
Pak Holidi, 1994).

Keletakan desa ini terlihat strategis
karena Sungai Komering merupakan jalur
transportasi air yang menghubungkan pusat
peradaban di Palembang dengan daerah
pedalaman Selain itu, keletakannya di
persimpangan antara daerah aliran Sungai
Nikan dan Komering memungkinkan desa ini
dapat berkembang menjadi tempat terjadinya
kontak perdagagan yang dapat berlanjut
menjadi kontak sosial dan politik di antara
penduduk yang berasal dan kedua daerah
aliran sungai tersebut. Hal itu mungkin meru-
pakan salah satu faktor yang memungkinkan
muncul dan berkembangnya permukiman di
desa ini pada masa lampau, dengan candi
yang dibangun di desa ini sebagai salah satu
buktinya. Boleh jadi pula awal perkembangan
permukiman di desa ini disebabkan oleh
banyaknya ikan sebagaimana cerita tradisi
yang dipercayai penduduk. Perkembangan
suatu permukiman memang dapat terjadi dan
sejumlah faktor, antara lain adalah relatif
tidak jauh dari sumber daya alam yang
menjadi sumber penghidupan, aman dan
ancaman binatang buas dan bencana alam dan
dapat berhubungan dengan permukiman

lainnya untuk memenuhi kebutuhannya.

e =



Candi Nikan sekarang tinggal berupa
gundukan tanah yang oleh penduduk setempat
dinamai galah tanah, artinya leher tanah
disebut demikian karena gundukan tersebut
bentuknya menyerupai leher. Sekarang
gundukan tanah yang masih tersisa tinggal
sebagian kecil saja karena telah digali oleh
penduduk untuk pembangunan rumah. Di
sekitarnya terdapat serakan pecahan batu bata
yang di antaranya bertakuk. Adanya batu bata
bertakuk itu menunjukkan bahwa candi ini
dibangun dari susunan batu bata yang antara
lain dipasang dengan sistem takuk.

Di situs ini ditemukan pula sebuah lapik
arca batu sebagai bukti lainnya bahwa di si-
tus ini pemah berdir candi. Sekarang temuan
tersebut dikeramatkan karena dikaitkan
dengan Puyang Mula Jadi, sehingga disimpan
pula di dalam cungkup makam tokoh tersebut.
Bentuk lapik ini bulat dan dihias dengan
pelipit setengah lingkaran dan motif padma.
Pada bagjan tengahnya terdapat lubang empat
persegi yang mungkin merupakan tempat
untuk memasang arca yang didirikan di
atasnya. Bahannya batu berwama abu-abu
dan keras. Kondisinya masih baik, tetapi
sudah pecah pada bagjan permukaan atasnya.
Pecahannya terlihat disengaja. Ukuran lapik:
diameter 56 cm, tinggi 16 cm, lubang 20 x
20 cm.

Di Nikan terdapat pula peninggalan-
peninggalan kuna yang disimpan oleh
penduduk setempat (Bapak Ahmad Kemala)
sebagai benda warisan orang tua. Benda-
benda warisan itu antara lain adalah sebuah
mangkuk keramik yang diperkirakan dari
masa Dinasti Sung (abad XII-XIII), semasa
dengan sejumlah pecahan-pecahan keramik
yang ditemukan di situs ini. Selain itu adalah
sebuah guci berglasir coklat dan berhias yang
belum diketahui tempat dan masa pembu-
atannya.

10. Desa Adumanis, Kecamatan Cempaka

Adumanis termasuk desa yang terletak
di daerah aliran Sungai Komering. Di desa

43

ini juga mengalir Sungai Tanjung yang
bermuara di sungai besar tersebut Daerah
ini merupakan dataran rendah yang subur dan
cocok untuk pertanian padi tadah hujan dan
palawija. Oleh karena itu dapat dipaham
bahwa permukiman penduduk di desa
sudah berkembang sejak ratusan tahun yang
lalu, paling tidak sejak abad XVIII
berdasarkan temuan keramik-keramik Cina
tertua (Mujib, 1994). Namun, berdasarkan
cerita tradisi diperkirakan bahwa
permukiman di desa ini sudah ada pada akhir
abad XVI, sebelum Islam tersebar. Islam
diajarkan pertama kali di daerah marga
Semendawai Suku Tiga, termasuk Adumanis,
pada akhir abad XVI. Penyebamya adalah
Said Ahmad Al Idrus alias Tuan Tanjung
Darussalam dari Banten (Umary, 1986;
naskah silsilah tulisan Andi M.Ch., 1954).
Dalam menyebarkan Islam, tokoh tersebut
bertempat tinggal di Adumanis sampai
meninggal dunia dan dimakamkan di desa ini
pula.

Tuan Tanjung Darussalam sangat
dikenal oleh masyarakat di sekitarnya.
Makamnya masih sering diziarahi serta
dipelihara. Makam tersebut terletak dalam
suatu kompleks permakaman yang berukuran
25 m x 200 m. Di dalam kompleks terdapat
empat buah cungkup yang terkenal karena di
dalamnya terdapat makam tokoh-tokoh
setempat seperti Tuan Tanjung Darussalam,
Tuan Penghulu Surgi, Tuan Kelabai Bayan,
Tuan Syeikh, Tuan Kadi, dan Tuan Damim.
D1 sekitar makam tokoh-tokoh tersebut ter-
dapat makam-makam penduduk biasa
(Mujib, 1994).

Makam - makam di kompleks tersebut
ditandai pula dengan sepasang nisan
sebagaimana makam kaum muslim umum
nya. Sebagian nisan dibuat dan batu, se-
dangkan lainnya dari kayu. Nisan batu
merupakan nisan asli sebelum digantikan
dengan nisan kayu yang dipasang belum lama
ini. Sebagai contoh, sekarang nisan batu
makam Tuan Tanjung Darussalam sebelah



utara diganti dengan nisan kayu yang baru.
Meskipun nisan kayu yang baru itu lebih
megah hiasannya, dari sudut pandang
arkeologi penggantian nisan asli tidak
dibenarkan karena mengubah bukti otentik.
Dari bahan dan bentuk nisan itu dapat
dipelajari berbagai hal untuk merekonstruksi
kehidupan manusia masa lampau.

Nisan batu makam Tuan Tanjung
Darussalam berbentuk daun kumis kucing,
sama dengan nisan-nisan makam penduduk
biasa yang terletak di sekitarnya (Mujib,
1994). Nisan batu tersebut mirip dengan
nisan-nisan kuna di Aceh.

Peninggalan kuna lainnya di Desa
Adumanis adalah mustaka masjid yang
sekarang dipasang di masjid Ar-Rahman yang
didirikan tahun 1925. Mustaka tersebut
diceritakan semula dipasang di puncak kubah
masjid yang didirikan di dekat kompleks
makam Tuan Tanjung Darussalam. Bahannya
logam yang tebal dan berat. Bentuknya seperti
bunga cempaka putih. Bentuk semacam itu
terdapat pula di Yogyakarta dan sekitamya,
seperti di masjid makam Giriloyo, masjid
makam Pajimatan Imogiri, masjid Gede
Yogyakarta, dan masjid makam di Jenar
Purworejo (Mujib, 1994). Kesamaan ter-
sebut boleh jadi disebabkan oleh kontak yang
pernah terjadi atau karena sumber pengaruh
yang sama.

Secara sepintas diperoleh kesan bahwa
peninggalan - peninggalan kuna di Adumanis
menarik sebagai bahan penelitian, tetapi data
yang diperoleh sampai saat ini belum
memadai karena penelitian belum dilakukan
secara intensif. Lebih menarik lagi apabila
penelitian mencakup pula makam-makam
kuna lainnya yang belum pemah sekali pun
diteliti seperti makam-makam Hamimul
Hamim dan Tuan Di Pulau, juga tokoh-tokoh
penyebar Islam di daerah setempat.

11. Situs-situs lainnya
Bapak Rosyid, seorang kolektor benda

44

antik yang bertempat tinggal di Baturaja,
mempunyai koleksi benda-benda keramik
kuna seperti piring, botol, tempayan, dan guci
yang dikatakan berasal dan sekitar wilayah
Kecamatan Baturaja, Pengadonan, dan
Muara Dua (Rr. Tri Wurjani, dkk., 1993).
Menurut penelitian Rr. Tri Wurjani dkk,
sebuah botol koleksinya itu ternyata adalah
buatan Siam pada abad XIV-XV.
Selanjutnya, tiga buah tempayan keramik
adalah buatan Cina dari masa dinasti Ming
(abad XVI-XVII) dan tujuh buah guci adalah
buatan Cina dari masa dinasti Ching (abad
XVII). Temuan-temuan tersebut merup akan
suatu bukti lagj betapa besamya intensitas
hubungan antara masyarakat OKU pada
masa itu dengan masyarakat luar melalui jalur
perdagangan.

Dari Bapak Rosyid pula, tim penelitian
yang dipimpin oleh Rr. Tri Wurjani tahun
1993 memperoleh informasi akan adanya
keramik kuna dan batu bertulis di wilayah
Kecamatan Pulau Beringin. Namun,
informasi tersebut belum dibuktikan
kebenarannya.

C. PENUTUP

Letak geografis wilayah Kabupaten
Ogan Komering Ulu beserta kondisi dan
sumber daya alam yang dimilikinya temyata
mendukung muncul dan berkembangnya
pemukiman manusia sejak awal masa
Prasejarah (Paleolitik) hingga masa-masa
kemudian secara berkesinambungan. Ber-
dasarkan bukti-bukti arkeologis diketahui
bahwa pemukiman di wilayah ini tidak hanya
berkembang di dataran rendah, melainkan
juga di dataran tinggi. Baik permukiman di
dataran rendah maupun tinggi semuanya
terletak di sekitar sumber air, seperti sungai,
rawa, dan danau.

Dengan kondisi dan kekayaan alam
beserta teknologi yang memadai, masya-
rakat yang bermukim di wilayah ini dapat ber-



komunikasi dengan dunia luar dan mengikuti
arus peradaban yang sedang berkembang
sebagaimana terbukti dari peninggalan-
peninggalan arkeologis yang ditemukan.
Intensitas komunikasi itu secara sepintas
terlihat kuat sebagaimana terbukti dari
adanya candi, keramik kuna, dan makam
yang ditemukan di wilayah ini. Hal itu
menunjukkan bahwa sebelum menerima
pengaruh asing, masyarakat yang bermukim
di wilayah ini telah mempunyai kebudayaan
yang memadai menurut ukuran zamannya.
Dalam berhubungan dengan dunia luar,
mayararakat yang bermukim di wilayah ini
tidak hanya mendapat pengaruh asing,
melainkan mungkin juga memben andil bagj
kelangsungan hidup pusat kekuasaan, kebu-
dayaan dan peradaban di Palembang sejak
masa Hindu-Budha (Klasik) hingga masa Is-
lam.

Tentunya banyak aspek-aspek kehidu pan
masa lampau di wilayah ini yang masih
menjadi agenda permasalahan bagj peminat
dan peneliti arkeologi pada masa mendatang.
Masyarakat luas pun tentu menunggu hasil
penelitiannya. Namun, data yang diperoleh
selama ini tampaknya belum memadai untuk
melaksanakan tugas yang tiada ringan itu. Hal
itu tidak saja karena penelitian secara intensif
dan merata belum dilakukan, melainkan juga
karena kondisi warisan nenek moyang yang
ditinggalkan tersisa relatif sedikit, baik
akibat proses alamiah maupun akibat
perbuatan manusia yang sengaja atau tidak
sengaja. Kerusakan yang disebabkan oleh
perbuatan manusia sangat disayangkan
karena sebenarnya dapat ditanggulangi
sebelum terjadi.

DAFTAR PUSTAKA

Anonim. 1984. Monografi Daerah
Kabupaten Ogan Komering Ulu

Damais, Louis-Charles. 1995. Epigrafi dan
Sejarah Nusantara: Pilihan Karangan
Louis-Charles Damais, Jakarta: Pusat
Penelitian Arkeologi Nasional

Gafur dan Pardede. 1988. “Laporan Geologi
lembar Baturaja Skala 1:250.000”.
Tanpa kota: Pusat Penelitian dan
Pengembangan Geologi. (tidak
diterbitkan)

Jatmiko. 1995. “Laporan Penelitian Ar-
keologi Di Situs Margtapura dan
Baturaja Kabupaten Ogan Komering
Ulu Provinsi Sumatra Selatan”,
Laporan Penelitian Arkeologi. Ja-
karta: Pusat Penelitian Arkeologi
Nasional. (tidak diterbitkan)

Mujib. 1994, “Laporan Survei di Makam
Tuan Tanjung Idrus Salam Desa
Adumanis Kecamatan Cempaka Ka-
bupaten Ogan Komering Ulu”, La-
poran Penelitian Arkeologi. Palem-
bang: Balai Arkeologi Palembang,
(tidak diterbitkan)

Poesponegoro, Marwati Djoened dan
Nugroho Notosusanto (Ed.). 1993 a.
Sejarah Nasional Indonesia 1. Edisi
ke-4. Jakarta: Balai Pustaka

. 1993 c. Sejarah Nasional
Indonesia III. Edisi ke-4. Jakarta:
Balai Pustaka

. 1993 b. Sejarah Nasional
Indonesia Il Edisi ke-4. Jakarta: Balai

Pustaka.
Rahim, Husni. 1993. “Kesultanan Palembang
Menghadapi Belanda serta Masuk dan

Berkembangnya Islam di Daerah
Palembang”, dalam Sejarah,

Pemikiran, Rekonstruksi, Persepsi 3.
Jakarta: MSI dan Gramedia

Schnitger, FM. 1937. The Archaeology of
Hindoo Sumatra. Leiden: E.J. Bnill.



Soejono, R.P. 1995. “Laporan Perjalanan ke
Baturaja, Sumatera Selatan”. (tidak
diterbitkan)

Soekmono, R. 1985. “Kisah Perjalanan ke
Sumatera dan Jambi”. Amerta 3. Edisi
ke-2. Jakarta: Pusat Penelitian
Arkeologi Nasional.

Soeroso dan Budi Wiyana. 1996. “Laporan
Penelitian Situs Kubur Tepayan di
Desa Kunduran Kecamatan Ulu Musi
Kabupaten Lahat Propinsi Sumatera
Selatan: Sebuah Informasi Awal Situs
Kubur Masa Paleometalik”. Laporan

Penelitian Arkeologi. Palembang:

Balai Arkeologi Palembang (tidak
diterbitkan

Suhadi, Machi. dan Suroso. 1984. “Laporan
Penelitian Arkeologi Klasik di Situs
Jepara, Sumatera Selatan”, Laporan
Penelitian Arkeologi. Jakarta: Pusat
Penelitian Arkeologi Nasional. (tidak
diterbitkan).

Umary, Barmawy. 1986. “Masuknya Islam
di Daerah Ogan Komering Ulu dan
Ogan Komering Ilir”, dalam K H.O.
Gadjahnata dan Sri Edi Swasono. ed.
Masuk dan Berkembangnya Islam di
Sumatera Selatan. Jakarta: Ul Press.

Wurjani, Rr. Tri. 1993. “Survei Arkeologj di
Situs Danau Ranau Sumatera
Selatan”, Laporan Pencelitian Arkeo-
logi. Jakarta: Pusat Penelitian Ar-
keologi Nasional.



	Cover.pdf
	Daftar Isi.pdf
	Dewan Redaksi.pdf
	Pengantar Redaksi.pdf
	01.pdf
	02.pdf
	03.pdf
	04.pdf
	05.pdf
	06.pdf
	07.pdf
	08.pdf
	09.pdf
	10.pdf
	11.pdf
	12.pdf
	13.pdf
	14.pdf
	15.pdf
	16.pdf
	17.pdf
	18.pdf
	19.pdf
	20.pdf
	21.pdf
	22.pdf
	23.pdf
	24.pdf
	25.pdf
	26.pdf
	27.pdf
	28.pdf
	29.pdf
	30.pdf
	31.pdf
	32.pdf
	33.pdf
	34.pdf
	35.pdf
	36.pdf
	37.pdf
	38.pdf
	39.pdf
	40.pdf
	41.pdf
	42.pdf
	43.pdf
	44.pdf
	45.pdf
	46.pdf

