¥,
SR,
o 2 A7)
t "
o E===ns-
& "y
o = ‘\/
o =
NE
ot
-

g
<
N

UPACARA TRADISIONAL SAPARAN

DAERAH GAMPING DAN WONOLELO
DAERAH ISTIMEWA YOGYAKARTA

DEPARTEMEN PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN



UPACARA TRADISIONAL SAPARAN
DAERAH GAMPING DAN WONOLELO
YOGYAKARTA



Milik Departemen P dan K
Tidak diperdagangkan

UPACARA TRADISIONAL SAPARAN
DAERAH GAMPING DAN WONOLELO
YOGYAKARTA

Penyusun
Drs. Tashadi
Drs. Gatut Murniatmo
Ny. Jumeiri Siti Rumijah, BA.

Penyunting :
Drs. Suratmin

DEPARTEMEN PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN
DIREKTORAT JENDERAL KEBUDAYAAN
DIREKTORAT SEJARAH DAN NILAI TRADISIONAL
PROYEK PENELITIAN, PENGKAJIAN DAN PEMBINAAN
NILAI-NILAI BUDAYA
1992-1993



KATA PENGANTAR

Assalamu'alaikum wr. wb.

Puji syukur kami panjatkan kepada Allah Swt. yang telah melimpahkan
rahmat-Nya sehingga dapat menerbitkan buku yang berjudul Upacara
Tradisional Saparan Di Daerah Gamping Dan Wonolelo Yogyakarta. Buku
ini merupakan salah satu hasil kegiatan Proyek Inventarisasi dan Dokumentasi
Kebudayaan Daerah, Daerah Istimewa Yogyakarta tahun anggaran
1985/1986. Sedang penerbitannya baru dapat dilaksanakan pada tahun
anggaran 1992/1993, setelah melalui proses penyuntingan.

Berhasilnya usaha penerbitan buku ini, selain memperkaya khasanah
perpustakaan kita, juga dimaksudkan agar dapat digunakan sebagai pelengkap
atau bahan pembanding terhadap studi tentang upacara tradisional maupun
studi kebudayaan pada umumnya. Kecuali itu, juga merupakan salah satu
usaha pelestarian warisan budaya Jawa.

Kami menyadari, bahwa berhasilnya usaha ini selain berkat kerja keras dari tim
penyusun dan tim penyunting, juga adanya kerja sama yang baik serta bantuan
dari Pemerintah Daerah Tingkat I, Pemerintah Daerah Tingkat II, dan bantuan
dari para informan serta pihak lain.

Khusus kepada Direktur Jenderal Kebudayaan Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan dan Kepala Kantor Wilayah Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan Propinsi Daerah Istimewa Yogyakarta, yang telah berkenan
memberikan kata sambutan pada buku ini, kami menyampaikan ucapan terima
kasih. Selain itu, kepada semua pihak yang telah memberikan bantuan demi
terbitnya buku ini, kami juga menyampaikan ucapan terima kasih.

Semoga buku ini ada manfaatnya.

Wassalamu'alaikum wr. wb.




SAMBUTAN
DIREKTUR JENDERAL KEBUDAYAAN
DEPARTEMEN PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN

Pesatnya kemajuan bidang ilmu dan teknologi menyebabkan terjadinya
pergeseran dan perubahan nilai-nilai budaya tradisional secara cepat. Menyada-
ri bahwa pergeseran dan perubahan itu sulit untuk dihindari, sementara
nilai-nilai budaya, norma-norma sosial dan pandangan hidup masyarakat seba-
gai warisan budaya bangsa perlu dijaga dipelihara dan dikembangkan, maka
kita dipaksa untuk berpacu dengan waktu dalam upaya melindungi dan meles-
tarikan warisan budaya tersebut.

Melalui Proyek Inventarisasi dan Pembinaan Nilai-nilai Budaya, telah di-
laksanakan inventarisasi dan penelitian kebudayaan daerah dari segala aspek-
nya. Hasil tersebut perlu didokumentasikan dan disebarluaskan ke seluruh lapi-
san masyarakat guna memperkaya wawasan dalam memahami dan menghayati
aneka ragam nilai budaya tradisional yang ada di Indonesia.

Oleh karena itu, langkah yang kita lakukan agar jangan berhenti sampai
pada penerbitannya saja. Berbagai buku yang telah diterbitkan perlu dijadikan
bahan acuan untuk digali, dikaji dan diungkap ke permukaan berbagai nilai bu-
daya yang positif dan relevan dengan perkembangan dewasa ini. Berdasarkan
hasil kajian tersebut, diharapkan rangkaian kegiatan pelestarian nilai-nilai bu-
daya melalui pendidikan dan penanaman kepada seluruh lapisan masyarakat te-
rutama generasi muda dapat berjalan dengan mulus, walaupun harus berhada-
pan dengan banyaknya nilai-nilai baru yang biasanya lebih menarik.

Mudah-mudahan dengan diterbitkannya naskah hasil penelitian Proyek
Inventarisasi dan Pembinaan Nilai-nilai Budaya DI Yogyakarta tahun 1992
akan memberikan dampak positif bagi pembangunan manusia Indonesia
seutuhnya. Akhimya, kami ucapkan terima kasih kepada semua pihak yang
telah membantu terbitnya buku ini.

Poeger

vii



SAMBUTAN KEPALA KANWIL DEPDIKBUD PROPINSI
DIY PADA PENERBITAN BUKU HASIL PROYEK
PENELITIAN, PENGKAJIAN DAN PEMBINAAN
NILAI-NILAI BUDAYA DIY TAHUN ANGGARAN
1992/1993

Assalamu'alaikum wr. wb.

Diiringi rasa syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa saya menyambut gembira
dengan diterbitkannya buku hasil Proyek Penelitian, Pengkajian dan
Pembinaan Nilai-Nilai Budaya Daerah Istimewa Yogyakarta Tahun Anggaran
1992/1993.

Buku ini mempunyai arti pentir.g bagi masyarakat yang ingin mengetahui lebih
dalam budaya masyarakat jawa terutama masyarakat di Daerah Istimewa
Yogyakarta.

Melalui buku ini dapat diketahui bagaimana perubahan-perubahan yang terjadi
di dalam masyarakat jawa khususnya masyarakat Daerah Istimewa Yogyakarta
dengan adanya perkembangan zaman dan kemajuan teknologi serta ilmu
pengetahuan, yang sudah barang tentu mempunyai pengaruh terhadap
kehidupan dan budaya masyarakat.

Selain itu buku ini merupakan inventarisasi dan dokumentasi tentang budaya
daerah khususnya Daerah Istimewa Yogyakarta yang sangat berguna bagi
pelestarian dan pengembangan budaya daerah yang pada saatnya dapat
memperkaya khasanah budaya bangsa.

Lebih dari itu buku ini dapat menambah koleksi pustaka tentang budaya jawa
dan sekaligus dapat merupakan bahan kajian dan referensi bagi peneliti dan
masyarakat yang berminat mendalami budaya masyarakat jawa khususnya
masyarakat Daerah Istimewa Yogyakarta.

Untuk itu kepada Pimpinan Proyek saya sampaikan terima kasih dengan telah
diterbitkannya buku ini, dan semoga buku ini dapat bermanfaat baik bagi
pengembangan ilmu pengetahuan maupun bagi kita semua.

Sekian dan terima kasih.
Wassalamu'alaikum wr. wb.




DAFTAR ISI

Halaman
KATA PENGANTAR ..o v
SAMBUTAN DIREKTUR JENDERAL KEBUDAYAAN DEPARTEMEN
PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN ......ooottiiaaeeaeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaann vii

SAMBUTAN KEPALA KANWIL DEPDIKBUD PROPINSI DIY PADA
PENERBITAN BUKU HASIL PROYEK PENELITIAN, PENGKAJIAN
DAN PEMBINAAN NILAI-NILAI BUDAYA DIY TAHUN ANGGARAN

TOO92/0903  ....corvenssmmsmmssisvssimnnsmsns ssinunsssisannsmmmssnmnssnsnsssnsunsasonninions ix
DAFTARIST  cocsmmeetimimmmnmonmumpansmonsmssosssssmnons s s s avi oo st Xi
BABI. PENDAHULUAN ........ccccccoeviviiniinnnn. S S 1
A. Masalah .....cooooiiiiiiii 2
B. Maksud danTujuan Penulisan/Perekaman ..................... 3
C. Ruang LingKup ......cccooeiiiiiiiiiiiiiiieeee e 4
D. Prosedur Perekaman/Penulisan ...........ccccocoovvvviiiiinnnnn. 5
BAB II. IDENTIFTRAS conssinssses svmmmssnin s sissmsssmsssimmssstngia s o 9
Bl LOKBSL ..cciomesmmssmmmianmssmsensannemsnsssmennesmmnenessmssmmsssmssmasss 9
B. Penduduk .........cccceeeiiiiiiiiiiiiiiiie e 18
C. Latar Belakang Sosial Budaya ..........cccccccoiiiiineeennnnnnnnn. 22
D. Sistem Religi .....cccovvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiecie e 31
BABIIl. DESKRIPSI UPACARA, .. osswsssssassmsssiniin sanssons dossnsssansn 35
A. Upacara Tradisional Saparan di Desa Ambarketa-
WANG. 5 amasusmsssmsssss porspusmmr s AR O 35
1. Nama upacara dan tahap-tahapnya .................... 35
2. Maksud dan tujuan upacara .............ccccevveeeeennnn. 36
3. Waktu penyelenggaraan .............cccccceeecuvneeennnn.. 38
4. Tempat penyelenggaraan ............cccoceevevveennnnnen. 39
5. Penyelenggaraan teknis upacara ........................ 39
6. Pihak-pihak yang terlibat dalam upacara ............. 40
7. Persiapan dan perlengkapan upacara ................. 40
8. Jalannya upacara menurut tahap-tahapnya ......... 47
9. Pantangan-pantangan yang harus dihindari ......... 56
10. Lambang-lambang atau Makna yang Terkandung
Dalam Unsur-unsur Upacara ...........ccccccuueeenne.. 56

xi



Halaman

B. Upacara Tradisional Saparan di Desa Widadamartani,

Ngemplak, Sleman .....cvesssusessssssresssssumsssassiss .
1. Nama upacara dan tahap-tahapnya ................... .
2. Maksud dan tujuan upacara ...........cccceeeeeenenenen. :
3. 'Waktu penvelenggaraan ...c.osimsssssomsssmmsssvenss .
4. Tempat penyelenggaraan upacara...........c...c.......
5. Penyelenggara teknis upacara..............ccocoueeenee.
6. Pihak-pihak yang terlibat dalam upacara ............ :
7. Persiapan dan perlengkapan upacara ................ .
8. Jalannya upacara selengkapnya .............cccc....... .
9. Pantangan-pantangan yang perlu ditaati ............
10. Makna yang terkandung dalam simbol-simbol upa-
BATA. susvusssiosespesesesns smsmpssssnssssssssmsins vsamtsssonanssass .
BAB V. KOMENTAR PENGUMPUL DATA ......ccccoooieeiereeeeieeeene, 2
DAFTAR PUSTAKA ...ttt .
DAFTAR INFORMAN ... .ttt e .
LAMPIRAN I o T o) . B) ) R ————————— ;
2. Peta Kabupaten Sleman ............ccccccuvvrnenernnnnnen. :
3. Kecamatan Gamping .........ccc.ccceeervveeeriieennnnnen. :
4. Kecamatan Ngaglik ....icsmvsercmmssmerssssemmennsios ;
5. Denah dan Route ..........cccccevvvevveenieiieeinnnn.
6. Gambar/Foto Visualisasi Upacara Saparan

Xii

Bekakak dan Pengarakan Pusaka Ki Ageng
WOROIRIA vussssnnss s sisnsi shimominsisssansssmnssmngssinssas

58
59
63
64
65
65
66
66
73
75

76

74
83
85
87
88
89
920
91

92



BAB 1
PENDAHULUAN

Pada hakekatnya kebudayaan yang merupakan hasil "budi" dan "daya"
manusia itu, mengangkat derajat manusia sebagai makhluk Tuhan yang
tertinggi diantara makhluk-makhluk Tuhan yang lain, seperti binatang dan
tumbuh-tumbuhan. Dengan kebudayaan kita dapat mengetahui tingkat
peradaban manusia pendukungnya. Namun demikian perlu kita sadari bahwa
tingkat kebudayaan dan peradaban itu banyak ditentukan oleh kemampuan
manusia itu sendiri dalam menghadapi tantangan alam sekitar atau lingkungan
dimana mereka tinggal dan hidup. Dalam hal ini nyata bahwa alam sekitar
memberi batas kemampuan manusia untuk berbuat dan melakukan sesuatu
sesuai dengan "akal” atau "budi" dan "dayanya”. Di sini manusia, kebudayaan
dan alam sekitar merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan dalam
kehidupan manusia.

Menurut Koentjaraningrat (1980: 217) setiap kebudayaan yang dimiliki

oleh manusia itu mempunyai 7 unsur-unsur kebudayaan yang bersifat universal.
Unsur kebudayaan itu adalah 1) bahasa, 2) sistem pengetahuan, 3) organisasi
sosial, 4) sistem peralatan hidup dan teknologi, 5) sistem mata pencaharian
hidup, 6) sistem religi, dan 7) kesenian.
Di samping kebudayaan menunjukkan derajat dan tingkat peradaban manusia,
fungsi lain dari kebudayaan adalah menunjukkan ciri kepribadian manusia
(bangsa) pendukungnya. Setiap kebudayaan yang menunjukkan pribadi
manusia pendukungnya itu memiliki tiga wujud kebudayaan yaitu : 1). Sistem
budaya (Cultural System) yang berupa ide-ide, gagasan-gagasan, nilai-nilai,
norma-norma. Dalam wujud sehari-hari wujud kebudayaan ini disebut adat
istiadat. 2). Sistem sosial (Social system) yang berupa suatu kompleks aktivitas
serta tindakan berpola dari manusia dalam hidup bermasyarakat. Aktivitas
manusia itu ditentukan oleh sistem budaya atau adat istiadat yang berlaku
dalam masyarakat itu. Sebagai suatu gambaran tentang aktivitas manusia itu
antara lain hubungan antara manusia satu dengan yang lain sebagai anggota
masyarakat, hubungan manusia dengan dunia gaib yang dihuni oleh roh-roh
halus. Khususnya hubungan antara manusia dengan dunia gaib ini antara lain
dilakukan dengan upacara-upacara keagamaan. 3). Hasil kebudayaan fisik,
berupa benda-benda sebagai hasil aktivitas, perbuatan dan karya manusia, yang
bersifat kongkrit, misalnya alat-alat perlengkapan hidup, baik yang digunakan
untuk kegiatan-kegiatan keagamaan maupun untuk kegiatan hidup sehari-hari
yang tidak bersifat sakral.



Kebudayaan yang merupakan pribadi manusia atau bangsa yang di
dalamnya mengandung norma-norma, tatanan nilai atau nilai-nilai itu perlu
kiranya dimiliki dan dihayati oleh manusia atau bangsa pendukungnya.
Penghayatan terhadap kebudayaan itu dapat dilakukan melalui proses
sosialisasi. dalam proses sosialisasi ini manusia sebagai makhluk individu mulai
dari masa kanak-kanak hingga masa tuanya belajar pola-pola tindakan dalam
hubungan pergaulan dengan individu-individu yang lain di sekelilingnya yang
menduduki beraneka macam peranan sosial yang ada dalam kehidupan
sehari-hari (Koentjaraningrat, 1980 : 243).

Dalam masyarakat yang sudah maju, norma-norma dan nilai-nilai
kehidupan itu dipelajari melalui jalur pendidikan, baik formal maupun non
formal. Sedang dalam masyarakat yang masih tradisional terdapat suatu bentuk
sarana sosialisasi yang disebut upacara tradisional. Penyelenggaraan upacara
itu penting artinya bagi pembinaan sosial budaya warga masyarakat yang
bersangkutan antara lain karena salah satu fungsinya adalah sebagai pengokoh
nommanorma serta nilai-nilai budaya yang telah berlaku. Hal tersebut
kemudian secara simbolis ditampilkan melalui peragaan dalam bentuk upacara
vang dilakukan dengan cara khidmat oleh warga masyarakat yang
mendukungnya, dan yang dirasakan sebagai bagian yang integral dan akrab
serta komunikatip dalam kehidupan kulturalnya. Sehingga dapat
membangkitkan rasa aman bagi setiap warganya di tengah lingkungan
kehidupan masyarakatnya, dan tidak kehilangan arah serta pegangan dalam
menentukan sikap dan tingkah lakunya sehari-hari. Demikian pula rasa
solidaritas antara sesama warga masyarakat dengan penyelenggaraan upacara
dapat menjadi lebih tebal.

A. MASALAH

Pasal 32 Undang-Undang Dasar 1945 dengan jelas mengatakan bahwa
"pemerintah memajukan kebudayaan”. Selanjutnya dalam penjelasannya juga
disebutkan bahwa kebudayaan bangsa ialah kebudayaan yang timbul sebagai
buah usaha budinya rakyat Indonesia seluruhnya. Kebudayaan lama dan asli
yang terdapat sebagai puncak-puncak kebudayaan di daerah-daerah di seluruh
Indonesia terhitung sebagai kebudayaan bangsa. Usaha kebudayaan harus
menuju ke arah kemajuan adab, budaya dan persatuan dengan tidak menolak
bahan-bahan baru dari kebudayaan asing yang dapat memperkembangkan atau
memperkaya kebudayaan bangsa sendiri serta mempertinggi derajat
kemanusiaan bangsa Indonesia.

Dari penjelasan pasal 32 UUD 1945 itu dapat kita ketahui bahwa bangsa
Indonesia mempunyai aneka ragam budaya. Keaneka ragamnya corak budaya

2



itu menunjukkan ciri masyarakat Indonesia yang majemuk. Dalam masyarakat
yang majemuk ini tidak terdapat sistem nilai yang disepakati oleh seluruh ang-
gota masyarakat, sehingga tidak ada integrasi sosial, dan yang ada merupakan
sub-sub sistem yang berdiri sendiri-sendiri (Nasikun, 1984 : 36).

Sehubungan adanya kenyataan tersebut di atas, maka masuknya
unsur-unsur budaya asing yang berbaur dengan budaya asli harus melalui seleksi
yang ketat. Hal ini perlu dilakukan agar supaya nilai-nilai luhur budaya bangsa
tidak terkikis pudar atau terdesak akibat adanya pengaruh unsur-unsur budaya
asing tersebut. Kemungkinan proses memudamya nilai-nilai luhur budaya
bangsa itu akan lebih cepat apabila belum membudaya dalam setiap warga
masyarakat pendukungnya. Kalau hal ini terjadi maka bangsa Indonesia akan
kehilangan kepribadiannya dan kehilangan pegangan atau pedoman dalam
memilih arah tujuan hidupnya sebagai bangsa yang berbudi luhur. Dengan
demikian timbullah masalah tentang bagaimana upaya yang harus kita lakukan
untuk melestarikan nilai-nilai luhur budaya bangsa, seperti misalnya yang
terkandung dalam upacara-upacara tradisional. Kecuali itu perlu pula kita amati
sampai seberapa jauh pelaksanaan upacara tradisional seperti misalnya upacara
Saparan itu dilakukan oleh masyarakat pendukungnya. Unsur-unsur upacara
tradisional manakah yang masih ditaati dan unsur-unsur upacara tradisional
yang mana )Jula yang sudah dilaksanakan atau tidak disertakan lagi dalam
pelaksanaannya. Dengan demikian kita akan mengetahui perubahan-
perubahan yang terjadi dalam pelaksanaan upacara tradisional itu. Kalau mung-
kin perlu pula kita ketahui faktor-faktor apa yang menyebabkan terjadinya pe-
rubahan-perubahan dalam pelaksanaan upacara tradisional tersebut.

B. MAKSUD DAN TUJUAN PENULISAN/PEREKAMAN
1. Tujuan Umum

Bertitik tolak dari adanya permasalahan tersebut di atas, maka penelitian
ini mempunyai tujuan untuk menginventarisasikan dan mendokumentasikan
khususnya tentang upacara tradisional yang berkaitan dengan kepercayaan
‘masyarakat setempat. Hasil inventarisasi dan dokumentasi ini untuk mendu-
kung kemungkinan pemanfaatan upacara tradisional dalam rangka pembinaan
sosial budaya anggota masyarakat Indonesia.

Kecuali itu usaha ini penting pula artinya bagi pengembangan kebudayaan na-
sional yang sedang tumbuh. Dengan demikian inventarisasi dan dokumentasi
upacara yang dilakukan oleh anggota masyarakat pendukung kebudayaan yang
bersangkutan, akan tetapi dapat pula disebarluaskan kepada masyarakat di luar
suku bangsa yang bersangkutan sebagai model-model upacara dengan segala
pengertian dan pemahaman atas nilai-nilai serta gagasan vital yang terkandung

3



di dalamnya. Di samping itu hasil inventarisasi dan dokumentasi ini juga dapat
digunakan untuk mengetahui pola cara berpikir masyarakat pendukungnya, se-
hingga dengan demikian dapat memberikan masukan kepada pemerintah pu-
sat dan daerah dalam menentukan kebijaksanaan dalam rangka pelaksanaan
pembangunan nasional.

2. Tujuan Khusus

Penelitian dan perekaman upacara tradisional Saparan di daerah Ambar-
ketawang, Gamping dan di daerah Wonolelo, Ngemplak, Kabupaten Sleman
ini bertujuan untuk :

a. Merekam seluruh peristiwa upacara baik benda-benda upacara maupun
laku upacara.

b. Mencatat dan merekam perubahan-perubahan dan perkembangan pe-
laksanaan upacara. Dengan demikian perkembangan pelaksanaan upa-
cara dari tahun ke tahun dapat diketahui dan dicatat.

c. Menjadikan rekaman ini sebagai bahan informasi budaya daerah khusus-
nya tentang upacara tradisional, untuk selanjutnya dapat digunakan se-
bagai bahan penelitian budaya daerah.

d. Menyediakan rekaman untuk bahan informasi budaya bagi kepentingan
pendidikan dan pengembangan pariwisata.

e. Memperkenalkan nilai-nilai luhur yang terkandung dalam upacara agar
dapat lebih dikenal, dihayati dan diwarisi oleh warga masyarakat pendu-
kung upacara khususnya dan masyarakat Indonesia pada umumnya.

C. RUANG LINGKUP

Upacara tradisional yang diteliti, diliput, dan direkam adalah upacara tradi-
sional Saparan Pengaran Pusaka Kyai Agung Wonolelo di kelurahan
Widodomartani, kecamatan Ngemplak, Sleman, yang dilaksanakan pada
tanggal 17 Oktober 1985, dan upacara Saparan Penyembelihan Bekakak di
Gunung Gamping, kelurahan Ambarketawang, kecamatan Gamping, Sleman,
yang diselenggarakan pada tanggal 1 Nopember 1985.

Upacara yang pertama merupakan upacara tahunan yang dilaksanakan
sekali dalam setahun pada setiap awal atau minggu pertama bulan Sapar (Sya-
far) dan biasanya dijatuhkan pada hari Kamis sore/malam. Upacara ini pada
hakekatnya merupakan upacara trah atau keluarga yang bersifat religius ma-
gis. Namun demikian pelaksanaan upacara ini baik moral maupun material
menjadi tanggung jawab seluruh warga masyarakat desa Widodomartani. Bah-
kan pemerintah kelurahan, pemerintah kecamatan, pemerintah daerah tingkat
II Sleman, Dinas Pariwisata, Kanwil Departemen Penerangan ikut turun tangan
dan memberi bantuan untuk pelaksanaannya.

4



Sedang upacara yang kedua juga merupakan upacara fahunan yang dilak-
sanakan sekali dalam setahun pada sesudah pertengahan bulan Syafar (Sapar,
Jawa) dan biasanya dijatuhkan pada hari Jum'at yakni sesudah Sholat Jum'at (+
pukul 14.00). Upacara ini pada hakekatnya merupakan upacara kurban dan se-
saji yang bersifat relegius magis. Pelaksanaan upacara ini baik moral maupun
material menjadi tanggung jawab seluruh warga masyarakat kelurahan Ambar-
ketawang. Namun demikian dalam pelaksanaannya baik pemerintah kelurahan,
pemerintah Kecamatan Gamping, pemerintah Kabupaten Sleman, Dinas Pari-
wisata maupun Kanwil Departemen Penerangan ikut aktif membantu dan ber-
partisipasi demi suksesnya upacara tersebut.

Adapun yang menjadi ruang lingkup atau sasaran penelitian, secara opera-
sional difokuskan pada : 1). Nama upacara dan tahap-tahapnya; 2). maksud
dan tujuan upacara; 3). waktu penyelenggaraan upacara; 4). tempat penyeleng-
garaan upacara; 5). penyelenggaraan teknis upacara; 6). pihak-pihak yang terli-
bat dalam upacara; 7). persiapan dan perlengkapan upacara; 8). jalannya upa-
cara, 9). pantangan-pantangan yang perlu ditaati dan 10). makna yang
terkandung dalam simbol-simbol upacara.

D. PROSEDUR PEREKAMAN/PENULISAN

Penelitian, perekaman dan penulisan upacara tradisional Saparan di dae-
rah Wonolelo, Ngemplak, Sleman dan di daerah Ambarketawang, Gamping,
Sleman ini dilaksanakan oleh suatu tim dari Proyek Inventarisasi dan Dokumen-
tasi Kebudayaan Daerah Istimewa Yogyakarta, dengan susunan :

Ketua : Drs. Tashadi
Anggota : 1. Drs. Gatut Mumiatmo
2. Ny. Jumeri Siti Rumidjah, B.A.
Dalam proses kegiatan penelitian, perekaman, dan penulisan upacara tradi-
sional Saparan tersebut ditempuh melalui dua tahap yakni:

1. Tahapl : proses kegiatan penelitian dan penulisan naskah laporan.
2. Tahap Il : merupakan proses kegiatan perekaman upacara dengan Video
Kaset, dan rekaman foto berwama.

ad.1. Pelaksanaan tahap 1 : proses kegiatan penelitian dan penulisan naskah
laporan.
Sesudah diadakan tahap persiapan (mempersiapkan dan mendalami ke-
rangka acuan atau TOR, pembuatan pedoman wawancara dan memper-
siapkan instrumen penelitian lapangan) dan ijin penelitian selesai, maka
dilaksanakan pengumpulan data dengan menggunakan metode antara
lain :



a. Metode kepustakaan.
Guna kelengkapan data dan informasi maupun sebagai pembanding,
digunakan dan diperhatikan juga karangan atau publikasi yang ada
sangkut pautnya dengan topik yang diteliti. Hal ini dirasakan perlu,
karena dapat juga digunakan sebagai pengecek kebenaran analisa
dan interpretasi maupun untuk membandingkan dengan teori-teori
yang ada.

b. Metode wawancara.

Untuk lebih melengkapi, menyempumakan dan menyocokkan hasil
pengumpulan data kepustakaan, maka diadakanlah wawancara de-
ngan para informan yang dianggap mengetahui tentang obyek yang
diteliti. Adapun cara pemilihan informan, pertama-tama sambil
menyampaikan surat ijin penelitian dan mengemukakan maksud dari
tujuan kedatangan tim di daerah penelitian kepada pamong
kelurahan (di dua lokasi kelurahan) dan kepada Camat (dua
kecamatan), kemudian ditanyakan siapa-siapa yang mengetahui atau
ahli dan mampu memberikan informasi tentang upacara tradisional
Saparan daerah masing-masing. Setelah berhasil menemui para ahli
atau tetua adat, pemuka atau tokoh-tokoh masyarkaat, pamong
desa, dan panitia penyelenggara upacara yang dipandang dan diang-
gap dapat memberikan berbagai informasi tentang upacara tradision
al Saparan di daerah masing-masing maka mereka kemudian dijadi-
kan informan dan selanjutnya diadakan wawancara.

¢. Metode observasi.

Metode ini digunakan untuk mengamati secara langsung terhadap
obyek-obyek atau tempat-tempat yang ada kaitannya dengan upaca-
ra, benda-benda upacara dan jalannya upacara. Dengan demikian
dapat dilakukan pengecekan secara langsung dan sekaligus dapat
memperkaya data dan informasi.

Setelah kegiatan penelitian dengan menggunakan ketiga metode
tersebut di atas selesai dilaksanakan, kemudian dilanjutkan dengan
kegiatan pengolahan data, dan akhimya diteruskan dengan penuli-
san naskah laporan.

ad.2. Tahap Il : proses kegiatan perekaman upacara dengan Video Kaset, dan
rekaman foto berwama.

Sebelum proses kegiatan perekaman upacara dilaksanakan, terlebih dahu-
lu dipersiapkan naskah skenario. Naskah ini merupakan petunjuk bagi crew
tehnik agar supaya pelaksanaan perekaman upacara dapat berjalan lancar dan

6



sesuai dengan rencana. Selanjutnya pada waktu upacara tradisional Saparari
berlangsung, dilaksanakanlah kegiatan perekaman dengan menggunakan Video
Kaset, dan rekaman foto berwama, sesuai dengan urutan-urutan jalannya upa-
cara, yakni mulai tahap persiapan hingga berakhimya upacara. Kegiatan selan-
jutnya adalah mengadakan editing dan pengisian narasi. Dengan berakhimya
kegiatan tersebut, selesailah seluruh kegiatan perekaman upacara tradisional
Saparan.

T %ok ——



BAB I
IDENTIFIKASI

A. LOKASI

Tempat pelaksanaan Upacara Tradisional Saparan di daerah Ambarke-
tawang, Gamping dan Wanalelo, Ngemplak, kebetulan berada dalam satu wi-
layah Kabupaten Sleman, Propinsi Daerah Istimewa Yogyakarta. Seperti telah
kita ketahui bahwa Daerah Istimewa Yogyakarta yang terletak di Jawa Tengah
bagian selatan ini terdiri dari satu daerah Kotamadia dan empat Kabupaten.

1. Kotamadia Yogyakarta terdiri dari 14 kecamatan, 45 kelurahan, dan
163 RK.

Sleman mempunyai 17 kecamatan, 86 desa.

Bantul memiliki 17 kecamatan, 76 desa.

Kulon Progo terbagi menjadi 12 kecamatan, 88 desa.

Gunung Kidul terdiri dari 13 kecamatan, dan 144 desa.

Kabupaten Sleman yang termasuk daerah tingkat Il dalam Propinsi Daerah-Isti-
mewa Yogyakarta secara geografis terletak di bagian utara Daerah Istimewa
Yogyakarta berbentuk mirip segitiga (fumpeng) dengan puncak Gunung Mera-
pi setinggi 2.911 m di atas permukaan air laut, dan wilayah ini termasuk dae-
rah Hinderland. Secara astronomis terletak pada posisi 7°34'51" — 7°47'03",
Lintang Selatan, dan 107°15'03" — 110°28'30" Bujur Timur.

Mengenai luas wilayah Kabupaten Sleman tercatat 574.82 km2, terbagi
menjadi 17 kecamatan 86 desa dan 1.207 dusun.
Daerah ini termasuk daerah potensial disebabkan adanya peninggalan bangu-
nan masa lampau, tempat-tempat mengandung sejarah, banyaknya perguruan
tinggi, adanya tempat-tempat yang mempunyai nilai seni dan lain sebagainya.
Diantara sekian banyak tempat-tempat yang dianggap sakral tadi, termasuk
tempat yang biasa untuk mengadakan upacara tradisional Saparan yang terda-
pat di Kecamatan Gamping, Desa Ambarketawang, serta Saparan Wonolelo di
Kecamatan Ngemplak, Desa Widadamartani.

Uk W

Adapun Kecamatan Gamping yang termasuk salah sebuah Kecamatan.di
Kabupaten Sleman, mempunyai wilayah seluas 3530,1800 hektar terdiri dari 5
desa dan 59 dusun.

Lima desa tadi ialah :

1. Desa Trihangga
2. Desa Nagatirta



3. Desa Banyuraden
4. Desa Ambarketawang
5. Desa Balecatur.

Sedang mengenai Upacara Saparan Bekakak, tempat pelaksanaannya tepat-
nya termasuk wilayah Desa Ambarketawang.

Di sini kami ketengahkan bahwa Desa Ambarketawang yang terletak di sebelah
barat daya dalam Kabupaten Sleman atau sebelah barat kota Yogyakarta itu
merupakan dataran rendah yang sebagian tanahnya berbatu kapur.

Desa Ambarketawang tadi terdiri dari beberapa Dusun yaitu :

1. Dusun Mejing Lor

2. Dusun Mejing Wetan
3. Dusun Mejing Kidul
4. Dusun Gamping Lor
5. Dusun Gamping Tengah
6. Dusun Gamping Kidul
7. Dusun Patukan

8. Dusun Bodeh

9. ' Dusun Tlogo

10. Dusun Depok

11. Dusun Kalimanjung
12. Dusun Mancasan

13. Dusun Watulangkah

Desa Ambarketawang yang mempunyai 13 dusun itu mempunyai batas-
batas wilayah sebagai berikut:

— Sebelah utara dibatasi oleh Desa Sidoarum.

— Sebelah timur berbatasan dengan Desa Banyuraden dan Desa Ngestihar-
ja yang termasuk wilayah Kabupaten Bantul.

— Sebelah selatan dibatasi oleh Desa Tamantirta serta Desa Bangunjiwa
yang termasuk lingkungan Kabupaten Bantul.

— Sedang di sebelah barat berbatasan dengan Desa Balecatur.

Jarak tempuh dari pusat Pemerintahan Kabupaten Sleman ke Desa Ambarke-
tawang + 11 km. Sedang dari pusat kota Yogyakarta tidaklah jauh hanya + 5
km. Untuk menuju ke tempat ini mudah sekali, sebab di wilayah itu dilintasi
oleh jalan besar atau disebut juga jalan negara. Terpampang juga jalur jalan ke-
reta api yang menghubungkan Yogyakarta dengan Jawa Barat dan Jawa Ti-
mur. Juga jalan negara tersebut menghubungkan Yogyakarta dengan propinsi
Jawa Tengah hingga Jawa Barat. Dengan demikian tempat tadi dapat dicapai
dengan kendaraan apapun, baik beroda empat, beroda dua, maupun berjalan
kaki.

10



Selain jalan negara yang melintasi wilayah tersebut, di tempat itu ternyata
dilewati juga jalan lori yang dipergunakan untuk pengangkutan hasil tebu dae-
rah setempat ke pabrik gula Madukisma. Sedang jalan-jalan desa yang cukup
lebar berfungsi sebagai sarana komunikasi dari desa yang satu ke desa yang
lain. Beruntung sekali bahwa di Desa Ambarketawang ini dialiri dua buah
sungai, sungai Bedog dan sungai Duren yang mempunyai arti penting bagi
pengairan sawah.

Kemudian mengenai Kecamatan Ngemplak sebagai tempat terlaksananya
upacara Saparan Wonolelo, terletak juga dalam Kabupaten Sleman,
mempunyai luas wilayah 3691.5170 hektar itu terdiri dari 5 Desa :

1. Desa Umbulmartani
2. Desa Widamartani
3. Desa Bimamartani
4. Desa Sindumartani
5. Desa Wedamartani

Di Desa Widamartani inilah sebenamya tempat yang dipergunakan untuk
mengadakan upacara. Desa Widamartani yang terletak di sebelah utara kota
Yogyakarta dibatasi oleh wilayah tetangganya yaitu :

Sebelah utara Desa Argomulya termasuk wilayah Kecamatan Cang-
kringan.

Sebelah timur berbatasan dengan Desa Bimamartani.

Sebelah selatan dibatasi Desa Selamartani, termasuk wilayah Kecamatan
Kalasan.

Sebelah barat berbatasan dengan Desa Sokaharja Kecamatan Ngaglik.

Seperti Desa-desa yang lain, Desa Widamartani ini dibagi menjadi beberapa du-
sun atau kring-kring. Jumlah dusun di sini ada 19 yaitu :

1. Dusun Blambangan
2. Dusun Kalijeruk |
3. Dusun Kalijeruk Il
4. Dusun Ganjuran
5. Dusun Kentingan
6. Dusun Jemat

7. Dusun Jangkang
8. Dusun Dalem

9. Dusun Banglen
10. Dusun Jetis

11. Dusun Kebunan
12. Dusun Kemasan

11



13. Dusun Karang

14. Dusun Ngaliyan

15. Dusun Padangan

16. Dusun Karanganyar

17. Dusun Pucangan

18. Dusun Pondok I

19. Dusun Pondok II

Dapat diperkirakan bahwa jarak jauh dari pusat pemerintahan Kabupaten

Sleman ke tempat ini lebih kurang 12 km. Sedang dari pusat kota Yogyakarta
+ 10 km. Wilayah yang berada di ketinggian + 400 m di atas permukaan air
laut ini berhawa agak sejuk, dan tanahnya berpasir.
Untuk mencapai wilayah tadi tidak sukar, namun tidak semudah bila kita menu-
ju Desa Ambarketawang. Desa itu dilintasi jalan beraspal yang termasuk jalan
kelas Ill, yang menghubungkan wilayah itu ke kota dan ke Kecamatan
Cangkringan. Sedang ke desa-desa lain dengan jalan beralas batu, pasir atau-
pun tanah. Jadi dengan kendaraan colt, atau sepeda motor atau andong, orang
dapat mencapai tempat ini.
Wilayah yang tempatnya agak tinggi itu dilintasi sungai sebanyak 3 buah, ialah
sungai Kuning, sungai Tepus dan sungai Gede. Selain untuk pengairan, salah
sebuah sungai tadi berguna untuk jalan lahar dingin yang keluar dari kawah Gu-
nung Merapi. Maka tidak mustahil bahwa tanah di sekitarnya banyak berupa
pasir.

1. Keadaan alam, flora dan fauna

Secara alami sungai Bedog membelah kecamatan Gamping menjadi dua

bagian, sebelah selatan keadaan tanahnya berbatu kapur, ialah di daerah Desa
Ambarketawang dan Balecatur. Keadaan tanah yang demikian ini berpengaruh
pula terhadap kepadatan penduduk.
Keadaan wilayah Kecamatan Gamping termasuk Desa Ambarketawang pada
umumnya merupakan daerah air dangkal, dalam arti letak mata air dekat per-
mukaan tanah, selain itu terdapat aliran sungai Bedog dan sungai Duren dan
beberapa sumber air.

Keadaan tanah di Desa Ambarketawang berupa tanah datar yang subur,
terperinci sebagai berikut :

12



Pekarangan
Jenis Tanah S?l:)a h Tﬂe‘g)al ' k?ha)ng Jumlah (ha)
Sanggan/Pekulen 200,7155 | 9.0980 292,1705 501,9840 hektar
Lungguh 29,0915 — — 29,0915 hektar
Kas Desa 18,8875 | 3,1645 — 22,0520 hektar
Pengarem-arem 1,1035 — —_ 1,1035 hektar
SG — — 10,8870 10,8870 hektar
OG / Kas - - 1,2600 1.2600 hektar
Yayasan / MA — — 0,2900 0,2900 hektar
RVO - — 0,0640 0,0640 hektar
Sekolahan — — 0,3300 0,3300 hektar
Pasar — — 0,2400 0,2400 hektar
Masjid — — 0,0420 0,0420 hektar
Langgar/Bale — - 1,6200 1,6200 hektar
Kuburan — — 3,8885 3,8885 hektar
WOP — —_ 0,0430 0,0430 hektar
OR — — 0,0450 0,0450 hektar
Jumlah 249,7980 |12,2625 310,8800 572,9405 hektar

Sumber Monografi : Desa Ambarketawang tahun 1983/1984.

Di wilayah penelitian ini banyak tanaman yang cocok tumbuh seperti hal-
nya pada daerah tropis, misalnya tanaman keras :

Kelapa 18.856 batang
Cengkeh 217 batang
Kopi 850 batang
Nangka 652 batang
Mangga 225 batang

Sedang tanaman lain yang banyak ditanam di halaman atau pekarangan
rumah dan yang dapat memberi tambahan penghasilan antara lain:

Milinjo 1.639 batang
Sawo 199 batang
Jeruk 1.354 batang
Atpokat 27 batang
Durian 111 batang
Pepaya 1.794 batang
Manggis 3 batang

Persawahan dan perladangan juga ditanami selain padi, palawija (kedelai, ka-

13



cang tanah, ketela dan sebagainya), kobis, mentimun dan tebu.

Kiranya dalam hal peternakan Desa Ambarketawang termasuk mampu
juga. Dapat dilihat dalam daftar macam ternak yang diusahakan untuk meno-
pang hidup mereka.

Ayam kampung 12.832 ekor
Ayam ras 8.452 ekor
Angsa 59 ekor
Entok 211 ekor
Itik 18.190 ekor
Sapi perah 185 ekor
Sapi ternak 235 ekor
Kerbau 79 ekor
Kambing 239 ekor
Kuda 7 ekor
Babi 483 ekor
Kelinci 59 ekor

Selain peternakan, di wilayah tadi terdapat juga 24 kolam ikan untuk tempat
memelihara ikan mujaher, lele dan belut.

Selanjutnya tentang Desa Widamartani yang berada di dataran tinggi nga-
rai, luas wilayahnya 615,5715 hektar (ha), terperinci demikian :

. Sawah Tegalan Pekarangan Jumlah
dJenis Tanah (ha) (ha) (ha) (ha)

Tanah Sanggan 356,1785 | 0,8400 126,6450 483,6635
Tanah Lungguh 67,8935 — — 67,8935
Tanah Pengarem-

arem 6,2070 — — 6,2070
Tanah Kas Desa 16,6935 | 0,2710 5,3675 22,3320
SG tepi sungai — — 0,8320 0,8320
Masjid - — 0,1250 0,1250
RVO —— — 0,0540 0,0540
Sekolahan — — 0,1200 0,1200
Pasar — — 0,2150 0,2150
Lapangan — - 1,2315 1,2315
Wedhi Kengser — — 1,3000 1,3000
Kuburan — — 2,4865 2,4865
Tanah lain-lain — - 29,1115 29,1115
Jumlah 446,9725 | 1,1110 167,4880 615,5715

Sumber Monografi : Desa Widadamartani tahun 1983/1984

14



Disebabkan letaknya yang agak tinggi maka jenis pepohonan banyak
berhasil ditanam di wilayah itu.

Macam-macam tanaman yang tumbuh subur di Desa Widadamartani da-
pat dilihat seperti tercatat di bawah ini.

Jenis tanaman keras:

Kelapa 4.050 batang
Mangga 500 batang
Nangka 2.100 batang
Sawo kecik 300 batang
Sawo manila —
Mlinjo 1.200 batang
Munggur 1.507 batang
Sengon 922 batang
Jati 235 batang
Sana 2.230 batang
Maoni 710 batang
Mindi 1.640 batang
Tanaman Perkebunan:
Kopi 350 batang
Cengkeh 900 batang
Coklat 35 batang
Tanaman buah-buahan:

Durian 39 batang
Jeruk siam )

Jeruk Jepang )

Jeruk Keprok ) 5.100 batang
Jeruk Peres )

Jeruk Bali )

Jeruk Gulung )

Pisang 4.500 batang
Pepaya 8.500 batang

Sedangkan kebiasaan penduduk menanami sawah mereka selain padi setiap
musim hujan, (yang mendapatkan aliran irigasi teknis dapat ditanami 2 kali),
ditanami pula jenis kacang-kacangan (kedelai, kacang tanah), sayur-sayuran an-
tara lain kobis, tomat dan ada pula yang ditanami tembaku.

Kecuali tanam-tanaman hasil sawah, kebun dan ladang, penduduk Desa
Widadamartani menikmati juga hasil pemeliharaan peternakan dan perikanan
mereka. Peternakan dan perikanan yang tidak sedikit hasilnya itu dapat me-

15



nambah penghasilan mereka di samping bertani. Bahkan dapat juga menjadi
penghasilan pokok. Menurut catatan monografi di Desa Widadamartani tahun
1984, hasil perikanan dan petemnakan tadi sebagai berikut:

Perikanan :
Jenis Perikanan | Luas | Perikanan| Luas | Padi Mina | Luas
sawah (ha) Desa (ha) hasil (ha)
hasil
(ekor) (ekor) (ekor)

Muijahir 25.950 |4.701| 34.600 | 2.592 10.000 5.000
Tawes 24.135 — | 43.025 — 3.000 —
Mas 3.100 —— 3.490 —— 12.000 —
Gurameh 390 — 2.163 — — —
Nila 11.105 - 14.250 — — —_

Peternakan :

Ayam daging 15.146 ekor

Ayam kampung 1.070 ekor

Ayam ras 19.188 ekor

Angsa 70 ekor

Babi 450 ekor

Itik 3.000 ekor

Menthok 195 ekor

Domba 650 ekor

Kelinci 78 ekor

Kerbau 28 ekor

Merpati 480 ekor

Sapi 298 ekor

2. Pola Perkampungan

Desa Ambarketawang merupakan wilayah dataran rendah dan daerah per-
tanian, maka pola perkampungan di sini menyebar merata.
Rumah tempat tinggal di pedesaan itu menurut Prof. Drs. R. Bintarta dalam
suatu pengantar Geografi Desa mengemukakan bahwa Alwin L. Bertrand
membagi pola tadi berdasarkan pada pemusatan masyarakat desanya, pemba-
gian itu demikian:
a). Nucleated village — ialah penduduk desa yang hidup menggerombol
membentuk suatu kelompok yang disebut nucleas.

b). Line village — vyaitu penduduk desa menyusun tempat tinggalnya

16



mengikuti jalur sungai atau jalur jalan dan membentuk suatu deretan pe-
rumahan.

c). Open country village — ialah penduduk desa memilih atau membangun
tempat-tempat kediamannya tersebar di suatu daerah pertanian hingga
dimungkinkan adanya suatu hubungan dagang, karena perbedaan pro-
duksi dan kebutuhan. Pola ini juga disebut trade centre com munity.

Masyarakat Jawa memiliki ketiga bentuk pola pemukiman itu tidak lepas dari
keadaan dalam lingkungan serta pertanahan dari wilayah masing-masing.

Bagi masyarakat Desa Ambarketawang yang tempat tinggalnya menyebar, un-
tuk saling mengadakan kontak dapat memanfaatkan jalan-jalan desa berupa ta-
nah yang cukup lebar malahan seringkali sudah beraspal tipis.

Rumah-rumah penduduk masing-masing dipisahkan oleh pagar bambu

atau pepohonan (pagar hidup). Ada kalanya mereka membuat rumah di tepi ja-
lan desa. Di sini terdapat rumah berbentuk joglo sebanyak 14 buah, bentuk
limasan 1.152 buah, kampung 944 buah dan gedung 10 buah.
Rumah-rumah itu ada yang terbuat seluruhnya dari batu merah (tembok) 949
buah, dari gedheg (anyaman bambu) 1.157 buah, dan kotangan (separo tem-
bok separo gedheg) 298 buah. Dari sekian jumlah rumah tadi ada 325 buah
yang beratapkan welit (rumbia), selebihnya beratapkan genteng.

Sebagai sarana kesehatan dan kesejahteraan rakyat, pemerintah setempat
telah menyediakan sarana-sarana tersebut berujud : Poliklinik 1 buah, Puskes-
mas 1 buah, Jamban 134 tempat, WC 197 tempat, angsatrine 368 tempat.
Kemudian kemajuan/pembinaan dalam olah raga dapat terlihat dengan adanya
klub-klub olah raga terdiri dari beberapa cabang olah raga antara lain:

cabang sepak bola 4 klub
cabang bulu tangkis 10 klub
cabang bola voli 5 kiub
cabang tenis meja 4 klub
cabang tenis 1 klub

Desa Widadamartani lain dengan Desa Ambarketawang walaupun masih
dalam satu Kabupaten Sleman. Desa Widadamartani terletak di dataran agak
tinggi, pola perkampungan masyarakat di sini berlainan (mengelompok dan
menyebar).

Rumah penduduk kelihatan mengelompok pada daerah yang datar dengan
sawah-sawah terbentang di sekelilingnya. Rumah-rumah itu dipisahkan satu
sama lain oleh pagar-pagar bambu atau pagar hidup. Sedang di tempat-tempat
yang meninggi dengan pekarangan yang berpasir, serta pepohonan yang ting-
gi, rumah-rumah penduduk dalam satu dukuh terpencar-pencar, dan umumnya
menghadap ke jalan desa. Dari dukuh atau kring satu ke dukuh lain dihubung-

17



kan dengan jalan desa yang masih berupa tanah berpasir dan berbatu-batu. Ru-
mah-rumah di Desa Widadamartani ini mempunyai berbagai bentuk, bentuk jo-
glo hanya 1 buah, limasan ada 1.005 buah dan bentuk kampung ada 1.157
buah. Bahan rumah terdiri dari bermacam-macam, ada yang dari gedheg
1.490 buah, dari dinding batu 666 buah, sedang yang separo batu separo
gedheg (kotangan) ada 7 buah. Rumah-rumah itu walaupun dibangun di tepi ja-
lan desa, tidak dibuat menjorok, tetapi masuk ke dalam, hingga halaman di de-
pan rumah masih tersisa.

Untuk sarana kesehatan di wilayah Desa Widadamartani terdapat sebuah polikli-
nik, sebuah Puskesmas dan sebuah BKIA. Kemudian WC ada 232 buah/tempat
dan jamban 12 tempat. Ternyata olah raga di Desa Widadamartani itu maju juga.
Hal ini dapat dilihat dengan terdapatnya perkumpulan-perkumpulan olah raga :
yaitu klub bulu tangkis ada 12 buah klub, cabang bola woli ada 5 buah, dan se-
pak bola ada satu klub, serta sebuah klub pingpong, dan sebuah klub catur.

B. PENDUDUK

Kelurahan Ambarketawang yang mempunyai luas tanah 572,9405 hektar
(ha) dan berpenduduk 12.554 jiwa itu, keadaannya seperti berikut: Jumlah pen-
duduk wanita di sini lebih banyak daripada pria. Namun demikian mereka yang
menjadi kepala keluarga (KK) ternyata prialah yang lebih banyak (KK pria
2.189, KK wanita 540). Jadi bapak sebagai kepala keluarga, masih jelas berpe-
ran di wilayah ini.
Penduduk Kelurahan Ambarketawang menurut jenis kelamin.

Pedukuhan Laki-laki | Perempuan| Jumlah KK

1. Mejing Lor 692 696 1.388 274
2. Mejing Wetan 485 509 994 189
3. Mejing Kidul 386 439 825 190
4. Gamping Lor 449 494 943 200
5. Gamping Tengah 674 684 1.358 267
6. Gamping Kidul 697 716 1.413 316
7. Patukan 465 512 977 215
8. Bodeh 537 541 1.078 230
9. Tlogo 302 320 622 150
10. Depok 340 327 667 144
11. Kalimanjung 425 499 924 206
12. Mancasan 383 402 785 194
13. Watulangkah 277 303 580 154
Jumlah 6.112 6.442 [12.554 2.729

Sumber : Monografi Desa Ambarketawang tahun 1983/1984.

18



Untuk mengetahui usia penduduk dan sampai di mana anak-anak di Desa
Ambarketawang itu dapat menduduki bangku sekolah, di sini kami cantumkan
catatan penduduk yang kami peroleh dari desa tersebut.

Penduduk Desa Ambarketawang menurut usia dan jenis kelamin.

Umur (th) Laki-laki Perempuan Jumlah
0—a 791 832 1.623
5_o 769 773 1.542

10— 14 775 771 1.546

15— 24 1.232 1.292 2.524

25— 49 1.590 1.711 3.301

50 — ke atas 955 1.063 2.018
Jumlah 6.112 6.442 12.554

Sumber : Monografi Kelurahan Ambarketawang Tahun 1983/1984

Bertani merupakan pekerjaan pokok sehingga jumlah petani terlihat paling
banyak, kemudian disusul oleh pekerja yang lain. Faktor yang mempengaruhi
perubahan jumlah penduduk adalah kelahiran, kematian, migrasi. Jumlah pen-
datang di Desa Ambarketawang dengan tujuan menetap berjumlah kecil, yakni
laki-laki 63 orang dan wanita 59 orang, sehingga jumlah semua 122 orang.
Mereka itu menetap di Desa Ambarketawang karena alasan pendidikan, peker-
jaan, perkawinan dan lain sebagainya. Seorang yang pergi laki-laki 48 jiwa,
wanitanya 69 jiwa, jumlah 108 jiwa. Jumlah kelahiran dalam tahun 1983/
1984, laki-laki 104 jiwa, wanita 118 jiwa, jumlah 222 jiwa.

Jumlah ini berkurang karena ada yang meninggal; laki-laki 41 jiwa, wanita 21
jiwa, jumlah kekurangan 62 jiwa.

Data demografi Desa Widadamartani setelah diperbaiki, menunjukkan
bahwa jumlah penduduk di sini lebih kecil daripada penduduk Desa Ambarke-
tawang, walaupun mempunyai wilayah lebih luas.

19



Penduduk Desa Widadamartani menurut jenis kelamin

Pedukuhan Laki-laki | Perempuan | Jumlah KK
1. Blambangan 107 87 194 46
2. Kalijeruk% 137 132 269 86
3. Kalijeruk Il 108 117 225 63
4. Ganjuran 112 102 214 50
5. Klancingan 113 126 239 65
6. Jimat 159 171 330 80
7. Jangkang 63 99 162 37
8. Dalem 129 223 352 86
9. Jetis 217 191 408 109
10. Banglen 171 189 360 380
11. Kabunan 249 241 490 111
12. Kemasan 134 140 274 55
13. Ngaliyan 191 224 415 162
14. Karang 119 100 219 49
15. Kwadungan 144 170 314 57
16. Karanganyar 113 115 228 51
17. Pucangan 297 299 596 138
18. Pondok I 184 238 422 95
19. Pondok Il 245 239 484 121

Jumlah 2.992 3.203 6.195 [1.485

Sumber : Monografi Desa Widadamartani tahun 1984/1985.

Di daerah penelitian tadi jumlah penduduk wanita jauh melampaui jumlah pen-
duduk pria. Namun sebaliknya jumlah KK pria lebih banyak daripada KK wani-
ta, (1.173 KK pria 302 KK wanita), sehingga peranan kaum pria sebagai kepa-
la keluarga tak perlu disangsikan.
Penduduk yang berjumlah 6.195 jiwa itu setelah disesuaikan dapat digolongkan
menurut kelompok umur, sehingga dapat diketahui berapa banyak sarana bagi
mereka yang sudah waktunya duduk di bangku sekolah.

Penduduk Desa Widadamartani menurut usia dan jenis Kelamin. _

Umur (th) Laki-laki Perempuan Jumlah
0—14 246 543
5—10 308 387 695

11—15 437 450 887

16 — 20 371 354 725

21 —25 239 226 465

26 — 30 219 225 444

31—35 269 239 508

36 —40 190 230 420

41 —45 160 180 340

46 — 50 109 142 251

50 — ke atas 444 473 917
Jumlah 2.992 3.203 6.195

Sumber : Monografi Desa Widadamartani tahun 1984/1985.

20



Bagi anak-anak yarig masih duduk di Sekolah Taman Kanak-kanak, di desa ini
tersedia gedung STK 2 buah, sedang untuk mereka yang berumur 7 — 13 ta-
hun, sudah pantas duduk di sekolah dasar, tersedia gedung SD 3 buah.

Bagi anak-anak yang sudah masanya masuk sekolah lanjutan pertama, di
wilayah itu hanya tersedia sebuah gedung SLTP. Sayang bahwa gedung SLTA
belum tersedia di desa tersebut.

Dua buah gedung STK untuk jumlah anak seperti tertera di atas dapat dikata
cukup memadai. Untuk sementara 3 buah gedung SD dan sebuah gedung
SLTP bagi desa ini mengingat jumlah anak seperti tercantum dalam daftar, su-
dah memadai juga.

Kemudian bagi mereka yang sudah/telah dewasa dan bekerja mencari nafkah,
maka jenis pekerjaan yang dipilih penduduk di wilayah setempat dapat diperin-
ci seperti berikut. .

Penduduk Desa Widadamartani menurut jenis pencaharian hidup.

Jenis mata pencaharian Jumlah
Petani 428
Buruh 189
Tukang kayu bl
Tukang cukur 3
Tukang jahit 25
Tukang batu 1T
Tukang kayu/mebel 2
Montir 3
ABRI/Pegawai Negeri 314
Jumlah 1.026

Sumber : Monografi Desa Widadamartani tahun 1984/1985.

21



Dalam data itu jelas jumlah petani menduduki tempat teratas, diimbangi oleh
ABRI dan Pegawai Negeri, kemudian diikuti oleh buruh dan pencari nafkah
yang lain. Perubahan jumlah penduduk di wilayah ini dipengaruhi pula oleh
adanya kelahiran, kematian dan migrasi. Pendatang di kelurahan itu kecil sekali
hanya berjumlah 3 jiwa, (1 laki-laki dan 2 wanita), kedatangan mereka berala-
san urusan keluarga. Sedang yang pergi berjumlah 7 jiwa (2 laki-laki dan 5 per-
empuan), kekurangan jumlah penduduk itu masih ditambah lagi dengan angka
kematian sejumlah 11 jiwa (5 pria dan 6 wanita).

Penambahan dari bidang lain yaitu kelahiran, di sini ada bayi lahir 10 jiwa (9
laki-laki dan 1 perempuan).

Mobilitas

Mobilitas di Desa Ambarketawang cukup tinggi, banyak penduduk yang
bekerja nglajo ke Kodia Yogyakarta sebagai buruh bangunan, dagang, dan be-
kerja sebagai pegawai negeri dan swasta, serta ada juga yang bersekolah.
Demikian pula ada yang hanya bekerja di desa tetangga, atau di daerah keca-
matan tetangga, dan ada pula yang bekerja ke luar wilayah, misalnya ke Sala
dan Magelang. Mobilitas di Desa Ambarketawang terutama dipengaruhi oleh
faktor pendidikan dan perdagangan. Sedang mobilitas yang bersifat tetap, se-
perti halnya transmigrasi ada juga. Misalnya transmigrasi yang terjadi pada ta-
hun 1983 ada 5 KK — 33 jiwa, pergi ke Kalimantan, Sumatera Selatan.

Bagi Desa Widadamartani mobilitas tidak sedemikian tinggi. Beberapa
anak dan orang dewasa yang nglajo ke Kodia (Kotamadia) memenuhi tugasnya
sebagai pelajar, pegawai negeri dan buruh. Sementara itu ada juga yang hanya
bekerja di tetangga desa, atau ke kecamatan lain. Mobilitas di Desa Widadamar-
tani ini terutama dipengaruhi oleh faktor pendidikan dan pekerjaan. Kepergian
tetap sebagai transmigrasi di sini terjadi juga, transmigrasi ke Lampung, Kali-
mantan dan Luwu pernah terlaksana tahun 1983 berangkat 53 jiwa.

C. LATAR BELAKANG SOSIAL BUDAYA

Mengenai latar belakang sosial budaya Desa Ambarketawang mempunyai
hubungan erat dengan pendirian kraton atau pesanggrahan raja Yogyakarta
yang pertama kali ialah Sultan Hamengkubuwana I. Pada tahun 1755 (setelah
perjanjian Giyanti) di sebuah desa (Gunung Gamping) di wilayah Desa Ambar-
ketawang didirikanlah sebuah istana yang dinamai Ambarketawang. Tempat ini
justru dipilih oleh Pangeran Mangkubumi (yang kemudian menjadi raja pertama
di Yogyakarta) sebelum ia mempunyai tempat untuk pusat pemerintahannya.
Oleh sebab itulah dahulu temashur adanya syair yang dirangkum dalam tem-
bang Mijil berbunyi demikian :

22



"Kali Nanga (singkatan Winanga) pancingkoking Puri,

Gunung Gamping kulon,

Ardi Mrapi lor wetan prenahe,

Candhi Prambanan mangongkang margi,

Pleret tilas nagri,

Girilaya kidul."
Arti tembang Mijil di atas jelas merupakan geografi daerah Yogyakarta yang
menunjukkan dimana tempat-tempat itu berada. sungai Winanga mengalir (me-
nembus) dalam cepuri kraton, sedang Gunung Gamping berada di sebelah ba-
rat (kota), dan Gunung Merapi di sebelah timur laut letaknya. Candi Pramba-
nan menghadap ke jalan besar, serta Pleret adalah bekas negri kerajaan,
sedang Girilaya (desa) terletak di sebelah selatan.
Jadi Gunung Gamping sebuah tempat yang berbatu kapur itu dahulu jelas ada.
Gunung Gamping atau wilayah yang berbukit kapur tadi merupakan pegunung-
an yang tinggi, besar dan panjang, namun sekarang tinggal sisanya saja berupa
sebuah gundukan.
Namun menurut bekas-bekasnya, temyata bahwa istana yang didirikan itu bu-
kannya di desa Gunung Gamping, melainkan di desa Tlogo. Di desa Tlogo ini
sebagian masih terlihat adanya bekas pagar tembok setebal 60 cm, berdiri te-
gak mengelilingi tanah seluas + 4 hektar. Panjang tembok yang membujur dari
arah utara ke selatan itu sepanjang + 14 m. Hanya sayang bekas dinding itu ru-
sak karena dibongkar oleh penduduk untuk diambil batu merahnya. Di sebelah
utara terdapat saluran air (urung-urung), dan saluran tersebut berada di bawah
pagar tembok membelok menuju selatan sampai ke desa Kestalan. Jadi desa
Kestalan ini letaknya di balik pagar tembok sebelah selatan. Bahasa Belanda ki-
ranya mempengaruhi penamaan tempat tersebut : staal berarti kandang kuda,
maka desa Kestalan itu desa yang dahulu untuk kandang kuda. Memang di
tempat tadi selain untuk kandang kuda, dikatakan pula bekas kandang kereta.
Sedang untuk memandikan kuda dan mencuci kereta, aimya mengambil dari
saluran tersebut. Kini bekas urung-urung itu masih terlihat, hanya lubang ba-
gian selatan sudah buntu.

Menilik namanya Desa Tlogo, memang dahulu di tempat ini terdapat sebu-
ah telaga yang aimya kemudian mengalir ke urung-urung tadi. Pada tahun
1972, Bapak CB Caraka Pawaka (Kabag Sosial Desa Ambarketawang) bersa-
ma-sama penduduk melakukan penggalian tanah di sebelah utara bekas istana
(pesanggrahan). Setelah digali temyata mendapatkan mata air yang mempu-
nyai debut air + 5 m3 per detik. Waktu itu air yang memancar dari mata air
tersebut dimanfaatkan untuk mengairi sawah-sawah di sekelilingnya. Selain itu
juga diceritakan bahwa urung-urung tadi kecuali untuk saluran air, dahulu

23



sering dipergunakan sebagai jalan darurat untuk menyelamatkan diri bila dalam
keadaan bahaya. Melalui urung-urung ini orang dapat sampai di desa Kesta-
lan, desa di balik tembok sebelah selatan pesanggrahan. Sedang yang dikelilin-
gi tembok disebut desa Klangenan yang berarti tempat untuk bercengkerama
(bersuka ria).

Di tengah-tengah antara pagar tembok selatan dan utara terdapat jeram-
bah yang konon dahulu untuk bersembahyang Sultan HB | (panepen Jw.). Je-
rambah itu sekarang masih ada berupa lantai setinggi + 75 cm, dan sebagian
lain sudah runtuh.

Jadi tepatnya desa Klangenan yang berada dekat Tlogo tadi tempat untuk
beristirahat, mandi dan bersemadi, bagi Sultan Hamengku Buwana ke I.

Di dalam majalah "Sana Budaya" tahun 1958, dikemukakan bahwa istana

vang didirikan di desa Gamping oleh Sultan Hamengku Buwana 1 itu diberi
nama Ambarketawang. Sebelum desa itu dipergunakan sebagai kraton, di tem-
pat itu telah ada pesanggrahan yang dahulu bemama pesanggrahan Gamping
atau Puro-puro (sebelum diberi nama Ambarketawang oleh Pangeran Mangku-
bumi), yang mempunyai arti tempat untuk singgah orang yang sedang dalam
perjalanan. Terutama para prajurit Mataram di mana dahulu. Pesanggrahan
Gamping itu sendiri letaknya di sebelah selatan jalan besar di dusun Delingsari,
Desa Ambarketawang.
Karena memang letaknya di perbukitan Gamping, maka Desa Ambarketawang
yang berada di tempat yang tinggi di Gunung Gamping itu dipergunakan seba-
gai panggung. Panggung itu dinamakan "Ambarketawang” yang berarti, ambar
= mencium (meneliti), ketawang = tawang = tinggi. Jadi "Ambarketawang" ini
tempat yang tinggi untuk meneliti atau melihat mata angin.

Sultan Hamengku Buwana | bersemayam di Desa Ambarketawang hanya
satu tahun lamanya dari tahun 1681 hingga tahun 1682. Pembangunan istana
dihentikan, beliau pindah ke Desa Pacethokan, tempat istana Yogyakarta ini
yang sudah siap ditempati, terletak di desa Beringin. (sekarang pasar Bering-
harjo).

Hingga tahun 1937 pegunungan Gamping masih megah memanjang. Te-
tapi karena setiap hari diambil/ditambang oleh penduduk guna mata
pencaharian mereka hingga tahun 1960, maka sekarang tinggal sebuah bukit
(qundukan) saja yang masih tersisa, yang terletak di desa Tlogo. Gundukan itu
kini dijadikan monumen cagar alam, tidak boleh diambil lagi.

Batu Gamping dan bukit tadi pemah diselidiki oleh Direktorat Geologi
Bandung, dan diketahui bahwa umur batu tersebut + 50 juta tahun.

Desa Klangenan yang dahulu milik kraton, sekarang sebagian menjadi mi-

24



lik perseorangan (Bp. Mulyasuganda). Dahulu kala atas pelimpahan kekuasaan
» raja, maka orang yang berhak mengurusi perbukitan Gunung Gamping itu ia-
lah seorang Panewu. Panewu Gamping tadi setiap bulan memasukkan
gamping masak (sudah dibakar) sebanyak 2 gerobag ke kraton.

Atas perkenan raja, maka Panewu Gamping itu dapat memiliki tanah yang
menjadi bah bawahannya, sehingga lama kelamaan tanah itu menjadi milik ke-
turunannya dan diganti leter C. Pada pemilik terakhir Demang Tamawiharja
(tahun 1934) karena sesuatu hal, sebagian tanah ini dijual kepada Bapak Mul-
yasuganda, sedang yang lain (bekas perbukitan) kembali menjadi milik kraton.
Demikianlah di Desa Ambarketawang ini hingga sekarang terkenal dengan
adanya upacara Bekakak Gunung Gamping.

Di Desa Ambarketawang ada beberapa istilah pemilikan tanah yang sudah
berlaku sejak lama yaitu :

1). Sanggan/Pekulen : tanah ini hak milik rakyat atau tanah milik pribadi
penduduk desa itu.

2). Lungguh : tanah dari pemerintah desa untuk para perabot desa (lurah,
dukuh, carik dan sebagainya). Tanah itu berupa sawah yang diperuntuk-
kan sebagai imbalan jasa (gaji). Tanah ini menjadi haknya selama orang
itu masih menjadi perabot desa. Jika berhenti (pensiunan), tanah dikem-
balikan, diberikan kepada penggantinya. Sebagai pensiun dirinya men-
dapatkan tanah pengarem-arem.

3). Pengarem-arem ialah tanah pemerintah yang diberikan kepada bekas
pamong desa, sebagai jasa pensiun. Bila orang itu meninggal, tanah di-
ambil/ditarik dikembalikan ke tanah kas desa.

4). Tanah Kas Desa yaitu tanah milik pemerintah yang jumlahnya akan ber-
tambah bila seorang pemilik pengarem-arem meninggal. Sebab tanah
ini (dengan sendirinya) akan menjadi tanah kas desa.

5). SG = Sultan Grond adalah tanah milik Kesultanan.

6). OG = Onderneming Grond, dahulu tanah milik perusahaan asing seka-
rang milik pemerintah daerah.

7). WOP = Wij Opak Praga, ialah tanah yang menjadi wewenang
pengairan.

9). OR = Opium Regiem tanah milik asing (perusahaan garam).

10). Demplot = tanah percobaan untuk penanaman. Di Kelurahan Ambarke-
tawang ini percobaan terutama untuk tanaman kedelai.

Adapun mengenai latar belakang sosial budaya Desa Widadamartani, di
sini akan kami ketengahkan tentang sejarah atau ceritera adanya tempat yang
disebut Wonolelo itu.

25



Nama Wonolelo atau Pondok Wonolelo termasuk Desa Widadamartani,
mengambil nama seseorang yang dianggap sebagai cikal bakal desa tersebut
yaitu Ki/Kiai Ageng Wonolelo.

Konon sewaktu kerajaan Majapahit di bawah pemerintahan Bracakngelo
terjadilah peperangan antara kedua kerajaan ialah Kerajaan Majapahit dan
Kerajaan Demak. Dalam perang tadi kerajaan Majapahit kalah, sehingga
pemerintahan Majapahit menyerahkan kekuasaannya kepada pemerintahan
baru yaitu Demak. Kekuasaan Majapahit diganti kekuasaan Demak.

Dengan jatuhnya Kerajaan Majapahit, Pangeran Bracakngelo meninggal-
kan istana diiringi oleh Seh Maulana Magribi (terkenal dengan sebutan Ki
Ageng Gribig). Sedang ketiga orang puteranya tidak diperbolehkan ikut serta,
melainkan disuruh bertapa.

Perjalanan Pangeran Bracakngelo sampai di daerah Mataram, pada suatu tem-
pat yang disebut Pedukuhan Karanglo dekat Kota Gede, beliau berkenan ting-
gal di dusun itu dan berganti nama Kiai Ageng Karanglo.

Sewaktu Gunung Merapi memuntahkan lahar panas, pemah Kyai Ageng Ka-
ranglo pindah ke Dusun Turgo untuk menjaga keselamatannya, maka terkenal-
lah dengan nama Syeh Jumadil Kubra. Selama dalam pengungsian itu Kiai
Ageng Karanglo beristeri lagi dan mempunyai anak empat orang, dua laki-laki
serta dua perempuan.

Dua orang anak laki-laki itu bernama Shen dan Sheh Jimat. Di kelak kemudian
hari Sheh Kaki menurunkan Sheh Jumadi gena, sedang Sheh Jimat menurun-
kan R. Lembah dan Ki Guntur Geni.

Konon menurut ceritera Kyai Jumadigena inilah yang kemudian bertem-

pat tinggal di Pondok Wonolelo, dan mengubah namanya menjadi Kyai Ageng
Wonolelo. Sewaktu meninggal dimakamkan di desa itu juga.
Kyai Ageng Wonolelo yang mempunyai peninggalan pusaka berujud: Rasukan
Gondhil, Bandril, Kitab Suci Al Qur'an, Kopyah dan tongkat, hingga sekarang
dianggap sebagai cikal bakal Dusun Wonolelo. Sampai kini untuk menghormati
pusaka-pusaka itu setahun sekali diadakan upacara Saparan. Di sebelah pon-
dok Wonolelo masih terdapat bekas rumah Ki ageng Wonolelo, dan tidak jauh
dari rumah itu terdapat bekas Masjid dan blumbang. Pekarangan yang ada be-
kas-bekas bangunan tadi sekarang menjadi milik Bapak Adikarna, masih
keturunan Ki Ageng Wonolelo yang ke 32.

Selanjutnya mengenai penggolongan tanah atau pemilikan tanah yang ada
di Desa Widadamartani, seperti tanah Sanggah, lungguh, pengarem-arem,
dan kas desa terdapat juga. Memang hampir semua kelurahan di Jawa memiliki
tanah-tanah seperti itu. Namun demikian di sini tidak terdapat tanah OG,
WOP, OR dan lain sebagainya, tetapi di kelurahan ini ada tanah yang disebut

26



Wedhi kengser. Wedhi kengser itu tanah di tepian sungai yang terbentuk dari
endapan tanah/lumpur yang terbawa aliran sungai. Tanah ini makin lama ma-
kin lebar/luas sehingga dapat ditanami, dan tanah itu menjadi milik kelurahan
atau Kas Desa.

1. Mata Pencaharian Hidup

Sudah wajar bagi masyarakat tani yang sebagian besar menjadi mayoritas
penduduk di Pulau Jawa ini mempunyai mata pencaharian hidup sebagai peta-
ni. Demikian juga penduduk Desa Ambarketawang yang berjumlah 12.554
jiwa itu sebagian besar hidup sebagai petani (orang tani). Di samping mereka
yang menjadi petani, bagi penduduk yang tak dapat mengerjakan sawah, men-
cari nafkah di bidang lain yaitu menjadi buruh industri bangunan, buruh penjual
jasa, pengangkutan, pedagang, ABRI dan sebagainya.

Menurut catatan di Desa Ambarketawang, mereka yang bekerja sebagai ABRI/
Pegawai Negeri berjumlah 239 orang (laki-laki 198, perempuan 41 orang),
menjadi buruh ada 1.108 orang (762 laki-laki), 346 orang (laki-laki 917, per-
empuan 425).

Kecuali mencari penghasilan seperti tersebut di atas, ada juga pekerjaan sam-
pingan yang dapat membuahkan hasil jerih payah, antara lain membuat anya-
man bambu atau kepang, di sini terdapat 14 tempat, membuat kursi ada 5
tempat, dan membuat tahu/tempe ada 25 tempat.

Meskipun penduduk tidak lagi berpenghasilan dari batu kapur yang digali dari
gunung gamping setempat, namun masih ada juga beberapa keluarga yang
menjadi pengusaha batu kapur (tobong) ada 17 tempat. Batu kapur itu kini
harus didatangkan antara lain dari Klaten, Gunung Kidul dan Kulon Progo.

Demikian juga halnya di Desa Widadamartani yang berpenduduk 6.195
jiwa dan mempunyai jumlah kepala keluarga 1.485 KK, baik kepala keluarga
pria maupun wanita itu, yang tercatat mengusahakan pertanian ada 428 pen-
duduk, kemudian menjadi buruh/dagang dan industri berjumlah 189 pendu-
duk, selanjutnya menjadi pegawai negeri ada 314 penduduk. Walaupun tidak
nampak bervariasi seperti penduduk di Desa Ambarketawang, tetapi ada juga
usaha-usaha lain untuk meningkatkan kehidupan mereka.

Di tempat ini terdapat pengusaha mebel 3 buah, perusahaan tahu 2 buah,
tempe 27 buah, kerajinan tikar 38 dan kerajinan gedeg 10, serta penggilingan
padi 9 buah.

Dapat diketengahkan bahwa di kedua desa tersebut orang yang mempunyai
profesi sebagai dukun maupun kaum yang terselip dalam kehidupan masyara-
kat meskipun tidak dibicarakan tetapi masih ada dan dibutuhkan oleh
lingkungan setempat.

27



2. Sistem Kekerabatan

Sistem kekerabatan yang berlaku di wilayah Daerah Istimewa Yogyakarta
adalah parental (bilateral) yaitu kekerabatan atau keanggotaan kelompok dihi-
tung dari garis keturunan pihak laki-laki maupun pihak wanita. Kedua belah pi-
hak dianggap mempunyai hak sama, pihak laki-laki dan juga pihak wanita. Na-
mun demikian kedudukan suami-isteri tidak sama. Kedudukan suami dipandang
lebih tinggi, tetapi isteri berkuasa dalam urusan rumah tangga.

Demikian pula halnya sistem kekerabatan yang berlaku di Desa Ambarke-

tawang serta di Widadamartani Kabupaten Sleman Propinsi Daerah Istimewa
Yogyakarta. Mereka membentuk kelompok terkecil dalam kelompok kekeraba-
tan vaitu keluarga batih (nuclear family), atau kulawarga seperti umumnya
terdapat di DIY. Anggota kulawarga ini terdiri dari ayah (suami), ibu (isteri) dan
anak. Sedang yang menjadi kepala somah biasanya laki-laki (suami), tetapi
sering juga kepala somah itu wanita.
Di daerah penelitian ini terdapat juga kelompok kekerabatan yang disebut sa-
nak-sedulur atau kindred dalam istilah ilmu Antropologi (Koentjaraningrat,
1967 : 106). Kindred ini merupakan kekerabatan yang luas, sebab selain kelu-
arga batihnya sendiri, juga menjangkau saudara kandung, saudara sepupu (dari
pihak ayah dan ibu), bibi-bibi, paman-paman (dari pihak ayah dan ibu) serta
saudara-saudara dari kedua pihak. Sedang mengenai sebutan dalam istilah ke-
kerabatan bagi mereka yang telah menjadi suami isteri hanya satu nama. Misal-
nya Kasiman beristerikan Poniyem. Sesudah kawin berganti nama Wangsadina-
ma, nama ini gabungan singkatan nama orang tua Kasiman dan Poniyem. Ap-
abila mereka itu mempunyai anak bernama Waginah, maka Poniyem tadi
dipanggil mbok Wangsadinama atau bapakne Waginah. Ayah, ibu dan anak itu
kemudian merupakan keluarga terkecil yang dinamai keluarga batih.

Adapun dalam kekerabatan yang luas (besar), sebutan hubungan antara
Saudara yang satu dengan yang lain seperti berikut :

Hubungan keluarga antara anak dari saudara sekandung disebut nak-sanak
(saudara sepupu).

Hubungan keluarga antara anak dari saudara sepupu disebut misan.
Hubungan keluarga antara anak dari saudara misan disebut mindho.

Selanjutnya ada lagi hubungan keluarga yang disebut keponakan, vaitu
anak dari saudara sekandung yang lebih tua. Sedangkan purunan ialah anak
dari saudara sekandung yang lebih muda. Maratuwa orang tua dari pihak sua-
mi atau pihak isteri. Ipe ialah isteri/suami dari saudara kandung lebih tua atau
lebih muda dari pihak isteri maupun suami. Pripeyan ialah hubungan antara
para ipe-ipe (para isteri/suami diri saudara sekandung).

28



Sebutan kepada orang tua ialah Bapak, rama, embok, ibu, biyung. Kepa-
da saudara lebih tua/lebih muda menyebut kakang, mbakywadhi, dhik. Men-
yebut saudara tua/muda dari orang tuanya dengan sebutan Pakdhe (Siwa),
Mbokdhe, budhe/Paklik (Pak Cilik), Mbok Cilik, Bulik.

Kemudian simbah (embah lanang, embah wedok), eyang (eyang kakung,
eyang putri) adalah sebutan untuk orang tua dari kedua orang tuanya.

Walaupun ada hubungan keluarga dekat, tetapi tempat tinggal mereka ti-
dak selalu berdekatan, lebih-lebih bagi mereka yang mempunyai tempat tinggal
atau sumber nafkahnya yang jauh dari kampung halamannya. Keluarga besar
ini akan berkumpul bila salah seorang keluarga mempunyai keperluan atau ha-
jat, misalnya : mantu, kelahiran (bayen), khitanan, syukuran dan sebagainya.
Peristiwa yang mengesankan ialah apabila dalam bulan Idul Fitri (Riyaya) me-
reka datang berkumpul di sebuah keluarga yang dianggap tertua. Di sini mere-
ka sungkem kepada embah-embah, orang tua, dan saling bersalaman kepada
saudara yang lebih muda atau setara dalam silsilah keluarga mereka.

3. Stratifikasi Sosial

Walaupun tidak kelihatan menonjol, namun adanya-lapisan sosial di dae-

rah penelitian baik Desa Ambarketawang maupun Desa Widadamartani, masih
terasa juga.
Jadi sistem pelapisan sosial itu memberi/penentu perbedaan tinggi rendah an-
tara lapisan yang satu dengan yang lain. Unsur yang membedakan lapisan-
lapisan itu dapat terbentuk karena kekuasaan, pendidikan, kekayaan dan lain-
lain. Masyarakat di daerah penelitian masih mengakui dan menghormati kepa-
da orang-orang yang mempunyai kedudukan atau yang memegang kekuasaan
baik formal maupun informal. Meski tidak merupakan lapisan sosial yang resmi
dalam sehari-hari, tetapi mereka (dengan keluarganya) dianggap berkedudukan
tinggi dan dalam pergaulan selalu dihormati dan disegani (Bupati, Camat, Lu-
rah dan sebagainya).

Ternyata di kedua wilayah tersebut orang yang berkepandaian dalam hal

ilmu, juga disegani dan dihormati. Mereka digolongkan juga dalam lapisan
orang-orang yang berkedudukan tinggi (gquru, pemuka agama, pegawai negeri,
dukun dan sebagainya).
Demikian juga orang-orang kaya yang memiliki banyak rumah dengan bentuk
kuna (joglo), kendaraan-kendaraan, berjiwa sosial dengan menyumbangkan
harta bendanya, maka orang-orang tersebut di mata masyarakat dapat juga di-
anggap orang-orang terhormat dan mendapat kedudukan tinggi.

29



4, Bahasa dan Kesenian

Media komunikasi yang pertama dan yang terutama digunakan di masya-
rakat yaitu bahasa. Bahasa memiliki kemampuan dan keampuhan mendekat-
kan jarak sosial - ekonomi - budaya anggota-anggota masyarakat. (Nursid Su-
maatmaja, 1981 : 23).

Dalam kehidupan sehari-hari bahasa daerah atau Bahasa Jawa merupakan
alat komunikasi yang dipergunakan untuk menyampaikan keinginan, gagasan,
ungkapan perasaan dan sebagainya dalam bentuk ucapan (ataupun tulisan)
yang berupa bahasa. Demikianlah Bahasa Jawa yang digunakan pada masyara-
kat daerah penelitian. Bahasa itu tergolong bahasa Jawa Baru dengan tingkat-
tingkatnya; bahasa ngoko, madya, krama dan krama inggil.

Bertalian dengan adanya pelapisan sosial maka penggunaan bahasa dengan
tingkat-tingkatnya sangat berperanan. Untuk menghormati kepada mereka
yang tua-tua dan mempunyai kedudukan tinggi, jika seseorang berbicara kepa-
da mereka akan menggunakan bahasa Jawa krama atau krama inggil. Di da-
lam keluarga, bahasa krama/krama inggil dipergunakan bagi anak terhadap
orang tua, cucu terhadap kakek/nenek, menantu terhadap mertua dan seba-
gainya, pokoknya bagi orang-orang pantas dihormati.

Pada umumnya bahasa yang dipergunakan di pedesaan, ialah bahasa Jawa
ngoko atau madya.

Bahasa ngoko menunjukkan adanya hubungan yang akrab antara si pemakai.
Misalnya antar teman sehari-hari, antara suami - isteri, anak dengan orang tua
dan sebagainya.

Pemakaian bahasa dalam rumah tangga di daerah penelitian sebagian be-
sar menggunakan bahasa Jawa ngoko seperti tersebut di atas.
Sedangkan bahasa Jawa madya (ngoko campur krama) digunakan untuk ko-
munikasi dalam percakapan antar sesama penduduk pedesaan yang belum
seberapa kenal, dan belum sedemikian erat.
Perlu diketengahkan bahwa ada bahasa yang diucapkan dalam bahasa Jawa
krama/ngoko bercampur bahasa Arab. Bahasa ini biasanya diucapkan oleh
para dukun atau kaum sewaktu mengikrarkan ujub selamatan, dalam upacara
dan lain-lain yang sifatnya sakral.

Adapun mengenai kesenian yang terdapat di daerah penelitian, ada bebe-
rapa macam. Temnyata bahwa kesenian di sini menjadi sarana bagi masyarakat
yang berminat atau sebagai tempat warga penduduk setempat saling berjumpa
dan bergaul.

Sekarang kesenian-kesenian tradisional itu sedang digalakkan untuk dibina
kembeali/dilestarikan dengan tujuan agar masyarakat tidak lupa akan kekayaan

30



kesenian kita sendiri. Cara ini merupakan salah satu penanggulangan terhadap
pengaruh kebudayaan asing yang tak terasa akan mendesak kecintaan kita ke-
pada kesenian leluhur sendiri.

Macam-macam kesenian yang terdapat di Desa Ambarketawang antara lain:

Kethoprak 6 perkumpulan
Karawitan 6 perkumpulan
Tarian klasik 1 perkumpulan
Tarian kreasi baru 1 perkumpulan
Jathilan 1 perkumpulan
Slawatan 2 perkumpulan

Perkumpulan kesenian inilah yang hidup dan berkembang dengan baik di Desa
Ambarketawang. Selain untuk ngluluri (melestarikan) kesenian nenek moyang,
juga untuk hiburan bagi masyarakat setempat. Kesenian terutama kethoprak,
karawitan, tarian, slawatan, kerap kali dipentaskan bertalian dengan adanya
festival-festival, perlombaan-perlombaan, ataupun bagi penduduk yang sedang
mempunyai hajat kerja.

Demikian pula bentuk kesenian yang terdapat di Desa Widadamartani,
penggunaannya sama, hanya macamnya tidak sebanyak di Desa Ambarketa-
wang. Di tempat itu hanya terdapat dua macam kesenian, yaitu karawitan ada 3
perkumpulan, dan slawatan ada 2 perkumpulan. Tidak tercatat adanya jumlah
grup kesenian kethoprak, tarian, dan srunthul. Hal ini dapat dimaklumi sebab
wilayah itu jauh dari pusat kota, wajar saja jika pengaruh perkembangan minat
dan pertumbuhan kesenian itu sendiri tidak selancar bila dibanding dengan wi-
layah yang letaknya berdekatan dengan pusat kesenian. Yang jelas beberapa
macam kesenian seperti tersebut di atas, kini berperanan juga dalam suatu pe-
nyelenggaraan upacara, untuk memeriahkan pelaksanaan upacara itu sendiri.

D. SISTEM RELIGI

Sistem Religi di sini, dimaksudkan suatu gambaran atau ungkapan keper-
cayaan atau keyakinan yang telah ada sebelum agama-agama besar masuk.
Kami ketengahkan bahwa mayoritas penduduk daerah penelitian tersebut
adalah pemeluk agama Islam, kemudian disusul pemeluk agama Katholik, Kris-
ten, lalu Budha.

Di Desa Ambarketawang tercatat jumlah pemeluk agama dan tempat sarana
ibadah seperti berikut:

31



Jumlah pemeluk agama ‘ Tempat ibadah

Islam :  11.378 orang Masjid 10 tempat
Surau 27 tempat
Mushola 1 tempat

Katholik : 1.001 orang Gereja 1 tempat

Kristen : 169 orang

Budha/Hindu : 6 orang

Sedang di Kelurahan Widadamartani, menurut catatan berapa banyak pendu-
duk yang memeluk agama yang dianutnya tercantum demikian :

Jumlah pemeluk agama Tempat ibadah

Islam : 6.469 orang Masjid 8 tempat
Surau 10 tempat

Katholik : 63 orang

Kristen : 8 orang

Di samping mereka percaya dalam memeluk agama masing-masing (Islam,
Katholik, Kristen, Hindu, Budha), masyarakat Daerah Istimewa Yogyakarta le-
bih-lebih yang hidup di pedesaan masih mewarisi kepercayaan peninggalan ne-
nek moyang, yaitu kepercayaan terhadap adanya roh halus, kekuatan gaib,
makhluk halus, benda-benda yang mempunyai kekuatan sakti dan sebagainya.
Roh-roh halus, makhluk-makhluk halus tadi agar jangan selalu mengganggu
manusia, maka manusia berusaha mendekatinya atau menaklukkannya dengan
cara mengadakan upacara (ritus). Upacara ini berupa slametan lengkap de-
ngan rangkaian sajen-sajen, disertai pelaksanaan-pelaksanaan tertentu, sesuai
dengan keperluan upacara itu sendiri. Misalnya upacara kelahiran, perkawinan,
khitanan, kematian, bersih desa dan lain-lain. Yang hingga sekarang masih ter-
lihat nyata, dan semua tadi menandakan bahwa kepercayaan kuno masih hidup
pada masyarakat Jawa umumnya, terutama di Daerah Istimewa Yogyakarta.
Adakalanya pelaksanaan upacara itu hanya memberi sesaji saja (buwangan, ki-
rim dowa).

Mengenai benda-benda yang dianggap mengandung kekuatan gaib,
(mana), misalnya : kereta, keris, payung, tombak dan sebagainya. Supaya ke-
kuatan gaib itu tetap bertahan di benda-benda tadi, maka pada waktu-waktu
tertentu dimandikan atau disucikan, dan diberi pula sajen-sajen. Kebiasaan
mengadakan selamatan, sesaji, yang bertujuan jangan sampai terjadi mala peta-

32



ka. Sebagai hasil karya budaya manusia, tradisi itu melangsungkan hidup ma-
nusia-manusia pendukungnya. Masyarakat Indonesia sebagian besar hidup da-
lam tradisi mereka sejak berabad-abad. Sampai sekarang tradisi itu terus tum-
buh bersama hidup mereka. Perubahan terjadi bila ada tafsiran baru dan
perubahan fungsi itu dalam penyelenggaraan hidup mereka (Susatya Darnawi,
1983: 1II).

Seorang ahli antropologi Robert Redflied membagi tradisi itu menjadi dua ting-
kat yaitu "tradisi besar" dan "tradisi kecil". Tradisi besar dikembangkan dalam
lembaga-lembaga pendidikan, kuil-kuil atau candi serta lembaga elit yang ada,
sedang tradisi kecil berkembang sendiri secara alami dalam hidup itu sendiri
dari kalangan "tidak terpelajar” di komunitas desanya.

Di masyarakat kita dapat kita duga bahwa tradisi besar berkembang di ka-
langan elit dan intelektual sesuai dengan tingkatan sosial budaya yang dihidu-
pinya. Di antaranya ialah para raja, pendeta, pujangga, ulama, pemangku adat
dan sebagainya. Tradisi kecil dikembangkan oleh kalangan rakyat yang mayori-
tas ini. Antara tradisi besar dan tradisi kecil saling memasuki dan saling mem-
beri pengaruhnya.

Demikian juga kiranya tradisi Saparan Bekakak di Desa Ambarketawang,
Kecamatan Gamping, Kabupaten Sleman, DIY, yang dapat dikategorikan da-
lam tradisi kecil. Masyarakat di sini masih percaya akan adanya roh halus yang
bersemayam di Gunung Gamping. Supaya roh halus itu tidak mengganggu ke-
hidupan mereka, maka setiap tahun sekali diadakan upacara yang berupa sesaji
penyembelihan bekakak. Adapun upacara sesaji penyembelihan tersebut ada-
lah perintah dari Sri Sultan Hamengku Buwana I, untuk menghormati roh abdi
dalem yang tercinta Kyai Wirasuta.

Adapun kepercayaan masyarakat Desa Widadamartani adalah keperca-
yaan terhadap benda-benda peninggalan Kiai Ageng Wonolelo, cikal bakal
desa tersebut yang dianggap mengandung kesaktian. Menurut dongeng, nenek
moyang kita telah banyak menciptakan pusaka-pusaka ampuh. Karena tak ada
yang dapat mewarisi pusaka-pusaka itu ikut lenyap. Lenyapnya pusaka-pusaka
tadi ada yang menyatu dalam kuburan atau pasareyan nenek moyang. Namun
ada juga yang mencari tempat sendiri sebagai tempat tinggalnya. Umumnya
sekitar benda-benda pusaka ini selalu dikelilingi makhluk halus. Makhluk-
makhluk halus tersebut bersifat melayani pusaka tadi, di samping itu numpang
kamukten pada pusaka-pusaka tersebut. Hal itu disebut demikian karena mere-
kalah yang menikmati bau bunga dan asap kemenyan yang dibawa oleh orang-
orang yang berkunjung ke tempat itu (Soedjoko Doto, 1983 : II).

Adapun benda-benda keramat yang dianggap sebagai benda pusaka
pada masyarakat di Desa Widadamartani itu setiap bulan Sapar setahun sekali,

33



pasti disucikan dengan cara diarak dan diberi sajen-sajen. Masyarakat setempat
pada umumnya menyambut upacara tradisi ini dengan rasa bangga dan bersyu-
kur, karena dengan adanya tradisi itu mereka dapat ikut melestarikan tradisi
dan nilai-nilai luhur yang diwariskan oleh nenek moyangnya. Di sini terlihat
bahwa tradisi-tradisi kecil yang dilaksanakan oleh rakyat atau masyarakat se-
tempat masih berlangsung dengan khidmad.

Demikianlah adanya kepercayaan-kepercayaan yang masih hidup subur
di daerah penelitian khususnya, Daerah Istimewa Yogyakarta pada umumnya.

e —



BAB III
DESKRIPSI UPACARA

A. UPACARA TRADISIONAL SAPARAN DI DESA AMBARKETA-
WANG

1. Nama Upacara dan Tahap-tahapnya

Upacara itu disebut Saparan sebab pelaksanaan Upacara tadi harus jatuh
atau berkaitan dengan bulan Sapar. Keharusan ini sudah naluri sejak diperin-
tahkannya untuk mengadakan upacara tersebut. Upacara itu diadakan atas per-
intah Pangeran Mangkubumi yang kelak bertahta menjadi raja pertama di Yog-
yakarta.

Mengenai kata Saparan itu sendiri berasal dari kata Sapar dan akhiran an.
Kata Sapar identik dengan ucapan kata Arab Syafar yang berarti bulan Arab
yang kedua. Kemudian kata Syafar yang identik dengan kata Sapar itu menjadi
salah sebuah nama bulan Jawa yang kedua dari jumlah bulan yang 12 itu. Se-
lanjutnya akhiran an di sini membentuk nama benda. Jadi Saparan ialah upaca-
ra selamatan yang diadakan setiap bulan Sapar.

Saparan Gamping itu sering juga disebut Saparan Bekakak. Bekakak be-
rarti korban penyembelihan hewan atau manusia. Bekakak pada Saparan ini
hanya tiruan manusia saja, berujud boneka pengantin dengan posisi duduk ber-
sila yang terbuat dari tepung ketan. Sebutan Saparan Bekakak sebab bekakak
pengantin inilah yang menjadi pokok sesaji disertai rangkaian sesaji yang lain.

Kecuali upacara Saparan Bekakak, masih ada lagi upacara yang dise-
lenggarakan bersamaan pada waktu itu juga, ialah Sugengan Ageng. Sugen-
gan dari kata sugeng yang berarti selamat dan ageng berarti besar. Di sini di-
maksud bahwa Sugengan Ageng itu upacara dengan selamatan sesajen besar
atau sesaji pepak (lengkap).

Adapun pelaksanaan Upacara Saparan Gamping tersebut diperinci da-
lam beberapa tahap:

1.1. Tahap "Midodareni" pengantin Bekakak.

Meskipun bekakak itu berujud pengantin tiruan tetapi menurut adat perlu
juga memakai upacara midodareni. Kata "midodareni" ini bahasa daerah
(Jawa), dari kata asal "widodari" yang berarti bidadari. Di sini terkandung
makna bahwa pada malam "midodareni" (malam menjelang perkawinan) para
bidadari turun dari sorga untuk memberi restu kepada pengantin bekakak.

35



Di malam hari itu orang-orang bergadang ikut menghormati datangnya restu
para bidadari. Meskipun pada siang harinya pengantin bekakak tadi justru di-
jadikan kurban atau disembelih.

1.2. Tahap "Kirab" pengantin bekakak

Kirab dari bahasa daerah (Jawa) juga. Dikirabake berarti diarak atau di-
bawa keliling. Tahap ini berarti mengarak atau membawa berkeliling bekakak
pengantin tersebut.

1.3. Tahap "nyembeleh" pengantin Bekakak.

Jelas nyembeleh kata bahasa daerah (Jawa) ini berarti menyembelih.
Di sini berarti bahwa tahap ketiga itu tahap pelaksanaan penyembelihan
pengantin bekakak.

1.4. Tahap "Sugengan Ageng"

Sesudah tahap "nyembeleh" pengantin bekakak, maka tahap akhir ialah
tahap "Sugengan Ageng”. Tahap ini berupa selamatan dengan sesaji lengkap
yang merupakan ikrar kesetiaan rakyat terhadap sri Sultan HB I yang sudah
meninggal.

2. Maksud dan Tujuan Upacara

Penyelenggaraan upacara Saparan di Gamping atau Saparan Bekakak itu
tiada lain bertujuan untuk menghormati arwah (roh halus) Kyai dan Nyai Wira-
suta sekeluarga. Siapakah Kyai Wirasuta dengan keluarganya itu, dan mengapa
harus diperingati atau dihormati dengan upacara demikian tadi.

Kyai Wirasuta adalah abdi penongsong (hamba yang memayungi) Sri Sul-
tan Hamengku Buwana | pembawa payung kebesaran setiap Sri Sultan HB 1
berada. Abdi penongsong ini selain dia ada seorang lagi, masih adik Kyai Wira-
suta sendiri yaitu Kyai Wirajamba. Setelah Sri Sultan Hamengku Buwana I pin-
dah dari kraton (pesanggrahan) Ambarketawang ke kraton yang baru, abdi
kinasih (tercinta) Kyai Wirasuta tidak ikut pindah. Bersama keluarganya ia te-
tap bertempat tinggal di Gamping, dan dia dianggap sebagai cikal bakal pen-
duduk desa Gamping.
Karena daerah itu merupakan pegunungan Gamping (batu kapur), maka Kyai
Wirasuta bertempat tinggal di gua di bawah gunung tersebut. Dia mempunyai
piaraan binatang yang disayangi berupa landhak, gemak, dan merpati. Menu-
rut cerita di puncak gunung Gede (salah sebuah puncak deretan bukit kapur itu)
terdapat sebuah bangunan berbentuk tempurung unt'k tempat memberi mi-

36



num burung merpati kesayangan tadi. Burung merpati.ini mempunyai keistime-
waan lain dari pada yang lain yaitu pada bunyi sawangannya. Jika mendengar
bunyi sawangan itu orang akan tahu bahwa burung itu adalah merpati milik
Kyai Wirasuta.

Pada suatu hari Jum'at Kliwon sekitar tanggal 10—15 bulan Sapar menje-
lang pumama, terjadilah suatu musibah yang menimpa Kyai Wirasuta sekeluar-
ga. Gunung vang didiami runtuh, mereka sekeluarga terkubur dalam reruntu-
han beserta semua binatang kesayangannya. Peristiwa ini segera dihaturkan Sri
Sultan hamengku Buwana | dan beliau segera memerintahkan mencari jenazah
mereka. Tetapi semua jenazah itu hilang tak dapat diketemukan oleh mereka.
Dengan adanya kejadian tersebut maka Sultan Hamengku Buwana I lalu meme-
rintahkan kepada para abdi, supaya setahun sekali setiap bulan Sapar hari
Jum'at diantara tanggal 10—20, membuat selamatan dan ziarah ke Gunung
Gamping. Hal ini tiada lain untuk mengenang jasa dan kesetiaan Ki Wirasuta
sebagai abdi dalam penongsong.

Diadakannya selamatan tersebut sebenarnya berkaitan bahwa pada waktu
itu penduduk sekitar Gunung Gamping sebagian besar mencari nafkah sebagai
pengambil gamping. Setiap hari mereka mengambil bahan baku dari tempat
tadi, dan cara pengambilannya sangat berbahaya, yaitu masuk ke dalam gua.
Di sini kemungkinan terjadi reruntuhan, tergelincir dan sebagainya, sehingga
sering ada kecelakaan yang merenggut jiwa manusia. Anehnya kecelakaan itu
pada umumnya dalam bulan Sapar, dan diawali oleh suara khas merpati milik
Kyai Wirasuta.

Oleh karena itu orang lalu menghubungkan dengan kematian Ki Wirasuta
sekeluarga yang dianggapnya arwah mereka bersemayam di gunung tadi seba-
gai dhanyangnya. Siapa yang mau mengambil batu gamping harus minta izin
kepada Kyai dan Nyai Wirasuta. Selanjutnya diceritakan bahwa putra-putri Ki
Wirasuta yang bernama Raden Bagus Gombak menjadi dhanyang yang
menguasai segala ikan air. Raden Bagus Kuncung menguasai pohon-pohon
besar sekitar Gunung Gamping. Raden Bagus Besur menguasai pedaringan
(tempat menyimpan padi/beras). Kedua orang putrinya, Mbok Rara Ambarsari
dan Ambarsekar menguasai air dan bunga-bunga. Sedang kedua orang pelayan
yang terdekat yaitu Kyai dan Nyai Brengkut diwajibkan menunggu tobong
(pembakaran) gamping.

Selanjutnya penduduk mempunyai naluri (kebiasaan) mengadakan selama-
tan pada hari dan bulan yang sama sesuai dengan perintah Sri Sultan Hameng-
ku Buwana I. Ujud pokoknya adalah pelaksanaan penyembelihan bekakak un-
tuk menggantikan korban manusia yang dahulu selalu terjadi. Maka upacara
Saparan Gamping ini sering disebut juga "Upacara Bekakak".

37



Sewaktu P. Mangkubumi pergi, disertai oleh abdi tepercaya ialah Rangga

Prawirasentika yang kelak menjadi Senapati, dengan juga menjadi ipar. Atas
petunjuk yang diperoleh dari Gunung Lawu, Rangga Prawirasentika disuruh
mencari tempat arah ke barat yang berbatu kapur. Maka sampailah ke Ambar-
ketawang, dan didirikannyalah kraton oleh pangeran Mangkubumi di tempat
itu juga.
Sri Sultan Hamengku Buwana | bukan hanya membela penderitaan rakyat saja
tetapi juga membela kepentingan rakyat, tidak mementingkan diri pribadi,
menghilangkan adu domba rakyat yang dilakukan oleh Cina (timbulnya Geger
Pacina).

Kemudian mengenai Sugengan Ageng, di sini mempunyai tujuan untuk
menghormati kepahlawanan Sri Sultan Hamengku Buwana I. Sugengan
Ageng tersebut yang pokok persembahan dari rakyat untuk mengenang jasa
dan kebesaran rajanya (Sri Sultan Hamengku Buwana I) yang juga sebagai
pembangun kraton/pesanggrahan Ambarketawang di Gamping tersebut. Se-
dang intinya menurut informan (Ki Juru Permana), yaitu suatu usaha untuk se-
lalu mengingatkan masyarakat, bahwa perjuangan Sri Sultan Hamengku Buwa-
na | dalam melawan penjajahan Belanda itu menggunakan Ambarketawang
sebagai tempat (komando basis) perjuangan beliau. Dahulu sewaktu pergi dari
surakarta, bukannya memberontak tetapi berjuang. Kepergiannya itu direstui
oleh Sri Susuhunan PB I, ini terbukti dengan dibekalinya pusaka Kyai Jaka
Pituruh (Kyai Kopek), beserta uang 300 ringgit. Kemudian mengingatkan pula,
selain ia seorang kesatria, juga sebagai pujangga yang mempunyai Keahlian da-
lam ilmu perbintangan.

3. Waktu Penyelenggaraan Upacara

Lain ladang lain belalang, lain lubuk lain ikannya. Demikian pula waktu

penyelenggaraan suatu upacara, tiap tempat berbeda walaupun masih dalam
satu bulan yang sama. Saparan Gamping lain dengan Saparan Wonolelo. Wak-
tu atau saat penyelenggaraan upacara Saparan Gamping telah ditetapkan, ia-
lah setiap hari Jum'at dalam bulan Sapar antara tanggal 10 — 20. Jadi hari
Jumat itu tidak tentu jatuh hari Jum'at Kliwon.
Sedang mengenai saat dilaksanakannya upacara, biasanya dimulai pada pukul
14.00 (kirab temanten bekakak). Penyembelihan bekakak terlaksana pada
hari Jum'at itu juga = pukul 16.00 WIB. Penyembelihan bekakak dilakukan se-
sudah kirab (arak-arakan) selesai, sedang kirab itu sendiri memakan waktu le-
bih kurang 2 jam. Selanjutnya "Sugengan Ageng" merupakan urutan penye-
lenggaraan upacara terakhir, ini dilakukan setelah penyembelihan bekakak di
Gunung Kililing.

38



4, Tempat Penyelenggaraan Upacara

Mengenai tempat penyelenggaraan upacara, dapat diperinci sesuai de-
ngan pelaksanaannya, yaitu upacara : midadareni, kirab, nyembeleh beka-
kak, dan upacara sugengan ageng.

Upacara Midadareni pada upacara Saparan Gamping, dilangsungkan di
Balai Desa Ambarketawang. (Waktu dahulu dilaksanakan di Kademangan, ke-
mudian di Kapanewon).

Upacara Midadareni pada upacara Sugengan Ageng, diselenggarakan di
rumah Ki Juru Permana, di Dusun Patran, desa Ambarketawang. Ki Juru Per-
mana ini masih keturunan Rangga Prawirasentika, senapati atau abdi tepercaya
Sri Sultan HB I, yang waktu kini diserahi melaksanakan Sugengan Ageng
tersebut.

Upacara Kirab atau arak-arakan pengantin bekakak dilaksanakan
berawal di Balai Desa Ambarketawang melalui jalan-jalan yang sudah ditentu-
kan hingga berakhir di tempat penyembelihan. Dahulu kirab ini diadakan di
Kademangan, kemudian di Kapanewon dan akhimya sampai di bukit-bukit
Gamping. Di dalam kirab tadi selain terdapat pasangan pengantin bekakak ter-
dapat juga Gendruwo dan sesaji dengan segala kelengkapannya.

Upacara Nyembeleh bekakak vyang dibawa dalam iring-iringan itu
berakhir di tempat penyembelihan. Sepasang pengantin bekakak disembelih di
mulut gua Gunung Ambarketawang dan Gunung Kliling.

Upacara Sugengan Ageng dilaksanakan sehabis upacara nyembeleh
bekakak, dan tempat penyelenggaraannya di bekas pesanggrahan (kraton)
Ambarketawang.

5. Penyelenggaraan Teknis Upacara

Dalam suatu peristiwa upacara pasti membutuhkan orang-orang tertentu
sebagai penyelenggara teknis. Lebih-lebih pada rangkaian upacara Saparan
Gamping ini. Siapa-siapa yang mendapat tugas sebagai penyelenggara teknis
diperinci seperti berikut:

a. Panitia Upacara Saparan. Panitia inilah yang mengurusi pelaksanaan
upacara. Mereka bertugas mengatur persiapan-persiapan, acara-acara,
pengumpulan dana, pengerahan tenaga dan sebagainya.

Dua orang Pemuda yang ahli dan sudah biasa membuat bekakak.

Dua orang tua-tua pembantu membuat bekakak, (mengolah tepung).
Dua orang tua-tua pembuat gendruwo.

Dua orang wanita bertugas menumbuk beras ketan, dan beras untuk di-
jadikan tepung di lumpang.

o0 o

39



~Ta -

—

Lima orang wanita bertugas kothekan.

Beberapa wanita yang memasak untuk keperluan upacara.

Beberapa wanita yang mengatur ubarampe sesaji upacara.

Dua orang rois yang bertugas memanjatkan doa menurut agama Islam,
membimbing selamatan dan menyembelih bekakak.

Beberapa orang petugas pengusung joli/usungan yang berisi pengantin
bekakak.

Beberapa orang petugas pengusung jodhang (usungan yang berisi sesaji
atau sesajen).

Beberapa orang petugas pembawa benda-benda pusaka.

. Berpuluh-puluh anak laki-laki perempuan, remaja putra-putri, dan

orang-orang dewasa laki-laki semua sebagai barisan pengiring upacara
sesuai dengan tugas mereka sendiri-sendiri.

6. Pihak-pihak yang Terlibat Dalam Upacara

Untuk melancarkan jalannya upacara, banyak pihak-pihak yang diperlu-

kan bantuannya, antara lain :

a.

Bapak Bupati dimohon untuk meresmikan upacara Saparan ini, Bapak-
bapak Camat sedaerah Kabupaten Sleman diharap hadir untuk merestui
adanya upacara.

. Para Pamong Desa Ambarketawang jelas harus hadir sebagai kelompok

yang mempunyai kerja.

Panitia yang mempunyai tanggung jawab pelaksanaan dan berhasilnya
upacara.

Para tamu undangan yang diundang untuk menyaksikan jalannya upaca-
ra.

Wisatawan dan orang-orang lain yang hadir sebagai undangan.

Hansip putra dan putri hadir untuk menjaga keamanan.

Ibu-ibu PKK kelompok karawitan bersama-sama nabuh gamelan bertu-
gas menyemarakkan suasana upacara. )

Masyarakat umum yang berbondong-bondong sebagai penonton.

Para pemberi dana (donatur) yang diundang juga untuk menyaksikan pe-
laksanaan upacara.

Untuk memeriahkan upacara tahun ini diselenggarakan bazar atau
pameran hasil-hasil produksi pertanian di Balai Desa.

7. Persiapan Penyelenggaraan Upacara

Untuk mempersiapkan segala sesuatu yang berhubungan dengan Upacara

Saparan Gamping, banyak dibutuhkan tenaga, materi serta partisipasi masya-
rakat setempat. Memang persiapan upacara Saparan itu justru lebih banyak

40



menyita waktu serta tenaga dan ketelitian. Misalnya dalam-pembuatan beka-
kak, sajen-sajen, gendruwo, kembar mayang dan sebagainya.

Persiapan penyelenggaraan upacara ini dibagi pula dalam dua macam,
vakni persiapan; Saparan Bekakak dan Sugengan Ageng.
Pelaksanaan persiapan Saparan Bekakak dapat kami ketengahkan sebagai beri-
kut.:

Lama sebelum penyelenggaran upacara, panitia telah merencanakan dana
anggal:an berapa besar biaya yang akan digunakan. Dana ini didapat terutama
dari pengusaha gamping (pemilik tobong), dari instansi pemerintah, dari usaha
pamong desa juga dari perorangan penyumbang suka rela (donatur).

Pada hari kamis sehari menjelang pelaksanaan upacara, mereka yang bertu-
gas membersihkan tempat dan jalan-jalan yang akan dilalui dan yang digunakan
untuk perayaan upacara Bekakak dan Sugengan Ageng, sudah mulai bekerja.
Demikian juga bagi mereka yang bertugas menyiapkan peralatan untuk iringan-
iringan yang akan dipergunakan dalam perayaan nanti. Gendruwo, joli untuk
mengangkut, pakaian para peraga pasukan pengawal dan para prajurit yang
akan mengawal iring-iringan, instrumen kesenian semua diatur dan dibersihkan.
Persiapan untuk pembuatan bekakak dibutuhkan tepung beras dan tepung ke-
tan. Sewaktu membuat tepung tersebut diawali dengan pembakaran setanggi/
dupa, lalu mulailah penumbukan beras oleh 2 orang wanita, dikerjakan dalam
lumpang yang terbuat dari batu berdiameter luar 60 cm, dan diameter dalam
40 cm (mulut lobang). Pembuatan/penumbukan tepung diiringi gejog lesung
dengan peraga 5 orang wanita berpakaian seragam kain lurik hijau, baju wama
ungu berkembang, sedang kepala mereka ditutupi (ubel-ubelan) slendang. Ada-
pun gejog lesung atau kothekan itu untuk mengawali pembuatan bekakak, di-
mulai dari membuat bekakak, menumbuk tepung sebanyak 50 kg, mencakal
(adang), membuat juruh. Untuk menyelesaikan tugas tadi kira-kira memakan
waktu £ 8 jam. Mengenai irama gejog lesung ini ada beberapa macam, antara
lain : Kebogiro, Thong-thongsot, Dhongthek, Wayangan, Kutut Manggung
dan lain-lain.

Pelaksanaan kothekan dipimpin oleh salah seorang panitia ialah Bapak Suwar-
no. Waktu dahulu pelaksanaan itu dipimpin oleh Penewu Gamping.

Apabila penumbukan beras telah selesai, sudah menjadi tepung, maka
dimulailah pembuatan bekakak. Adapun pembuatan bekakak, gendruwo, kem-
bar mayang, dan sajen-sajen, semua berada di satu tempat yaitu di rumah Ba-
pak Roesman (panitia). )

Karena persiapan rangkaian upacara Saparan Bekakak, dipusatkan di rumah
Bapak Roesman, maka pada hari itu di serambi belakang penuh para petugas
baik para pemuda yang mengerjakan tugas, bapak-bapak dan ibu-ibu yang juga

41



mengerjakan tugasnya masing-masing yang menjadi tanggung jawabnya.

Pembuatan Bekakak

Sebelum pembuatan bekakak dimulai, menurut tatacara yang sudah berla-
ku, terlebih dahulu ada perintah dari Demang kepada petugas bawahannya (da-
lam bahasa Jawa), sebagai berikut:

— Saderma netepi ayahan, naluri kaya kang wis kelakon pirang-pirang puluh
taun kepungkur, dina iki kudu wis katindakake gawe bekakak. Besuk dina

Jumuwah Paing, bakda jam rolas awan, ya kuwi jam loro, wiwit diangkatake
bekakak sing bakal dibeleh neng Gunung Gamping.

+ Inggih.

— Mula saka kuwi nek saiki kabeh ubarampe lan kabeh kanca-kanca ya ana
sing lanang, ya ana sing wadon sing kudu nindakake ayahan kanggo upacara
dumadine bekakak. Kayata nggone gejog lesung tapung adang lan anggone
gawe bekakak wis cemauwis, tak jaluk supaya kabeh tumandang enggala gawe
kaya sing wis kudu dilakoni.

+ Inggih kados sadaya sampun cumauwis.

— Ya, enggal ditindakake, muga-muga kabeh pinaringan slamet tumindake
kanthi tertib apik”.

Arti perintah itu dalam garis besamya demikian :

Untuk tetap melaksanakan perintah seperti telah berlaku beberapa puluh
tahun yang lalu, maka pembuatan bekakak supaya dilaksanakan pada hari
Jumat Paing setelah jam 12 siang, supaya diberangkatkan dan disembelih
di Gunung Gamping.

_ Apabila persiapan semua sudah lengkap, baik para petugas pria maupun

~wanita yang mempunyai kewajiban masing-masing, maka pembuatan
bekakak agar segera dilaksanakan. Semoga semua berjalan baik tertib dan
selamat.

Untuk membuat 2 pasang bekakak ini dibutuhkan bahan pokok beras
(vang baik) 18 kg, ketan (juga yang baik) 20 kg, 11/2 kg gula kelapa dicampur
pewama merah sebagai juruh. Sebelum itu telah disiapkan sebuah papan seba-
gai alas tempat duduk dengan diberi bingkai ketiga tepinya, dan diberi seruas
bambu (setinggi + 35 cm) yang diberi palangan untuk rencana pembuatan
bahu dan tangan bekakak. Kepala bekakak dicarikan modelnya dari bahan ke-
" tela kates grandhel, sedang untuk pembuatan darahnya (juruh) dibuat dari gula
yang dicairkan dan diberi zat pewama merah, diletakkan di dalam kantong
plastik kurang lebih sepanjang 30 cm. Setelah diisi juruh, lalu ditalikan di
bawah kepala dan dimasukkan ke dalam ruas bambu yang menjadi penyangga
badan bekakak.

42



Adapun proses pembuatannya; setelah Bapak kaum/rois atau tetua mem-
bakar kemenyan/setanggi, tepung beras dan ketan dicampur dan diberi air se-
dikit sekedar untuk merekatkan sewaktu dikepeli, sebesar dua genggaman
tangan. Selanjutnya tepung dikukus di dalam dandang selama lebih kurang 15
menit atau setengah matang. Kemudian tepung diangkat dan diuleni (ditumbuk
dengan tangan) hingga halus dan mempunyai daya lengket/wulet. Sekedar un-
tuk membantu melengketkan, tepung tadi dikepyur pula dengan air tawar.

Pembuatan dimulai dari dasar pantat/kaki (bagian bawah) lebih dahulu, di-
lanjutkan bagian badan. Ruas bambu yang sepanjang + 35 cm tadi dibalut de-
ngan kepalan-kepalan tepung dan diratakan ditekan-tekan agar menjadi kuat.
Untuk membuat kepala, sebuah pepaya muda ditancapkan pada ujung ruas
bambu, diperkirakan besamya seimbang dengan badannya. Pepaya lalu di-
tempeli tepung yang sudah diuleni tadi, dibentuk kepala beserta raut mukanya
sekali, baik untuk yang laki-laki maupun perempuan. Sesudah selesai dilanjut-
kan membentuk leher, bahu dan tangan. Mengingat yang mengerjakan sudah
ahli dalam pembuatan ini, maka tidak banyak menemui kesulitan. Bentuk beka-
kak laki-laki dan perempuan disesuaikan dengan bentuk pengantin pria dan wa-
nita pada umumnya dua pasang pengantin bekakak itu sepasang bergaya Solo,
dan sepasang bergaya Yogya.

Pengantin laki-laki yang bergaya Solo dihias dengan ikat kepala dhesthar
berhiaskan bulu-bulu, leher berkalung selendang merah, dan kalung sungsun
berkain banguntulak, sabuk biru memakai slepe. Mengenakan keris beruntai-
kan bunga melati, dan kelat bau. Sedang yang wanita memakai kemben (pe-
nutup dada) berwarna biru, berkalung selendang merah dan kalung sungsun.
- Wajah dipaes, gelung diberi bunga-bunga dan mentul, di bahu diberi kelat
bahu dan memakai subang.

Adapun pengantin laki-laki yang bergaya Yogya, dihias dengan penutup

kepala kuluk berwarna merah, berkalung selendang (sluier) biru dan kalung
sungsun, sabuk biru dengan slepe, kain lereng, berkelat bau dan bersumping.
Sedang pengantin wanitanya, pada dasarnya dihias seperti pengantin yang se-
mula, hanya berbeda kain dan wama kembennya, kain lereng, kemben hijau,
kalung selendang biru (banguntulak).
Menurut informan Bapak Caraka, bentuk bekakak dahulu hanya sebagai orang
pencari (penambang) gamping saja. Tentunya yang wanita kepalanya ditutup
dengan selendang untuk penutupan kotoran pada rambutnya. Sedang yang
laki-laki juga hanya seperti orang yang jugil gamping, seperti layaknya para
pekerja (penambang) dalam tambang gamping.

Kekhususan yang tidak dapat dilanggar sampai saat ini, menurut para te-
tua, yaitu pelaku yang menyiapkan bahan mentahnya, tetap para wanita, se-

43



dang yang mengerjakan pembuatan bekakak adalah para pria. Pembuatan dua
pasang bekakak ini sehari penuh, dimulai jam 10.00 pagi hingga jam 18.00
sore.

Sementara itu ada dua orang kaum/rois yang bertugas membuat kembar
mayang (gagar mayang) dibantu oleh beberapa kawan. Kembar mayang ber-
jumlah 4 (dua pasang), untuk menghiasi kedua joli pengantin bekakak. Kembar
mayang tadi dibuat dari dedaunan (daun puring yang berwama-wami, bunga
patramenggala daun kemuning serta janur, semuanya ditancapkan pada po-
tongan batang pisang (gedebog). Selain itu disiapkan pula empat buah cengkir
(kelapa muda), yang kulit luamya dihilangkan separo dan dihiasi janur (daun
kelapa muda). Kemudian setelah joli atau tandhu (usungan) itu dibersihkan lalu
dihias. Di sekelilingnya diberi rumbai-rumbai janur, di keempat sudutnya dihias
dengan dedaunan dan tebu sejuna (tebu wulung). Joli ini dibentuk seperti ru-
mah kecil dengan empat kaki, dan di sebelah kanan dan kiri diberi pasangan
bambu panjang untuk mengangkutnya berjumlah tiga buah, dua untuk pengan-
tin, satu untuk sajian pelengkap.

Selanjutnya persiapan untuk gendruwo laki-laki dan perempuan, sebagai
pengawal pengantin yang sangat menarik bagi masyarakat ini, dibutuhkan le-
bih kurang empat orang petugas, masih dibantu oleh yang lain. Pada dasarya
kerangka gendruwo itu dibuat dari kurungan (sangkar) ayam, kemudian di
tengah diberi bambu/kayu, ditegakkan berdiri untuk kerangka badan, lalu
disambung lagi dengan kayu melintang untuk kerangka bahu/tangan. Sedang
kepalanya berbentuk topeng dengan wajah yang menakutkan.

Gendruwo baik laki-laki maupun perempuan (suami-isteri) diberi pakaian
kain yang sama (poleng) berwarmna biru tua dengan ceplok-ceplok putih. Badan
dan wajah berwamna hitam, mata merah, dan rambut hitam kekar terbuat dari
jjuk, memakai hiasan kalung dari rumbai-rumbai ijuk, serta bola plastik berwar-
na-wami. Gendruwo laki-laki membawa sebuah gada (senjata), yang perempu-
an memakai hiasan subang besar.

Tidak lupa benda tiruan gemak, landhak, merpati (kewan piaraan Ki
Wirasuta) serta tombak (pusaka) sepanjang 2 meter disiapkan dan dibersihkan.
Demikian pula sangkar untuk merpati, topeng-topeng hewan temak, anglo
pedupan, pisau untuk menyembelih bekakak dan lain-lain.

Persiapan pelengkapan upacara bekakak tidaklah lengkap jika sesajen
upacara itu sendiri belum diketengahkan. Sesaji upacara bekakak tadi memang
banyak macam ragamnya, di sini dibagi menjadi 3 kelompok. Dua kelompok
untuk dua joli yang masing-masing diletakkan bersama-sama dengan pengantin
bekakak. Satu kelompok lagi diletakkan di dalam jodhang sebagai rangkaian
pelengkap sesaji upacara.

44



Adapun macam-macam sajen yang diletakkan bersama-sama bekakak an-
tara lain: nasi gurih (wuduk) ditempatkan dalam pengaron kecil; nasi liwet di-
tempatkan dalam kendhil kecil beserta rangkaiannya daun dhadhap, daun turi,
daun kara yang direbus, telur mentah dan sambal gepeng; tumpeng urubing
damar; kolak kencana; pecel pitik; jangan menir; urip-urip lele; pindhang
antep; ayam panggang; ayam lembaran; wedang kopi pahit; wedang kopi
manis; jenewer; rokok/cerutu; rujak degan; rujak dheplok; arang-arang kem-
bang; padi; tebu; pedupaan; candu (impling); nangka sabrang (sirsat); gecok
mentah; ulam mripat; ulam jerohan; gereh mentah.
Sesaji itu ditempatkan dalam sudhi, gelas, kemudian ditaruh di atas ancak
(anyaman bambu persegi, berbingkai pelepah daun pisang). Sajen tersebut di atas
masih ditambah atau dilengkapi lagi sesaji yang diletakkan di dalam jodhang.
Pelaksanaan pembiayaan upacara tadi pada jaman dahulu mendapatkan bantu-
an dari Kraton sebesar 1.000 gulden, dan kekurangannya diambil dari pejabat
Penewu yang memerintah Gunung Gamping berupa hasil dari dana/pajak pe-
nambangan yang telah ditetapkan oleh Panewu Gamping, kepada para penju-
gil. Selain itu kewajiban Panewu Gamping wajib menyetor gamping yang telah
dibakar sebanyak 2 gerobak setiap minggu ke kraton. Setoran itu ditampung di
Kantor Kepatihan, untuk digunakan keperluan pembangunan pemerintah, dan
juga untuk pemasukan dana. Tetapi kemudian pada tahun 1892 ada peraturan
dari kraton untuk penghematan, yang termuat dalam pasal 12, tanggal 10-8-
1892 menyebutkan bahwa: Demang kuwajiban ngrupakake samektane pra-
bot slametan kagungan dalem Gunung Gamping saben sasi Sapar, ora
kepareng akeh-akeh rerenggan, liyane prelune kang jeneng slametan.
(Perayaan selamatan Saparan dilarang menggunakan banyak kegiatan lain, ke-
cuali selamatan itu saja).
Mengenai sesaji yang diletakkan di dalam jodhang antara lain berupa:
Sekul wajar (nasi ambeng) dengan lauk pauk : sambel goreng waluh, tomis
boncis, rempeyek, tempe garing, bergedel, entho-entho dan sebagainya; se-
kul golong lutut; sekul golong biasa, tempe robyong yang ditaruh dalam
cething bambu; tumpeng megana; sanggan (pisang raja setangkep); sirih
sepelengkap; jenang-jenangan; rasulan (nasi gurih); ingkung ayam; kolak;
apem; randha kemul; roti kolbeng; jadah bakar; emping; klepon (golong
enten-enten); tukon pasar; sekar konyoh; kemenyan; jlupak; kendhi; telur
ayam mentah; tikar baru; ayam hidup; kelapa.
Sajen-sajen tadi ditempatkan (diwadhahi) dalam sudhi (mangkok kecil dari
daun pisang), lalu semuanya diletakkan di atas ancak. Tentang sajen ini mem-
buatnya tidak hanya satu ancak, melainkan lima ancak. Dua ancak diikutserta-
kan dalam joli bekakak (masing-masing satu buah), kemudian yang ketiga an-
cak dibagikan kepada mereka yang membuat kembar mayang, bekakak, dan

45



yang menjadikan tepung (néglepung). Sementara itu sepasang burung merpati
yang berada dalam sangkar, disiapkan juga.

Setelah persiapan upacara Saparan Bekakak selesai maka kini beralih ke
persiapan Sugengan Ageng. Persiapan Sugengan Ageng ini sudah beberapa
tahun diserahkan kepada Ki Juru Permana (salah seorang abdi dalem yang ber-
tempat tinggal di desa Patran, Gamping). Sedang biayanya sebagian besar di-
tanggung oleh Ki Juru Permana sendiri. Hal ini disebabkan karena Ki Juru me-
rasa sebagai putera/wayah almarhum Ki Rangga Prawirasentika, yang
merupakan senapati HB I, dan sangat terpercaya oleh beliau.

Ki Rangga Prawirasentika mewariskan 3 pusaka berupa bende (Kyai Sirep),
tombak (Kyai Sanggabuwana), dan luwuk (Kyai Singkir). Setiap ada Sugengan
Ageng, ketika pusaka tersebut ikut dibawa pula diarak dalam upacara.

Di sini ketiga pusaka itu dipersiapkan juga, dengan cara dibersihkan
dibungkus/ditutup dengan kain yang bersih dan rapi. Sedang mereka yang ber-
tugas memasak sesaiji, sibuk dengan tugas mereka masing-masing.

Selanjutnya rangkaian sesaji Sugengan Ageng ini berupa : tumpeng sang-
gabuwana; tumpeng langgeng; tumpeng sewu; tumpeng mancawarna; tum-
peng suci; tumpeng urubing damar; golong lulut; golong lala; golong biasa;
sekul liwet; sekul wuduk (gurih); sekul kulupan (gudhangan), ketupat;
tawongan; jadah bakaran, jenang, ketan, kolak; apem; jenang-jenangan; go-
reng-gorengan; jangan menir, gereh mentah; padi ketan; teh pait; kopi
pahit; badheg; arak; rujak gobed; rujak degan; rujak asam; sayur-sayuran
(pare, timun, lombok, kobis, kacang panjang dan lain-lain); buah-buahan (jam-
bu, nanas, salak, pisang).

Sesaji ini ditempatkan dalam sudhi, cangkir, dan ancak, lalu dimasukkan ke
dalam joli (joli Rohmat Allah). Di bagian luar joli diberi hiasan tebu wulung,
padi ketan, kelapa gading, janur, cabai merah, kacang panjang dan daun
beringin. Kecuali itu dilengkapi lagi dengan sepasang kembar mayang, sebuah
payung besar (payung agung), sepasang merpati putih (awal dan akhir). Di sini
masih ditambah lagi tirta amerta (air di dalam kendhi ditancapi daun kelor),
dan sibar-sibar (jagung, kacang hijau, kedelai merah, dlingo bengle, empon-
empon diletakkan dalam bokor).

Tawonan, makanan yang menjadi kegemaran Sri Sultan Hamengku Buwana I
ditempatkan dalam loji tersendiri. Joli itu di atasnya diberi tutup berbentuk
kerucut (gunungan), berhiaskan kacang panjang, lombok, diselingi buah beng-
koang, jambu merah, padi dan nenas. Sedang salah sebuah dari tumpeng
tersebut di atas, yaitu tumpeng Sanggabuwana (di dalamnya berisi ingkung
ayam), diletakkan juga dalam loji tersendiri, seperti halnya tawonan. Di atas joli
ditutup pula dengan gunungan yang dihiasi kacang panjang, lombok, beng-

46



koang, wortel, nenas dan jambu merah kecil-kecil.

Pada hari itu juga para pemilik tobong (biasanya) juga mempersiapkan se-
saji yang akan dikenduri di rumah masing-masing. Macam sesaji yang diper-
siapkan ialah: nasi gurih, ingkung ayam (lembaran), ketan, kolak dan apem.
Dilengkapi sesaji kegemaran Ki Wirasuta yaitu: jadah bakar, randha kemul, di-
tambah emping, roti kulbeng, kopi pahit, rujak degan, teh dengan gula kelapa.

8. Jalannya Upacara Menurut Tahap-tahapnya

Jalannya upacara Saparan Bekakak dibagi pula dalam empat tahap yaitu:
1. Tahap upacara "Midadareni" pengantin Bekakak.
2. Tahap upacara "Kirab" pengantin Bekakak.
3. Tahap upacara "Nyembeleh" pengantin Bekakak.
4. Tahap upacara "Sugengan Ageng'".

8.1 Tahap Upacara "Midadareni" Pengantin Bekakak

Tahap Upacara "Midadareni’ berlangsung pada malam hari (Kamis ma-
lam) dimulai kurang lebih jam 20.00. Pada saat itu joli-joli yang sudah siap di
tempat Bapak Roesman diatur lagi untuk dibawa ke Balai Kelurahan Ambarke-
tawang. Dua buah joli berisi pengantin bekakak, dan sebuah jodhang berisi se-
saji, disertai sepasang suami isteri gendruwo dan wewe, semua diberangkatkan
ke Balai Desa Kelurahan Ambarketawang. Pemberangkatan joli beserta pengi-
kutnya dipimpin oleh seorang panitia dan diiringi berpuluh-puluh rakyat setem-
pat yang ingin turut serta dalam arak-arakan bekakak pengantin tersebut, ke
tempat yang dituju. Pada waktu dahulu semua kerja upacara ini dipimpin oleh
Panewu Gunung Gamping, sebab dialah yang bertanggung jawab semuanya.
Adapun urutan barisan arakan dari tempat persiapan ke Balai Desa Ambarke-
tawang, seperti berikut:

1). Barisan yang membawa umbul-umbul

2). Barisan peleton pengawal dari Gamping Tengah
3). Joli pengantin dan jodhang

4). Iringan Gendruwo dan Wewe

5). Reyog dari Gamping Kidul

6). Pengiring yang lain.

Setelah tiba di Balai Desa Ambarketawang, semua joli dan yang lain-lain
diletakkan di pendapa, lalu diadakan penyerahan resmi dari panitia petugas
yang memimpin arakan, kepada Bapak Kepala Desa Ambarketawang. Semua
hadirin menyaksikan penyerahan itu yang diutarakan secara dialog demikian:

— "Nuwun ngemban dhawuh dalem Ingkang Sinuwun Kangjeng Sultan Ha-
mengku Buwono ingkang lumantar Demang Gamping katiti mangsa ing

47



tanggal 4 Sura taun 1862 Jawi, utawi tanggal 15 Juni 1896 M. Ing serat pa-

rentah, Demang Gamping nggadhahi kuwajiban :

1). Demang Gamping netepaken dinten Saparan Gunung Gamping.

2). Demang Gamping kewajiban ngrupaka samektane prabot slametan ka-
gungan dalem Gunung Gamping, saben sasi Sapar. Ora kepareng nga-
keh-akehi rerenggan liya kang jeneng slametan.

3). Demang Gamping kelilan nyuwun tulung pulisi njaga slametan mau.

Ingkang punika wilujengan Saparan taun 1985 dhawah dinten Jumuwah Pa-

ing, sadaya ubarampening wilujengan Saparan ingkang wujud : Satunggal

joli isi sesaji wilujengan Saparan. Kalih joli isi bekakak saha sesajenipun. Sa-
tunggal pasang gendruwo mangka uparengganing upacara wilujengan Sapa-
ran.

Kula ingkang tinanggenah ngaturaken sadaya rerangkening wilujengan

Saparan ingkang badhe katindakaken benjing-enjing wanci jam 14.00. Kula

ngaturaken dhateng panjenenganipun Bapak Kepala Desa Ambarketawang

ingkang minangka dados param paraning wilayah Desa Ambarketawang,
ingkang salajengipun benjang enjang nindakaken puncaking upacara wilu-
jengan Saparan. Cekap semanten atur kula. Nuwun.

+ Nuwun, kula Mulyodiharja Kepala Desa Ambarketawang ingkang nampi sadaya
atur panjenengan. Sedaya sampun kula titi ubarampening wiwahan Saparan,
boten wonten ingkang sisip. Sadaya atur panjenengan badhe kula estokaken
ing dinten benjing enjing Jumuwah.

Mugi-mugi sageda manggih wilujeng, lan sadaya badhe ketindakaken".

Arti dialog tadi dalam garis besarnya, ialah: Petugas menyerahkan sesaji kepa-
da Kepala Desa (yang dahulu sebenarnya Demang), karena dalam surat perin-
tah (dari Kraton) Demang itulah yang menetapkan hari pelaksanaan Upacara
Saparan Gunung Gamping. Demang berkewajiban melaksanakan upacara tadi
tanpa mengadakan keramaian lain, selain upacara selamatan. Di sini Demang
dapat minta bantuan polisi untuk menjaga keselamatan upacara.

Petugas menyerahkan 2 joli berisi bekakak, dan satu joli berisi sesaji, dan Gen-
druwo untuk pelengkapan upacara yang akan diselenggarakan esok harinya
jam 14.00. Selanjutnya Kepala Desa Mulyadiharja dengan resmi menerima
srah-srahan tersebut, dan akan benar-benar melaksanakan jalannya upacara
Saparan itu pada keesokan harinya.

Demikianlah acara srah-srahan atau serah terima dari petugas kepada Ke-
pala Desa Ambarketawang. Kemudian joli-joli itu ditempatkan di pendapa,
jodhang berisi sesaji berada di tengah, diapit joli pengantin bekakak. Sepasang
kembar mayang masing-masing diletakkan di sebelah kiri kanan joli pengantin,
dan disertai pula sebuah payung. Sedang sepasang Gendruwo tadi diletakkan
tidak jauh dari ketiga joli tersebut.

Pada malam midadareni itu, diadakan malam tirakatan seperti halnya pengan-

48



tin benar-benar, bertempat di pendapa itu juga. Sering juga diadakan pertun-
jukan hiburan (wayang kulit, uyon-uyon). Pada malam itu diselenggarakan juga
hiburan berupa reyog dari para pemuda Gamping Kidul, dan kemudian dilan-
jutkan dengan uyon-uyon. Biasanya seminggu sebelum upacara Saparan ber-
langsung, di lapangan Ambarketawang dekat Balai Desa tadi diadakan pasar
malam. Pada malam itupun berlangsung juga pasar malam, yang kebetulan ber-
samaan dengan diadakannya pameran hasil pertanian dan peningkatan mutu
tanaman yang dihasilkan masyarakat Desa Ambarketawang. Suasana di sekitar
Balai Desa memang ramai sekali, banyak orang berjualan, pertunjukan hiburan
(trim, ombak-banyu, orkes, dang-dut, rumah setan dan sebagainya), yang se-
mua tadi merupakan hiburan dan tambahan pemasukan masyarakat sekitar
daerah Gamping.

Di rumah Ki Juru Permana pada malam "midadareni” itu diadakan pula
tahlilan yang dilaksanakan oleh bapak-bapak dari Kemusuk. Kemudian dilanjut-
kan dengan malam tirakatan yang diikuti oleh penduduk di sekitar desa itu.

Masih ada satu tempat lagi yang mengadakan malam "midadareni” ini, yai-
tu di pesanggrahan Ambarketawang yang pada keesokan harinya untuk upaca-
ra Sugengan Ageng. Di tempat tadi diadakan tirakatan, acapkali juga dengan
mocopatan. Mocopatan ialah mendendangkan lagu-lagu Jawa yang disebut
"mocopat”. Isi mocopatan untuk tirakatan ini biasanya tentang legenda yang
berkaitan dengan hikayat keluarga Kyai Wirasuta, tokoh legendaris yang oleh
sebagian masyarakat di pedesaan Gamping dianggap sebagai cikal-bakal atau
pepunden. Selain itu disuarakan juga sejarah atau riwayat Kangjeng Pangeran
Mangkubumi (Sultan Hamengku Buwono I), terutama episode yang meriwayat-
kan Kangjeng Pangeran Mangkubumi semasa tinggal di Pasanggrahan Ambar-
ketawang hingga pindah ke Kraton Yogyakarta.

Dalam episode itu diceritakan bagaimana Sultan HB | menerima berita
meninggalnya abdi kinasih beliau, bagaimana cara untuk menolongnya, sam-
pai perintah Sultan HB I kepada penduduk untuk membuat sesaji bekakak dari
tepung beras ketan yang dibuat seperti pengantin. Pada kesempatan itu diri-
wayatkan bahwa Kangjeng Pangeran Mangkubumi setelah dinobatkan menjadi
Sultan Hamengku Buwono | menerima berita meninggalnya abdi beliau, yakni
Kyai Wirasuta, akibat tertimbun longsoran batu-batu gamping Gunung Ambar-
ketawang. Sri Sultan lalu memerintahkan penduduk agar dibuat sesaji dengan
bekakak vyang dibuat seperti temanten, untuk memadamkan amarah
dhanyang yang menghuni bukit-bukit gamping itu. Sesajen dengan bekakak ini
harus dilakukan satu kali dalam setahun pada hari Jumat bulan Sapar. Pada
umumnya malam tirakatan tersebut berlangsung sampai menjelang subuh.

49



8.2 Tahap Upacara "Kirab" Pengantin Bekakak

Tahap "kirab" pengantin Bekakak ini merupakan pawai atau arakan yang
membawa joli pengantin bekakak ke tempat penyembelihan. Direncanakan
arak-arakan dimulai jam 14.00, sehingga para peserta arakan "Kirab" bekakak
sebelum jam itu harus sudah siap-siap di Balai Desa. Bagi anak-anak, remaja
putra-putri dan orang-orang tua yang hendak mengikuti pawai sesuai dengan
peranan dan tugas masing-masing.

Demikian pula rangkaian sesaji Sugengan Ageng yang akan dibawa dari
Patran (rumah Ki Juru Permana) ke Pesanggrahan, juga diarak dibawa ke Balai
Desa lebih dahulu. Dari sana akan diarak bersama-sama dengan joli pengantin
dan yang lain-lain.

Kurang lebih jam 12.00 mulailah arak-arakan berangkat dari Patran ke
Balai Desa. Arak-arakan yang penting sebenamya ialah membawa joli Rohmat
Allah, joli gunungan dan pusaka-pusaka yang dipayungi. Dahulu cara mem-
bawa rangkaian sesaji tadi dengan dokar (karena berat), tetapi sekarang dengan
colt. Selanjutnya barisan yang menyertai sesaji itu antara lain:

Barisan anak-anak putra-putri berpakaian baju hijau/merah, tutup kepala
(kuluk) hijau/merah, berkain poleng.

Barisan remaja putri berkain poleng, berbaju lurik, memakai sampur
cindhe membawa cengkir dan kembar mayang.

Reyog, mereka berpakaian seperti wayang orang, dan para hamba-
hambanya berpakaian serabutan seperti orang linglung (edan-edanan).
Barisan Slawatan : terdiri dari orang laki-laki dewasa berpakaian seragam
baju lurik, berkain dan memakai dhestar.

Prajurit (sorogeni), mengenakan celana merah, berkain, ikat pinggang
slepe, baju hitam memakai serempang (bersilang di dada) wama merah
jingga dan desthar dengan bulu-bulu burung merak.

(Prajurit-prajurit lain berpakaian beraneka ragam, ada yang membawa pe-
dang, bendera dan umbul-umbul).

Barisan jathilan dengan penthul dan tembem.

Demikianlah arak-arakan sesaji Sugengan Ageng beserta barisan pengiring
dari rumah Ki Juru Permana ke Balai Desa. Selain itu, barisan-barisan kesenian
dari Gamping Tengah, Gamping Kidul dan Gamping Lor, turut serta meraya-
kan upacara Saparan, semua menuju ke Balai Desa untuk berkumpul.

Jam 13.00, pawai arak-arakan mulai berdatangan di halaman Balai Desa
Ambarketawang. Tanah lapang sekitar Balai Desa itu rasanya tak dapat

memuat barisan-barisan serta orang yang berduyun-duyun masuk halaman
untuk melihatnya. Memang suasana bertambah hiruk pikuk dengan adanya

50



musik dangdut, teriakan dari pertunjukan hantu maut, orang menjual terompet
dan sebagainya yang ikut juga memeriahkan adanya upacara tradisional
Saparan Gamping.

Untuk menjaga keamanan terselenggaranya upacara itu telah disiapkan
petugas Hansip baik pria maupun wanita. Sementara itu di tengah pendapa
telah siap ibu-ibu PKK Kecamatan Gamping menyambut para tamu dengan
menyajikan karawitan (uyon-uyon). Hari makin siang, tamu-tamu undangan
telah memenuhi tempat duduk di pendapa. Kemudian pada jam 15.00
(direncanakan jam 14.00) acara pemberangkatan Bekakak dimulai.

Acara dibuka oleh ketua Panitia diikuti laporan tentang pelaksanaan
upacara. Dilanjutkan sambutan oleh Bupati Sleman, kemudian acara terakhir
adalah pembacaan doa (bahasa Arab) oleh Ki Juru Permana. Setelah
pembacaan doa selesai, maka pemberangkatan barisan upacara dimulai,
diawali dengan pelepasan sepasang merpati putih dikalungi bunga melati, dan
dipasangi sawangan pada ekomya. Pelepasan merpati ini dilakukan oleh
Bupati Sleman (Drs. samirin) dan bekas Walikota Kotamadia Yogyakarta (Mr.
KPH Soedarisman Poerwokoesoemo), maka barisan arak-arakan itu mulai
berjalan menurut urutan masing-masing.

Adapun urutan arakan/pawai upacara tradisional Saparan Bekakak itu
sebagai berikut:

Reyog dan Jathilan dari Patran.

Sesaji Sugengan Ageng (diangkut dengan colt perlahan-lahan).

Barisan prajurit dari Gamping Tengah membawa umbul-umbul,
memakai celana hitam kagok (panjangnya hanya sampai di bawah lutut),
berkain, baju lurik, desthar seperti prajurit Daeng. Mereka membawa
seruling, genderang dan mung-mung.

Prajurit putri membawa perisai, pedang, mengenakan baju
berwama-wami, celana panjang cindhe dan berkain loreng.

Rombongan Demang dan kawan-kawannya. Demang tersebut
mengenakan kain, baju beskap hitam, memakai selempang kuning.
Jagabaya, berkain, baju beskap hitam, memakai selempang merah.
Kaum atau Rois, mengenakan kain berbaju surjan memakai serempang
putih.

Pembawa tombak berbungkus cindhe beruntaikan bunga melati, mereka
mengenakan celana hitam kagok, baju lurik, iket wulung, berselempang
cindhe. Tiga pemudi mengenakan kain lurik ungu, baju hijau, memakai
selempang merah, masing-masing membawa tiruan landhak, gemak
dan merpati.

Barisan pembawa tombak, memakai celana merah, baju lurik merah,

51



iket berwama merah jingga (seperti barisan Lombok Abang).

Peserta bapak-bapak yang berkain, berbaju surjan seragam wama
merah, memakai sampur berwama-warni.

Prajurit anak-anak, laki-laki dan perempuan, membawa jemparing
(panah). '

Joli sesaji (jodhang) yang dibawa oleh petugas memakai seragam celana
hitam kagok, baju merah iket biru.

Barisan slawatan.

Joli Bekakak Gunung keliling diawali seorang petugas yang membawa
pedupaan.

Barisan yang membawa kembar mayang, cengkir, bende, tombak, dan
luwuk serua dipayungi.

Barisan berkuda.

Barisan pembawa panji-panji berwama-wami yang mengenakan kain,
baju surjan biru muda dan iket hitam.

Tiga pemudi membawa Banyak Dhalang, Sawung Galing,
Ardawalika.

Tiga orang pemuda membawa pedupaan dan bunga-bunga diikuti
pembawa alat musik genderang, seruling, dan mung-mung.

Prajurit Gamping Lor, diikuti prajurit, putri yang membawa panah,
disusul lagi mereka yang membawa pedang panjang.

Joli sesaji (jodhang) yang dibawa oleh petugas memakai seragam celana
hitam kagok, baju merah iket biru._

Jathilan dari Patran.

Prajurit Gamping Kidul, ada yang memakai topeng buron wana
(landhak, kerbau, garuda) ada yang membawa tombak bertrisula dan
tombak biasa.

Reyog Gamping Kidul (seperti Dadhak-Merak).

Barisan upacara tradisional Saparan Gamping itu berangkat dari Balai
Desa menuju ke arah selatan, sampai di jalan besar (Yogya — Wates),
membelok ke Kiri (timur). Setelah melewati pasar Gamping lalu membelok ke
kanan (selatan). Terus menuju ke arah bekas Gunung Ambarketawang, tempat
penyembelihan pertama. Arakan/pawai dilanjutkan ke tempat penyembelihan
kedua yaitu di Gunung Kliling. Lokasi penyembelihan yang kedua ini berada di
sebelah utara bekas kraton (pesanggrahan) Ambarketawang, tempat Pangeran
Mangkubumi dahulu bertempat tinggal. Jauh perjalanan dari Balai Desa ke
tempat pesanggrahan ini kurang lebih 11/2 km.

8.3 Tahap Upacara "Nyembeleh” Pengantin Bekakak
Apabila arak-arakan telah tiba di Gunung Ambarketawang, maka joli

52



pertama yang berisi sepasang pengantin bekakak, diusung ke arah mulut gua
(sekarang berujud panggung berubin setinggi 21/2 meter, dan seluas + 7,5
m2). Ulama (kaum) yang bertugas memberi = isyarat, agar joli diberhentikan
dan diletakkan di tanah, menghadap ke mulut gua. Ulama (kaum) yang
ditugaskan lalu memanjatkan doa dalam bahasa Arab sebagai berikut :

"Alhamdulillah, alhamdulillahi rabbil'alamin wasalawatu wasalamu sayidina
Muhammadan Rosullullah. Allahumma innanasaluka sala amatun fiddini
wasafiyatun fil jasadi wazi/yaadatan fil ‘ilmi wabarakatan firrizqi
wataubatan goblal maut warohmatan ‘indal maut wamaghfirotan ba'dal
maut. Allahumma robana aatina fiidunya hasanah wafilaachirati hasanah
wagina adzaabannaar”.

Artinya:

"Segala puji bagi Allah, segala puji bagi Allah Tuhan Semesta alam dan
berkat serta sejahtera bagi Muhammad Rasulullah. Ya, Allah kami
memohon keselamatan Agama dan keselamatan jasmani serta tambahan
ilmu dan berkat, rejeki serta taubat sebelum mati dan Rahmat pada saat
mati serta pengampunan sesudah mati.

Ya, Allah, kami memohon keselamatan di dunia dan keselamatan di
akhirat dan selamatkanlah kami dari siksa api neraka".

Pada waktu memanjatkan doa, Kaum (Rois) berdiri menghadap ke arah
kiblat seraya menengadahkan tangan. Para hadirin yang berada di sekitar
panggung (mulut gua) ikut menengadahkan tangan sambil mengamini doa
kaum tadi.

Selesai pembacaan doa, boneka ketan sepasang pengantin Bekakak
dikeluarkan dari joli. Mula-mula boneka pengantin Bekakak pria diserahkan
kaum dan dengan mengucapkan Basmalah (Bismillah), disembelihlah bagian
leher boneka ketan itu hingga putus. Kemudian boneka pengantin Bekakak
wanita disembelih. Bagian kepala dan badan boneka pengantin bekakak itu
ditaruh di mulut gua (dahulu).

Sekarang setelah boneka pengantin itu disembelih terus dicuil-cuil dibagikan
kepada para pengunjung. Demikian pula sesaji yang berada dalam joli lalu
dibagikan kepada petugas pembawa tandu, sedang sajen yang tak dapat
dimakan (tak enak) dilebur.

Sesudah melaksanakan upacara penyembelihan sepasang pengantin
Bekakak itu, kaum menerima hadiah berupa selirang pisang raja (dan sebagian
sesajen isi joli tadi). Perarakan dilanjutkan menuju Gunung Kliling. Sementara
itu di sekitar tempat penyembelihan ini telah penuh sesak pengunjung yang
ingin menyaksikan upacara penyembelihan Bekakak. Sambil menanti
datangnya joli Bekakak dari Gunung Ambarketawang, maka petugas yang

53



menangani penyelenggaraan upacara di sini membacakan riwayat Sultan HB |
dan adanya upacara Bekakak.

Kedatangan arakan joli yang membawa pengantin Bekakak disambut
dengan gamelan Kebogiro, seperti layaknya penghormatan kepada
kedatangan pengantin. Tempat penyembelihan Bekakak (dahulu bekas gua)
dibangun juga panggung berubin seperti halnya panggung di Gunung
Ambarketawang. Setiba di Gunung Kliling, arakan berhenti, joli diturunkan dan
pengantin dikeluarkan. Ulama desa yang bertugas di sini tampil di mulut gua
bukit kapur tersebut (naik ke atas panggung). Ulama lalu menghadap ke arah
kiblat, seraya menengadahkan tangan memanjatkan doa selamat dalam
bahasa Arab (isi doa dan arti doa sama dengan yang diucapkan oleh ulama
tatkala hendak melaksanakan penyembelihan pengantin Bekakak di mulut Gua
Gunung Ambarketawang).

Upacara penyembelihan pengantin Bekakak di Gunung Kliling berlang-
sung sama dengan pelaksanaan upacara penyembelihan pengantin Bekakak di
Gunung Ambarketawang. Selesai pelaksanaan upacara penyembelihan
pengantin Bekakak, kaum desa yang bertugas tadi juga menerima hadiah
selirang pisang raja (juga sebagian sajen di joli). Bekakak yang telah disembelih
juga dicuil-cuil dibagikan kepada para pengunjung. Sedang sesaji peserta
Bekakak tersebut dibagikan kepada petugas pengusung joli. (yang tak enak
dibuang/dilebur).

Adapun jodhang yang berisi sajen selamatan dibagikan kepada petugas

Slawatan di tempat penyembelihan terakhir. Dengan berakhirnya penyembe-
lihan pengantin Bekakak di Gunung Kililing ini selesailah sudah tahap upacara
"nyembelih” pengantin Bekakak.
Para peserta arakan dan pengunjung membubarkan diri, tetapi ada juga yang
pergi ke pesanggrahan Ambarketawang untuk mengikuti Upacara Sugengan
Ageng. Mengenai joli, jodhang, bekas kerangka bekakak, sepasang
gendruwo, tombak, landhak, gemak dan merpati, semua dibawa kembali ke
Balai Desa, untuk disimpan dan nanti dipergunakan lagi dalam upacara
Saparan pada tahun-tahun mendatang.

8.4 Tahap Upacara "Sugengan Ageng"

Sugengan Ageng yang dilaksanakan di Pesanggrahan Ambarketawang ini
dipimpin langsung oleh Ki Juru Permana. Pada hari tersebut pesanggrahan
telah dihiasi janur (tarub) dan sekelilingnya diberi hiasan kain berwarna hijau
dan kuning. Saat itu telah banyak pula tamu-tamu yang hadir, sementara
gamelan terus ditabuh untuk menghormati para tamu. Di luar pagar
pesanggrahan, para penonton hampir sepadat para pengunjung pada
penyembelihan Bekakak di Gunung Kliling. Sesaji Sugengan Ageng yang

54



dibawa dari Patran, berujud jodhang, joli, kembar mayang, kelapa gading
(cengkir), air amerta, bokor tempat sibar-sibar, pusaka-pusaka dan payung
Agung telah diatur dengan rapi di tempat masing-masing.
Setelah upacara penyembelihan Bekakak pengantin di Gunung Kliling
selesai, maka dimulainyalah selamatan Sugengan Ageng ini.
Pertama-tama pembakaran kemenyan, lalu dilanjutkan oleh Ki Juru Permana
membuka upacara tadi dengan mengikrarkan adanya Sugengan Ageng
tersebut. lkrar itu diucapkan dalam bahasa daerah (Jawa) yang artinya antara
lain :
"Bahwa dalam Sugengan Ageng ini ngleluri juga pada Kyai Ageng Gambir Anom
milik Sri Paduka Paku Alam ke VIII, dari Sunan PB X. Juga kepada bendhe Kyai
Sirep, sebagai peninggalan Kyai Rangga Prawirasentika sewaktu dalam perjalanan
dari Surakarta hingga ke Ambarketawang. Demikian pula kepada tombak Kyai
Ageng Sanggabuwana peninggalan Kyai Karanggayam yang membantu mencari
batu kapur di sebelah barat kraton. Dengan demikian temyata bahwa semua rakyat
masih ngleluri jasa-jasa Sri Sultan HB I:
— Atas perlawanannya terhadap VOC.
— Melepaskan penderitaan rakyat dari penjajah hingga perjanjian Gianti.
— Mendirikan Kraton Yogya yang pertama.
— Sebagai cikal-bakal di tempat ini.
Demikianlah maka Kyai Pancer Bumi dimintai berkah pangestu.
— Juga kepada Kangjeng Sultan Agung Hanyakrakusuma supaya memberi restu.
— Sultan HB I dimohon memberi keselamatan, juga para leluhur Giriganda dan
Girilaya.
— Sugengan ini dimaksud untuk memintakan juga keselamatan dan
kesejahteraan bagi para kawula Ngayogyakarta, para sentana dalem, Bupati
Sleman, Camat Gamping, Kepala Desa Ambarketawang, anak cucu
Ambarketawang, dan bagi para kawula yang melaksanakan upacara, apabila
ada kekurangannya mohon diberi maaf".

Sesudah pembacaan ikrar selesai, dilanjutkan pembacaan doa dalam
bahasa Arab, dilakukan oleh Ki Juru Pemmana sendiri. Kemudian setelah
pembacaan doa selesai, maka dilepaskannyalah sepasang burung merpati putih
(awal dan akhir), yang juga dilaksanakan oleh Ki Juru Permana. Pelepasan
merpati putih ini disertai tepuk tangan para hadirin yang menyaksikannya.
Kemudian mulailah pembagian sesaji Sugengan Ageng yang berada dalam joli
Rohmat Allah kepada semua saja yang hadir, terutama makanan tawonan
kegémaran Sultan HB I. Bukan hanya tawonan itu saja, melainkan juga nasi
rasulan, tumpeng, buah-buahan dan sebagainya, semuanya tadi bermaksud
ngalap berkah hajad sugengan ini.

Dengan selesainya pembagian sesaji maka selesailah sudah upacara
Sugengan Ageng vang dilangsungkan di Pesanggrahan Ambarketawang.

55



Semua pusaka dan joli Rohmat Allah dibawa kembali ke dusun Patran,
disimpan di tempat kediaman Ki Juru, untuk digunakan nanti pada keperluan
yang sama. Demikianlah pelaksanaan rangkaian sebuah upacara tradisional
Saparan (Bekakak) di Gunung Gamping.

9. Pantangan-pantangan yang Harus Dihindari

Dalam suatu upacara adakalanya mempunyai pantangan-pantangan yang
harus dipatuhi atau larangan-larangan yang tak boleh dilakukan dan harus
dihindari. Namun ada pula sesuatu yang tak boleh ditinggalkan dalam
pelaksanaan upacara tersebut. Demikian pula dalam seluruh pelaksanaan
upacara tradisional Saparan Gamping ini, juga memiliki pantangan dan
kepastian yang harus dilakukan, antara lain:

Mereka yang membuat sesaji Bekakak tidak boleh kotor, harus suci,
dalam arti mereka harus orang-orang tua, atau wanita yang bersih
(sudah tidak datang bulan).

Dalam melaksanakan Upacara Sugengan Ageng, Ki Juru pasti sesirik
(mutih) selama 3 hari, dengan disertai rasa ikhlas tanpa pamrih.

Dalam upacara Bekakak harus ada cerutu, jenewer, impling/candu,
jadah bakar, rondho kemul, sebab ini semua merupakan kegemaran
Kyai Wirasuta.

Sedang dalam upacara Sugengan Ageng, pasti harus ada tawonan,
karena ini juga merupakan makanan kegemaran H.B. .

Bagi para pengunjung yang menyaksikan upacara Saparan Gamping,
dilarang memakai pakaian serba hijau gadhung mlathi (ikat kepala,
selendang, baju) dan kain barong. Hal ini dianggap menyamai Kangjeng
Ratu Kidul. Bila melanggar pantangan itu, dapat membahayakan (jatuh
pingsan/sewaktu melihat upacara, kesasar, hilang dan sebagainya).
Dilarang mengambil/menggunakan batu-batu bata bekas Kraton
Ambarketawang, jika dilanggar akan terjadi hal-hal yang tak diinginkan
(jatuh sakit, sial dan sebagainya).

10. Lambang-lambang atau Makna yang Terkandung Dalam Unsur-
unsur Upacara

Dalam upacara tradisional Saparan ini banyak terdapat unsur-unsur yang
mempunyai lambang atau makna yang jarang dipahami oleh sebagian
masyarakat. Adapun unsur-unsur upacara yang memiliki makna atau arti
diantaranya ialah:

Pisang raja pulut (terdapat dalam sesaji), mempunyai makna agar
semua orang yang mendapat bagian (pisang) itu menjadi semakin



akrab/lekat bersahabat. Kata pulut di sini berarti perekat.

Tumpeng langgeng, terkandung maksud agar selalu tetap lancar dalam
mencari nafkah.

Ketan, yaitu makanan untuk mengirim arwah leluhur. Semoga mereka
selalu dekat dengan Tuhan dan diampuni segala dosanya.

Kolak, makanan dalam sajen yang mempunyai makna menolak segala
perbuatan jelek.

Apem; melambangkan doa yang dikirim untuk arwah leluhur, agar
arwah itu diterima oleh Tuhan.

Sega (nasi) golong; nasi yang dibuat bulat, ini mempunyai makna agar
orang itu mempunyai tekad yang bulat, maka segala cita-citanya akan
lekas tercapai.

dJajan pasar (tukon pasar) : melambangkan bahwa lengkaplah sudah
bila sesaiji itu hendak dipersembahkan.

Clupak; mengandung makna bahwa sesudah sesaiji itu dipersembahkan
maka kehidupan masyarakat akan kembali menjadi terang.

Pengantin Bekakak; pengorbanan pengantin Bekakak mempunyai arti
agar korban manusia bagi penduduk pencari batu kapur tidak selalu
berjatuhan. dJatuhnya korban manusia berarti akan mengurangi
regenerasi di kalangan penduduk Gamping Ambarketawang itu sendiri.

- Gendruwo dan wewe; adalah maksud gambaran (imajinasi) ujud
dhanyang atau penghuni Gunung Gamping.
Merpati putih awal dan akhir; melambangkan bahwa perjalanan hidup
manusia itu awal mula berasal dari Tuhan dan akan kembali berakhir
kepada Tuhan juga.
Topeng-topeng hewan dan unggas; melambangkan kesejahteraan hidup
masyarakat setempat dalam kultur agraris.
Kain bangun tulak; bermakna agar bahaya dan rintangan dapat
ditolaknya.
Daun dhadhap srep; bertujuan agar anak-anak (kecil) yang rewel, bila
dipupuki daun tadi dapat menjadi tenang (sirep).
Pisang raja; yang diberikan kepada kaum (ulama), melambangkan
pemberian kewenangan raja kepada ulama untuk menangkal
kekuatan-kekuatan jelek di Gunung Gamping.

Merpati sawangan, bermakna apabila pada suatu waktu terdengar suara
khas sawnagan burung merpati milik Kyai Wirasuta, menandakan bahwa
di daerah itu akan terjadi bahaya.

57



B. UPACARA TRADISIONAL SAPARAN DI DESA WIDADAMARTA-
NI, NGEMPLAK, SLEMAN

Kelakuan simbolis manusia yang mengharapkan keselamatan itu
mempunyai banyak bentuk; menceritakan kembali mitos asal mementaskan isi
mitos, melakukan upacara adat, menghadirkan tata alam dalam tari menari,
cara khusus menanam atau mengetam padi, beraneka perayaan kurban,
makan bersama (=selamatan), penegasan jenjang peralihan dalam hidup dan
lain-lain (Rachmat Subagya, 1981 : 116). Upacara adat itu sendiri merupakan
sistemn aktivitas atau rangkaian tindakan yang ditata oleh adat yang berlaku
dalam masyarakat yang berhubungan dengan berbagai macam peristiwa tetap
yang biasanya terjadi dalam masyarakat yang bersangkutan. Menurut
Koentjaraningrat (1977 : 241) upacara ini timbul karena adanya dorongan
perasaan manusia untuk melakukan berbagai perbuatan yang bertujuan
mencari hubungan dengan dunia gaib (=kelakuan keagamaan). Dalam hal ini
manusia dihinggapi oleh suatu emosi keagamaan, dan ini merupakan
perbuatan keramat; semua unsur yang ada di dalamnya saat upacara,
benda-benda sebagai alat upacara, orang-orang yang melakukannya dianggap
keramat.

Bertolak dari pengertian tersebut di atas, maka upacara adat yang
dimaksud di sini adalah aktivitas atau rangkaian tindakan manusia yang
berpola, yang dikaitkan dengan kepercayaan yang berlaku di masyarakat
setempat. Biasanya orientasi atau yang menjadi pusat perhatian upacara adat
itu adalah tokoh leluhur yang dianggap sebagai cikal bakal yang telah Sumare.
Tokoh ini menurut pengakuan masyarakat setempat adalah yang menurunkan
anggota masyarakat tersebut. Oleh sebab itu biasanya pula upacara adat
semacam itu dilakukan dalam masyarakat tradisional.

Dalam masyarakat tradisional itu terdapat pola tindakan atau tingkah laku
dan pola cara berpikir warganya yang dikaitkan dengan adanya kepercayaan
dan keyakinan terhadap kekuatan gaib yang terdapat pada alain semesta.
Kekuatan alam semesta ini dianggap ada di atas segalanya. Dalam masyarakat
tradisional ini kekuatan manusia akan “lemah" bila dihadapkan dengan
kekuatan alam semesta (Kosmos). Itulah sebabnya terhadap kekuatan alam
semesta ini manusia, beserta semua unsur-unsurnya bersikap hormat dan
berusaha untuk mendekatinya agar tidak terjadi malapetaka.

Usaha manusia untuk mendekatkan dirinya dengan kekuatan alam
semesta dan juga roh atau arwah leluhur yang telah "Sumare" itu, dilakukan
melalui "upacara” dan "selamatan” yang merupakan kelengkapan upacara.

58



Dengan demikian upacara ini merupakan wujud simbolis’ hubungan manusia
dengan roh atau arwah atau kosmologinya. Dalam hal ini Nancy D Muun (tt :
580) menunjukkan bahwa upacara itu merupakan interaksi sosial yang
dilakukan melalui simbol-simbol sebagai sarana untuk menelusuri asal usul
kehidupan manusia. Demikianlah upacara yang dalam pelaksanaannya selalu
dilengkapi dengan segala macam sarana sebagai simbol atau lambang yang
memberikan informasi kepada para pelakunya tentang hubungannya dengan
"Yang Esa" atau "Yang telah tiada". Biasanya dalam masyarakat Jawa, sarana
ini berwujud pusaka-pusaka dan sajian-sajian yang ditempatkan dalam
pertemuan yang disebut selamatan atau kenduren. Wujud dari sajian-sajian
yang dipersembahkan menurut jenis maksud dan tujuan upacara yang
diselenggarakan itu.

Bagi masyarakat Jawa khususnya masyarakat Jawa yang tinggal dan hidup
di Daerah Istimewa Yogyakarta juga mengenal beberapa bentuk upacara
tradisional. Di salah satu bagian daerah di wilayah Daerah Istimewa Yogyakarta
tepatnya di pedukuhan Pondok Wonolelo, Desa Widadamartani, Kecamatan
Ngemplak, Sleman, juga dikenal upacara tradisional atau upacara adat yang
setiap tahun dilakukan penduduk setempat. Upacara ini oleh penduduk
setempat dan sekitamya dikenal sebagai "Upacara Saparan Wonolelo" yang
dalam pelaksanaannya upacara ini adalah pengarakan pusaka Ki Ageng
Wonolelo tokoh leluhur yang dianggap sebagai cikal bakal pembuka Pondok
Wonolelo dan yang menurunkan penduduk asli Pondok Wonolelo. Letak Desa
Widadamartani Ngemplak ini pada sekitar 19 km ke arah timur laut kota
Yogyakarta dengan wilayah Daerah Klaten, Propinsi Jawa Tengah. Untuk
mengetahui upacara tradisional Saparan Wonolelo ini dapat kita ikuti melalui
uraian di bawah ini.

1. Nama Upacara dan Tahap-tahapnya
1.1 Nama Upacara

Seperti telah disinggung di atas tadi bahwa upacara adat yang
diselenggarakan oleh warga pedukuhan Pondok Wonolelo Widadamartani,
Ngemplak, Sleman adalah "upacara Saparan Wonolelo". Dinamakan demikian
karena upacara ini mengambil pusat perhitungan yaitu seorang' tokoh leluhur
desa Pondok Wonolelo yang bemama "Ki Ageng Wonolelo", yang sekarang
makamnya berada di desa Pondok Wonolelo.

Siapakah sebenamya Ki Ageng Wonolelo itu dan mengapa dijadikan
sebagai pusat perhitungan yang menurunkan orang-orang di Pondok
Wonolelo, sehingga dijadikan pula pusat perhitungan upacara Saparan
Wonolelo? Untuk menjawab pertanyaan ini dapat kita ikuti dongeng yang

59



dituturkan oleh salah seorang diantara mereka yang menurut pengakuannya
adalah termasuk keturunan Ki ageng Wonolelo. Menurut dongeng vyang
dituturkan adalah sebagai berikut:

"Ki Ageng Wonolelo sebenarnya masih keturunan langsung dari Prabu
Brawijaya V, raja Majapahit yang terakhir. Prabu Brawijaya V berputra 111
orang vaitu 60 orang laki-laki dan 51 orang perempuan. Salah satu di antara
ke 60 putra itu adalah Pangeran Bracakngilo..

Pada waktu kerajaan Majapahit mulai terdesak oleh kerajaan Demak (Kerajaan
Islam pertama di Jawa Tengah) Prabu Brawijaya V memerintahkan kepada
putra-putrinya agar pergi meninggalkan kerajaan untuk bertapa. Titah ini
dilaksanakan oleh putra-putrinya raja Brawijaya yang berjumlah 111 orang itu.
Di antaranya Pangeran Bracakngilo yang disertai oleh Syech Maulana Maghribi
pergi berkelana menuju ke arah barat. Dalam kelananya itu sampailah beliau di
salah satu pedukuhan, yaitu pedukunan Karanglo yang konon dalam dongeng
itu dituturkan termasuk wilayah Yogyakarta. Di sini di pedukuhan Karanglo
Pangeran Bracakngilo tinggal agak lama. Bahkan beliau mengganti namanya
menjadi Ki Ageng Karanglo

Pada saat itu pula keadaan gunung Merapi selalu mengeluarkan lahar. Hal ini
terlihat oleh Ki Ageng Karanglo dan dirasakan sangat mengkhawatirkan
penduduk yang tinggal di sekitamya. Melihat keadaan inilah maka Ki Ageng
Karanglo atau Pangeran Bracakngilo tergetar jiwanya untuk menolong
menyelamatkan penduduk dari ancaman lahar Merapi. Oleh sebab itu maka Ki
Ageng Karenglo pergi meninggalkan pedukuhan Karanglo menuju ke Utara
untuk menolong penduduk yang tinggal di lereng Merapi. Untuk itu Ki Ageng
Karanglo berusaha mencegah agar lahar yang keluar dari mulut Merapi itu
tidak mengalir ke Selatan.

Agar penduduk benar-benar terhindar dari ancaman lahar Merapi itu maka Ki
ageng Karanglo tinggal di pedukuhan Turgo. Temyata atas kebesaranNya
usaha Ki Ageng Karanglo untuk menyelamatkan penduduk dari ancaman lahar
Merapi itu berhasil. Oleh karenanya sejak saat itu Ki Ageng Karanglo disebut
dengan nama Ki Ageng Turgo atau Syech Jumadilkobra. Dalam kelananya
kemudian Pangeran Bracakngilo atau Ki Ageng Karanglo atau Ki Ageng Turgo
atau Syech Jumadilkubra berputra empat orang, dua laki-laki dan dua
perempuan. Dua orang putera yang selalu tampil dalam dongeng adalah Syech
Kaki dan Syech Jimat.

Syech Kaki kemudian berputra Ki Jumadigena; sedang Syech Jimat berputera
Ki Berbak dan Ki Gunturgeni. Ki Jumadigena itulah putera Syech Kaki yang
kemudian tinggal dan menetap di pedukuhan Pondok Wonolelo yang
kemudian sampai sekarang dikenal sebagai Ki Ageng Wonolelo. Ada sebuah
dongeng mengapa nama itu kemudian disebut Pondok Wonolelo. Menurut

60



dongeng itu nama "Wonolelo" diberikan karena pada waktu Ki Jumadigena
masih tinggal di Turgo, apabila beliau melihat ke arah tenggara tampak adanya
"wono" (hutan) yang “ngelela” (jelas, terang). Karena itu Ki Jumadigena
kemudian datang ke hutan itu untuk membukanya (babad). Setelah hutan itu
dibuka (dibabad) oleh Ki Jumadigena dijadikan sebagai tempat tinggalnya dan
diberi nama "Wonolelo" (hutan yang terang). Nama Ki Jumadigenapun diganti
menjadi Ki Ageng Wonolelo. Di tempat yang baru ini Ki Ageng Wonolelo
'mulai menjalankan tugasnya untuk menyebarkan ajaran agama Islam. Muridnya
makin lama makin banyak. Untuk menampung murid-muridnya didirikanlah
Pondok sehingga sampai sekarang tempat ini dikenal sebagai "Pondok
Wonolelo".

Demikianlah dongeng yang menuturkan asal usul Ki Ageng Wonolelo
yang dianggap dan diakui sebagai leluhur atau cikal bakal mereka, penduduk
pedukuhan Pondok Wonolelo, Desa Wedadamartani, Ngemplak, Sleman.
Untuk menghormati jasa dan kebesaran Ki Ageng Wonolelo, maka oleh
penduduk Pondok Wonolelo, pada setiap bulan Jawa, Sapar diadakan upacara
yang sampai sekarang dikenal sebagai "Upacara Saparan Wonolelo".

Dalam dongeng itu dituturkan pula bahwa Ki Ageng Wonolelo mempunyai’

hubungan kekerabatan dengan Ki Ageng Gribig atau Wasibagena Alit yang
dimakamkan di Jatinom Klaten. Ki Ageng Gribig atau Wasibagena Alit ini
adalah putra Bandara Putih atau Ki Ageng Giri lll dan putri Lembah (Nyai
Ageng Giri III).
Bandara Putih ini adalah putra Jaka Dolog dan Jaka Dolog adalah putra Prabu
Brawijaya V raja terakhir kerajaan Majapahit. Sedang putri Lembah atau Nyai
Ageng Giri Il adalah putri Sunan Giri I dan Sunan Giri Il ini adalah putra
Wasibagena atau Suann Giri | yang semula bemama Pangeran Guntur.
Pangeran Guntur ini adalah salah seorang diantara ke Il putra Prabu Brawijaya
V. Dengan demikian antara Wasibagena Alit dengan Ki Ageng Wonolelo
adalah satu keturunan yakni sama-sama keturunan Prabu Brawijaya V raja
kerajaan Majapahit terakhir.

Di samping keduanya mempunyai hubungan kerabat juga bersaudara
dalam satu perguruan, karena mereka bersama berguru pada Syech
Jumadilkobra yang dalam urutan silsilah adalah kakak Ki Jumadigena atau Ki
Ageng Wonolelo sendiri. Setelah selesai berguru kedua bersaudara itu,
diperintahkan oleh guru mereka untuk menyebarkan ilmu pengetahuan yang
telah mereka peroleh. Oleh sebab itulah mereka kemudian pergi mengembara
sampai pedukuhan Wonogiri dekat Pakem yang seterusnya menuju ke Pakem.
Dari Pakem melanjutkan pengembaraan mereka ke tempat yang kemudian
disebut Wonolelo. Di tempat yang baru ini Ki Jumadigena lalu membabad

61



hutan dengan benda pusakanya yang ampuh dan sakti. Sebelum pekerjaan ini
selesai mereka berdua pergi bertapa ke Wonogiri (Surakarta). Setelah selesai
bertapa Ki Jumadigena kembali dan menetap di Pondok Wonolelo, sedang
Wasibagena Alit lalu bertapa di bawah pohon jati yang masih muda (=
Jatinom) yang terletak di wilayah Klaten. Sehingga oleh karenanya tempat itu
sampai sekarang dinamai Jatinom. Di daerah ini Ki Wasibagena Alit lebih
dikenal dengan sebutan Ki Ageng Gribig. Sampai meninggalnya beliau tinggal
di Jatinom. Pada waktu meninggal, dimakamkan di Jatinom.

Selama hayatnya kedua tokoh ini menyebarkan ilmu yang dimiliki di
tempat masing-masing. Ki Wasibagena Alit atau Ki Ageng Gribig di Jatinom
Klaten dan Ki Jumadigena atau Ki Ageng Wonolelo di Pondok Wonolelo. Pada
jaman mereka hidup adalah jaman kerajaan Mataram diperintah Sultan Agung
Anyokrokusuma. Oleh Sultan Agung keduanya diutus untuk menaklukkan
kerajaan Palembang yang tidak mau mengakui kedaulatan Mataram. Ternyata
kedua bersaudara satu keturunan dan satu perguruan ini dapat menyelesaikan
tugasnya dengan baik. Palembang dapat ditaklukkan.

Demikianlah dongeng yang menunjukkan hubungan kekerabatan Ki
Ageng Wonolelo dengan Ki Ageng Gribig di Jatinom. Untuk memperingati
jasa-jasa kedua tokoh ini, pada setiap bulan Sapar diselenggarakan peringatan
upacara. Dalam penyelenggaraan ini lebih dulu pelaksanaannya upacara di
Pondok Wonolelo, dan baru sesudah itu (satu minggu kemudian) upacara di
Jatinom yang disebut upacara Jokowiyu. Hal ini disebabkan Ki Ageng
Wonolelo dianggap kedudukannya lebih tua daripada Ki Ageng Gribig.

1.2 Tahap-tahap Upacara

Tidak seperti dalam penyelenggaraan upacara daur hidup dalam upacara
adat Saparan Wonolelo ini tidak dikenal tahapan upacara yang disertai dengan
istilah-istilah khusus untuk menyebut tahapan upacara. Hanya di sini dapat
dilihat bahwa dalam rangkaian penyelenggaraan upacara itu diatur melalui
tahap-tahap tertentu yakni tahapan sebagai pertanda bahwa upacara Saparan
Wonolelo itu dimulai sampai berakhimya upacara. Demikian tahapan upacara
Saparan Wonolelo itu adalah sebagai berikut:

1.2.1 Tahapan pertama yang menandai bahwa upacara itu dimulai adalah
“tahlilan". Tahlilan ini diikuti oleh beberapa orang (khusus laki-laki) yang
berpakaian kejawen (blangkon, baju sarjan atau pranakan, kain) yang
mewakili atau sebagai utusan dari kelompok-kelompok yang ada di
pedukuhan Pondok Wonolelo.

1.2.2 Tahapan berikut yakni tahapan kedua adalah mengarak pusaka Ki
Ageng Wonolelo dari tempat tahlilan ke makam Ki Ageng Wonolelo.

62



Tentang jenis pusaka Ki Ageng Wonolelo ini akan dibicarakan tersendiri
dalam bagian yang lain.

1.2.3 Tahapan berikutnya adalah ketiga yakni penyerahan pusaka Ki Ageng
Wonolelo di makam Ki Ageng Wonolelo. Dalam hal ini yang menerima
penyerahan pusaka itu adalah juru kunci makam Ki Ageng Wonolelo.

1.2.4 Tahapan keempat adalah pembacaan riwayat singkat Ki Ageng
Wonolelo oleh salah seorang keturunan yang ditunjuk oleh trah Ki
Ageng Wonolelo.

1.2.5 Tahapan kelima, yakni setelah pembacaan singkat riwayat Ki Ageng
Wonolelo adalah tabur bunga (nyekar, Jawa) di makam Ki Ageng
Wonolelo dan Nyi Ageng Wonolelo yang dilakukan oleh seluruh
keturunan Ki Ageng Wonolelo yang kemudian diikuti para peziarah
lainnya.

1.2.6 Tahapan yang keenam adalah membawa kembali pusaka-pusaka Ki
Ageng Wonolelo ke tempat semula, yang dilakukan setelah nyekar.

1.2.7 Tahapan terakhir yakni pembagian apem yang dilakukan oleh anggota
trah Ki Ageng Wonolelo kepada para peziarah. Setelah itu diadakan
wungon (tidak tidur semalam suntuk) sampai saat subuh tiba, baik oleh
trah Ki Ageng Wonolelo maupun para peziarah lainnya.

2. Maksud dan Tujuan Upacara

Budiono Herusatoto (1984:98) mengatakan bahwa upacara yang
merupakan kelakuan atau tindakan simbolis manusia sehubungan dengan
kepercayaan dan keyakinannya adalah mempunyai maksud dan tujuan untuk
menghindarkan gangguan roh jahat. Dengan demikian maksud dan tujuan
upacara adat yang diselenggarakan oleh warga suatu masyarakat tidak lain
untuk menghindarkan atau menjauhkan dari gangguan roh jahat dan
mendapatkan perlindungan dari roh atau arwahnya leluhur, untuk itulah
upacara diselenggarakan.

Sehubungan dengan itu, maka maksud dan tujuan upacara Saparan
Wonolelo yang diselenggarakan oleh penduduk pedukuhan Pondok Wonolelo
itu antara lain ialah:

2.1 Untuk mengenang atau mengingat kembali leluhur yang menurunkan
mereka, terutama keturunan Ki Ageng Wonolelo. Di samping itu juga
mengenang jasa dan kebesaran Ki Ageng Wonolelo sebagai penyebar
agama Islam, khususnya di Pondok Wonolelo dan di daerah Yogyakarta
bagian utara pada umumnya.

63



2.2 Untuk mengumpulkan anak keturunan Ki Ageng Wonolelo yang
tergabung dalam organisasi kekerabatan trah Ki Ageng Wonolelo yang
tersebar di hampir seluruh kawasan Yogyakarta dan sekitamya.

2.3 Untuk mohon perlindungan dan barokah-Nya agar masyarakat pedukuhan
Pondok Wonolelo dan anak keturunan Ki Ageng Wonolelo dijauhkan dari
segala macam gangguan gaib yang sekiranya mendatangkan petaka
masyarakat. Melalui upacara ini anak keturunan Ki Ageng Wonolelo di
pedukuhan Pondok Wonolelo dan di mana saja mereka berada selalu
diberi hidup tenteram, bahagia, kesejahteraan dan keselamatan dalam
lindungan kebesaranNya.

Dari maksud dan tujuan diselenggarakannya upacara Saparan Wonolelo
itu diharapkan, terutama di kalangan kaum muda anak keturunan Ki Ageng
Wonolelo agar dapat mewarisi "nilai-nilai" ajaran Ki Ageng Wonolelo yang
besar dan luhur lewat agama Islam.

3. Waktu Penyelenggaraan

Upacara Saparan Wonolelo dilaksanakan satu kali dalam setiap tahun,
yaitu jatuh pada bulan Jawa Sapar. Menurut Keterangan salah seorang
anggota trah Ki Ageng Wonolelo hari pelaksanaan upacara ini adalah Kamis
Pahing malam Jumat Pon. Sebelum Purnama atau hari Kamis, minggu perta-
ma bulan Sapar. Dasar yang dipakai untuk menentukan waktu penyelenggara-
an upacara ialah ilham yang dahulu pernah diterima oleh Bapak Lurah Pur-
wowidodo ketika sedang bersemedi. Tradisi ini sudah berjalan sejak tahun
1969. Sedang puncak upacara adalah ngarak pusaka peninggalan Ki Ageng
Wonolelo (tentang pusaka peninggalan Ki Ageng Wonolelo ini akan kita bicara-
kan dalam pembicaraan berikut nanti). Untuk tahun 1985 ini penyelenggaraan
ngarak pusaka Ki Ageng Wonolelo dimulai pukul 16.00 sore sampai selesai
dalam hari dan bulan yang sama. Tetapi pada tahun-tahun sebelumnya
pengarakan pusaka dimulai pukul 19.00 malam sampai selesai.

Dalam rangkaian penyelenggaraan upacara Saparan Wonolelo itu
diadakanlah suatu perayaan untuk menyambutnya. Perayaan yang dimaksud
adalah pasar malam selama 5 hari. Pasar malam ini diadakan sebelum puncak
upacara diselenggarakan. Pada saat puncak upacara yakni ngarak pusaka Ki
Ageng Wonolelo semua kegiatan pasar malam dihentikan sampai upacara
selesai. Atraksi yang dipertontonkan dalam pasar malam itu antara lain :
samroh, wayang kulit, ketoprak, orkes melayu, tong setan dan lain sebagainya.
Untuk tahun 1985 ini ikut pula mengisi keramaian pasar malam Kantor
Departemen Penerangan Kabupaten Sleman vyang mengisi pameran
pembangunan, PKK Kecamatan Ngemplak juga PKK Desa Widadamartani,

64



dan seluruh wilayah pedukuhan di Desa Widadamartani.

4. Tempat Penyelenggaraan Upacara

Secara keseluruhan penyelenggaraan upacara Saparan Wonolelo itu di
pedukuhan Pondok Wonolelo. Tetapi menurut acara yang tersusun pusat
penyelenggaraan upacara dilakukan di dua tempat : yaitu di rumah Kepala
Desa Widadamartani (yang kebetulan keturunan Ki Ageng Wonolelo) Pondok
Wonoielo. Di rumah ini tersimpan salah satu pusaka Ki Ageng Wonolelo dan
tempat yang lain adalah di komplek makam Ki Ageng Wonolelo; di sini
terdapat makam Ki Ageng Wonolelo dan Nyi Ageng Wonolelo.

Di rumah Kepala Desa Widadamartani digunakan sebagai tempat untuk
mempersiapkan barisan yang akan membawa (=ngarak, Jawa) pusaka Ki
Ageng Wonolelo dan tempat, untuk menyelenggarakan “tahlilan”. Di tempat ini
pula dikumpulkan semua pusaka Ki Ageng Wonolelo yang akan diarak dibawa
ke makam Ki Ageng Wonolelo. Di tempat inilah yakni khususnya di makam Ki
Ageng Wonolelo dianggap sebagai tempat keramat dan sakral. Hal ini mudah
dapat dimengerti, karena kuburan (=makamn) dibayangkan sebagai tempat di
mana orang dapat paling mudah berhubungan-dengan roh-roh nenek moyang
yang meninggal (Koentjaraningrat, 1977 : 243). '

Di makam Ki Ageng Wonolelo ini diselenggarakan upacara penghormatan
terhadap Ki Ageng Wonolelo oleh anggota trah Ki Ageng Wonolelo yang
diikuti pula oleh para peziarah. Upacara penghormatan ini diisi dengan tabur
bunga atau nyekar. Upacara di makam Ki Ageng ini diakhiri dengan
pembagian apem kepada anak cucu keturunan Ki Ageng Wonolelo dan para
peziarah lainnya. Mendahului seluruh rangkaian upacara di makam Ki Ageng
Wonolelo ini adalah pembacaan singkar riwayat Ki Ageng Wonolelo.

5. Penyelenggara Teknis Upacara

Penyelenggara teknis upacara Saparan Wonolelo secara teknis dilakukan
oleh anak cucu keturunan Ki Ageng Wonolelo yang tergabung dalam trah Ki
Ageng Wonolelo. Akan tetapi dalam pelaksanaan operasionalnya diserahkan
kepada sebuah panitia, yang dibentuk dan terdiri dari anggota trah Ki Ageng
Wonolelo. Melalui Panitia ini maka pelaksanaan penyelenggaraan upacara
Saparan Wonolelo dapat berjalan lancar dan teratur.

Khusus tentang pelaksanaan puncak upacara yakni ngarak pusaka
peninggalan Ki Ageng Wonolelo diserahkan kepada Kepala Dukuh (= Dukuh,
Jawa) Pondok Wonolelo dan juru kunci makam Ki Ageng Wonolelo. Dalam
- pelaksanaan upacara Kepala Dukuh atau dhukuh memimpin "tahlilan”, yang

65



diselenggarakan sebelum pengarakan pusaka peninggalan Ki Ageng
Wonolelo. Kemudian yang memimpin upacara di makam Ki Ageng Wonolelo
adalah Juru Kunci. Tugas juru kunci di sini mengatur para peziarah yang
hendak "caos" kepada Ki ageng Wonolelo. Bahkan di sini ia berlaku sebagai
perantara yang menyampaikan hajad mereka kepada Ki Ageng Wonolelo
melalui doa-doa yang diucapkannya.

6. Pihak-pihak yang Terlibat Dalam Upacara

Sebagaimana tercantum dalam maksud dan tujuan upacara Saparan
Wonolelo, maka dalam penyelenggaraannya melibatkan beberapa individu-
individu yang terutama merasa keturunan Ki Ageng Wonolelo yang tergabung
dalam trah Ki Ageng Wonolelo. Justru dari pihak anggota trah Ki Ageng
Wonolelo inilah yang terlibat langsung dalam penyelenggaraan upacara
Saparan Wonolelo, sebab mereka inilah yang mempunyai kepentingan
langsung atas terselenggaranya upacara itu.

Di samping anggota trah Ki Ageng Wonolelo, masyarakat sekitar
pedukuhan Pondok Wonolelo dan bahkan masyarakat sekitar Desa
Widadamartani ikut berpartisipasi dalam upacara tersebut. Mereka pada
umumnya berasal dari daerah luar pedukuhan Pondok Wonolelo, bahkan juga
di luar Desa Widadamartani, Ngemplak. Kemungkinan tujuan kedatangan
mereka di Pondok Wonolelo pada saat upacara Saparan Wonolelo
diselenggarakan; Pertama, hanya akan melihat bagaimana upacara Saparan
Wonolelo itu. Kedua untuk berziarah ke makam Ki Ageng Wonolelo guna
mendapatkan berkahnya. Ketiga sambil berziarah juga ingin melihat keramaian
dalam rangka upacara Saparan di Wonolelo.

Untuk melancarkan penyelenggaraan upacara ini terlibat pula pihak
pemerintahan Kecamatan Ngemplak dan Desa Widadamartani dan juga
terutama pedukuhan Pondok Wonolelo. Keterlibatan pihak pemerintahan
setempat itu wajar; mengingat bagaimanapun penyelenggaraan upacara
Saparan Wonolelo ini merupakan upacara "tradisional’” yang memberikan
ciri-ciri adat-istiadat budaya masyarakat setempat. Untuk itulah, maka
sewajamyalah kalau pihak pemerintahan setempat melibatkan diri dalam
penyelenggaraan upacara ini.

7. Persiapan dan Perlengkapan Upacara

Dalam penyelenggaraan upacara Saparan Wonolelo ini hal-hal yang perlu
dipersiapkan agar lancar pada waktu melaksanakannya adalah dikumpulkannya
(pengurus) anggota trah Ki Ageng Wonolelo, untuk membicarakan segala
sesuatu yang perlu diadakan guna melengkapi upacara yang akan dilaksanakan

66



nanti. Biasanya untuk mengurus segala kepentingan penyelenggaraan upacara
oleh sesepuh trah Ki Ageng Wonolelo dibentuk panitia penyelenggara. Mereka
inilah yang nantinya bertanggung jawab atas terselenggaranya upacara Saparan
Wonolela, sejak dari awal sampai berakhimya upacara.

Adapun perlengkapan yang perlu dipersiapkan adalah pengumpulan
pusaka-pusaka peninggalan Ki Ageng Wonolela, yang digunakan Ki ageng
Wonolelo pada waktu menunaikan tugasnya untuk menyebarkan dan
mengajarkan agama Islam di belahan utara daerah Yogyakarta, khususnya
Pondok Wonolelo. Pusaka-pusaka peninggalan Ki Ageng Wonolelo ini tidak
tersimpan menjadi satu, tetapi disimpan terpencar oleh anak cucu keturunan Ki
Ageng Wonolelo, yang dianggap mampu dan kuat menyimpan pusaka itu.
Demikianlah pusaka itu di Pondok Wonolelo, Sambireja - Kalasan, Argomulyo,
Cangkringan.

Menurut keterangan salah seorang anggota Trah, Ki Ageng Wonolelo
mempunyai pusaka-pusaka yang ditinggalkan kepada anak cucu keturunannya.
Woujud pusaka peninggalan Ki Ageng Wonolelo ini adalah:

1. Baju Ontrokusuma atau kotang Ontrokusuma yang disebut Gondhil.

2. Bandhil, yang berupa tali yang konon menurut ceritanya digunakan Ki
ageng Wonolelo pada waktu babad alas (= membuka hutan) yang sekarang
disebut Pondok Wonolelo. Menurut keterangan sementara anggota Trah Ki
Ageng Wonolelo, pusaka Bandil ini murco (hilang); katanya menjadi
mustaka masjid dJatinom. Hilangnya bandhil ini bersamaan dengan
lenyapnya mesjid Ki ageng Wonolelo.

3. Kitab Suci Al Quran, kitab suci ini ditulis tangan dan yang melakukan
adalah Ki Ageng Wonolelo sendiri. _

4. Sempalan mustaka mesjid yang dulu didirikan Ki Ageng Wonolelo. Menurut
orang setempat sempalan mustaka masjid ini disebut Cupu.

5. Kopyah, yang digunakan Ki Ageng Wonolelo pada waktu mendapat tugas
dari Sultan Agung di Mataram untuk menaklukkan kerajaan Palembang.
Dengan kopyah ini Ki Ageng Wonolelo dapat dengan mudah menaklukkan
kerajaan Palembang. Konon cerita yang dituturkan prajurit kerajaan
Palembang lari pontang-panting pada waktu Ki Ageng Wonolelo

~ memiringkan kopyah di kepalanya.

6. Teken, yang digunakan Ki Ageng Wonolelo pada waktu menyebarkan
agama Islam di Pondok Wonolelo. Menurut dongeng khasiat teken ini kalau
ditancapkan di tanah dapat mengeluarkan air. Hal ini pernah dilakukan Ki
Ageng pada waktu menolong penduduk di salah satu daerah yang
kekurangan air. Namun menurut keterangan pusaka teken sekarang sudah
tidak ada lagi. Orang tidak tahu di mana tempatnya.

67



Untuk melacak asal mula benda-benda pusaka peninggalan Ki Ageng

Wonolelo itu, baiklah kita ikuti dongeng rakyat yang dapat dituturkan seperti di
bawah ini:

68

"Seperti telah diutarakan di muka bahwa sebelum menetap di Pondok
Wonolelo tempat tinggal Ki Ageng Wonolelo selalu berpindah-pindah.
Dituturkan dalam dongeng itu pemah beliau tinggal di desa Karanglo,
kemudian pindah ke desa Turgo di sebelah selatan lereng Gunung Merapi.
Dari Turgo Ki Ageng Wonolelo yang waktu itu bernama Ki Ageng Turgo
pergi menuju ke arah selatan sampai di desa Wonogiri, yang letaknya di
sebelah utara Pakem. Seterusnya berjalan lagi lebih ke selatan sampai
desa Pakem sekarang. Dari Pakem Ki Ageng melanjutkan perjalanannya
arah tenggara sampai di desa Klancingan sekarang.

Di situ, yakni di desa Klancingan Ki Ageng Wonolelo duduk beristirahat,
tongkatnya ditancapkan di tanah di dekat beliau duduk. Setelah rasa
capeknya hilang beliau menuju ke arah pohon japlak, yang kebetulan
tumbuh di dekat tempat beliau beristirahat. Ki Ageng Wonolelo lalu
mengumpulkan daun-daun dari pohon japlak tadi, kemudian diatur
sedemikian rupa sehingga menjadi lebar dan menyerupai selembar kain.
Susunan daun japlak itu dibuat pakaian yang menyerupai ontrakusuma
(baju Gatotkaca). Pakaian selalu dikenakan oleh Ki Ageng Wonolelo dan
dijadikan sebagai pusakanya yang disebut Kyai Gondhil. Kecuali pakaian
Kyai Gondhil yang dibuat dari daun japlak Ki Ageng Wonolelo juga
mengambil serat pohon japlak itu. Serat-serat ini diatur sedemikian rupa
sehingga menjadi ikat pinggang yang digunakan Ki Ageng Wonolelo. lkat
pinggang ini berbentuk tali dan diberi nama Kyai Bandhil. lkat pinggang
inipun dianggap sebagai pusaka Ki Ageng Wonolelo.

Dari pohon japlak itu pula Ki Ageng Wonolelo mengumpulkan
bunga-bunganya dan diatur sedemikian rupa sehingga menijadi topi atau
kopyah. Kopyah inipun dijadikan pusaka Ki Ageng Wonolelo. Ketiga
pusaka yang dibuat dari pohon japlak itu yakni Kyai Gondhil (pakaian),
Kyai Bandhil (ikat pinggang) dan kopyah selalu digunakan/dikenakan Ki
Ageng Wonolelo kemanapun pergi untuk menyebarkan dan mengajarkan
agama Islam. Sedang tongkat yang ditancapkan Ki Ageng Wonolelo tadi
tumbuh menjadi pohon mangga yang mempunyai keanehan, yaitu apabila
ada bunyi petir (bledek, Jawa) daunnya tumbuh lebat hijau warmanya dan
buahnyapun banyak; tetapi sebaliknya apabila tidak ada bunyi petir
daunnya sedikit lagi pula berwama merah dan buahnyapun jarang.
Kemudian Ki Ageng Wonolelo melanjutkan perjalananriya ke arah timur
laut dan sampailah kelana beliau itu di sebelah barat cdesa Balong. Di



tempat ini Ki Ageng Wonolelo membuat kolam dan menancapkan
tonggak untuk menggantungkan siwur (= gayung yang dibuat dari buah
kelapa yang diberi tangkai sebilah bambu). Siwur ini digunakan
mengambil air kolam apabila hendak wudu. la hanya beberapa waktu saja
tinggal di Balong; sebab dari desa ini ia melanjutkan perjalanan ke desa
Lengki. Sementara itu tonggak yang digunakan gantungan siwur itu
setelah ditinggalkan Ki Ageng Wonolelo tumbuh menjadi pohon mangga.
Konon dalam cerita itu pohon mangga ini mati bersama-sama dengan
pohon mangga di desa Klancingan.

Pada waktu berada di Lengki, Ki Ageng Wonolela lalu bersemadi. Dari
semadinya ini beliau memperoleh ilham yang mengatakan "Kilengna
kekarepanmu”, sesudah itu Ki Ageng Wonolelo melepas bandhilnya
terus diputar-putar hingga mengenai pohon-pohon dan batu-batu yang
ada di sekeliling beliau berdiri. Di sinilah beliau mulai babad alas dengan
alat bandhilnya. Waktu itu tempat masih merupakan hutan. Karena
kesaktian beliau, tempat-tempat yang terkena bandhil itu, sekejap menjadi
tanah datar yang terbuka luas. Dalam tempo yang singkat pohon-pohon
dan batu-batu besar banyak yang hancur, sehingga tempat itu dapat
digunakan untuk pertanian. Di tempat beberapa saat kemudian tumbuh
pohon Lengki. Karena tempat belum mempunyai nama maka oleh Ki
Ageng Wonolelo diberi nama Lengki; nama yang diambil dari nama
pohon yang tumbuh di situ. Hingga sekarang pohon itu masih ada dan
terletak di balik Pondok Wonolelo.

Selanjutnya dari Lengki, Ki Ageng Wonolelo melanjutkan perjalanannya
sampai ke desa Pandak. Di sini beliau membuat kolam untuk wudhu,
mesjid dan rumah untuk tempat tinggal. Karena di rumah ini Ki Ageng
Wonolelo memberikan ajaran agama Islam dan murid-muridnya banyak
yang ikut tidur di rumah ini (mondhok), maka kemudian tempat ini dikenal
dengan sebutan Pondok Wonolelo yang seterusnya diambil sebagai nama
pedukuhan sampai sekarang. .

Sekarang ini kolam yang dibuat Ki Ageng Wonolelo masih ada bekasnya,
yaitu berupa tanah sekung vang sudah tidak berair dan ditumbuhi oleh
tanaman nanas. Sedang masjidnya juga sudah tidak ada. Hanya
diperkirakan bahwa bekas bangunan mesjid ini terletak di sebelah utara
kolam. Yang masih tersisa dari bangunan mesjid itu adalah sepotong kayu
bekas andheh mesjid yang sekarang tersimpan di bekas tempat tinggal Ki
Ageng Wonolelo. Menurut keterangan setelah mesjid ini rusak kerangka
bangunannya dipindahkan ke Jatinom, kecuali potongan andheh tadi.
Kemudian bekas rumah tempat tinggal Ki Ageng Wonolelo masih utuh
sampai sekarang. Hanya dindingnya diganti dengan dinding batu, hal ini

69



dimaksud untuk tetap menjaga keutuhan dan kelestarian kerangka rumah
yang menurut keterangan, masih "asli" dan "utuh".

Demikianlah isi dongeng yang menuturkan asal mula benda-benda pusaka
Ki Ageng Wonolela, yaitu Kyai Gondhil, Kyai Bandhil, Kopyah, teken atau
tongkat, Al Quran (yang ditulis pada waktu mengajarkan agama Islam di
Pondok Wonolelo) dan Cupu, pethilan mustaka mesjid yang didirikan Ki
Ageng Wonolelo. Juga dianggap pusaka peninggalan rumah tempat tinggal Ki
Ageng Wonolelo, tanah seluas bekas bangunan mesjid dan kolam atau
blumbang yang digunakan Ki Ageng Wonolelo untuk wudhu.

Di antara pusaka-pusaka peninggalan Ki Ageng Wonolelo tadi, dalam
upacara Saparan Wonolelo yang diselenggarakan hanya dapat ditampilkan -
empat pusaka, yaitu (1) Kyai Gondhil; (2) kitab suci Al Quran (3) kopyah dan
(4) sempalan atau potongan mustaka mesjid atau Cupu. Sedang kedua pusaka
yang lain yakni, bandhil dan teken seperti telah diutarakan tadi telah musnah,
hilang yang orang tidak mengetahui tempatnya. Keempat pusaka peninggalan
Ki Ageng Wonolelo yang masih tersimpan dan dirawat oleh anggota trah Ki
Ageng Wonolelo yang dianggap mampu dan kuat menyimpan pusaka (= kuwat
kanggonan, Jawa); seperti kopyah disimpan anak keturunan Ki Ageng
Wonolelo yang tinggal di Umbulmartani; Al Quran di Sambireja - Kalasan;
Cupu di Cangkringan, dan Kyai Gondhil di Pondok Wonolelo. Setahun sekali
dalam upacara Saparan, pusaka-pusaka itu dikumpulkan di Pondok untuk
diarak ke makam Ki Ageng Wonolelo.

Perlengkapan lain yang perlu dipersiapkan adalah joli, sebanyak pusaka
vang diarak. Joli ini adalah bangunan rumah kecil yang digunakan untuk
tempat pusaka yang akan diarak. Joli ini bentuknya menyerupai bentuk rumah
joglo. Dulu sebelum penyelenggaraan upacara Saparan Wonolelo tahun 1985,
tidak menggunakan Joli. Pusaka-pusaka peninggalan Ki Ageng Wonolelo
cukup diarak begitu saja dengan cara yang -oleh orang Jawa menyebutnya
dibopong. Hanya dimentel/ditutup dengan kain putih. Di samping joli
dipersiapkan pula tombak sebanyak prajurit yang mendampingi dan mengiring
joli yang berisi pusaka-pusaka peninggalan Ki Ageng Wonolelo. (Untuk tahun
ini, 1985 ada 17 prajurit).

Kemudian perlengkapan yang berikut adalah saji-sajian yang disertakan
untuk tahlilan. Menurut pengamatan kami wujud saji-sajian ini antara lain nasi
tumpeng, ketan kolak, apem, ingkung ayam, dua gelas minuman teh dan lain
sebagainya; yang semuanya diletakkan di atas meja. Sajian lainnya yang
disertakan adalah pisang raja dan bunga-bungaan serta kemenyan.

Di antara kelengkapan sajian yang harus ada, maka apem merupakan
sajian pokok yang tidak boleh ditinggalkan. Apem ini dibuat dari tepung beras

70



yang cara memasaknya digoreng dalam "wajan" yang dialasi dengan minyak
goreng. Untuk menimbulkan rasa manis maka tepung beras yang sudah
dibasahi tadi dicampur gula (= biasanya gula kelapa = gula Jawa). Apem ini
tidak saja panitia yang membuat, tapi seluruh penduduk pedukuhan Pondok
Wonolelo juga membuat; yaitu dengan cara gotong royong melalui kelompok
mereka masing-masing. Setelah jadi diserahkan kepada panitia yang bertugas
untuk menerima apem. Apem inilah yang memberikan ciri khas upacara
Saparan Wonolelo.

Kalau kita simak adanya unsur apem dalam upacara Saparan di Jatinom -
Klaten yang disebut Jokowiyu. Di sana unsur apem juga ditonjolkan, bahkan
cara membaginya kepada para peziarah dilakukan dengan cara melempar dari
atas panggung yang sudah disediakan atau dipersiapkan sebelumnya. Kalau
demikian perlu kita pertanyakan mengapa dalam upacara Saparan Wonolelo
unsur "apem” ini disertakan. Apakah upacara Saparan Wonolelo mempunyai
hubungan atau kesamaannya dengan upacara Jokowiyu di Jatinom Klaten.

Untuk menjawab pertanyaan tadi kita ikuti cerita yang dituturkan oleh
salah seorang anggota trah Ki Ageng Wonolelo di bawah ini:

"Pada waktu sawah-sawah di sekitar pedukuhan Pondok Wonolelo
terserang hama tikus, semua panenan hasil tanaman penduduk setempat
gagal. Hal ini menjadikan keprihatinan penduduk pedukuhan Pondok
Wonolelo. Peristiwa atau keadaan yang memprihatinkan ini terdengar
sampai ke desa Jatinom-Klaten, yaitu desa di mana Ki Ageng Gribig
dimakamkan; termasuk juru kunci makam Jatinom. Sehubungan adanya
berita itu timbul niat juru kunci Jatinom untuk menolong saudara-
saudaranya di Pondok Wonolelo yang sedang kesulitan pangan. Untuk
itulah ia kemudian pergi ke Pondok Wonolelo.

Kepergiannya ke Pondok Wonolelo itu dengan membawa kue apem.
Apem vyang dibawa ini tidak lebih dari satu; jadi tidak 2, 3, 4, dan
seterusnya. Sesampai di Pondok Wonolelo juru kunci Jatinom itu terus
datang menemui mertua Kepala Desa Widadamartani, yang menyimpan
Kyai Gondhil, pakaian dan pusaka Ki Ageng Wonolelo. Sesampai di
rumah Kepala Desa Widadamartani, juru kunci Jatinom tadi menyerahkan
kue apem yang dibawa dari Jatinom. Kemudian ia berpesan agar kue
apem ini diratakan ke seluruh tanah persawahan yang sedang terkena
hama tikus. Setelah juru kunci Jatinom pergi, kue apem tadi dibagi dan
dipotong-potong menjadi empat yang sama besarnya. Jumlah potongan
apem ini disesuaikan dengan banyak bendungan air yang mengairi tanah
persawahan Pondok Wonolelo. Setiap potongan apem tadi diletakkan di
sebuah bendungan.

71



Hal dimaksud agar tuah apem tadi terbawa oleh aliran air dari bendungan
yang merata ke sawah-sawah yang terkena aliran air. Temyata karena
tuah apem itu, hilanglah hama tikus yang menyerang sawah-sawah di
Pondok Wonolelo. Dengan demikian penduduk kembali dapat menanami
sawahnya dengan hasil panenan yang lebih menggembirakan dari semula.
Itulah sebabnya mereka, penduduk Pondok Wonolelo untuk menyatakan
terima kasih dan kegembiraannya mengadakan semacam syukuran.
Syukuran ini diadakan pada bulan Sapar. Rasa syukur dilanjutkan sampai
sekarang pada setiap tahun sekali jatuh dalam -bulan Jawa Sapar.
Sedangkan saat untuk mengadakan atau menyelenggarakan diambil hari
Jumat ketiga bulan Sapar. Dalam penyelenggaraan syukuran setiap bulan
Sapar itu disertai "apem" sebagai tanda untuk mengingat, bahwa karena
apem ini maka penduduk Wonolelo terhindar dari kesulitan hidup. Hal ini

" dilakukan sampai sekarang.

Agar hari pelaksanaan tidak bersamaan dengan Jatinom maka pihak
Pondok Wonolelo mengadakan hubungan terlebih dahulu ke Jatinom, un-
tuk mendapatkan kata sepakat. Apabila Saparan Jatinom diselenggarakan
Jumat kedua bulan Sapar, maka untuk Pondok Wonolelo diselenggarakan
Jumat kedua bulan Sapar, yang jelas upacara Saparan Pondok Wonolelo
diselenggarakan lebih awal dari pada Jatinom. Sebab ada anggapan bah-
wa kedudukan Ki Ageng Wonolelo ini lebih tua daripada Ki Ageng Gribig
di Jatinom."

Demikianlah asal mula mengapa dalam penyelenggaraan upacara

Saparan Wonolelo itu selalu disertakan apem, seperti halnya penyelenggaraan
upacara Saparan Jatinom - Klaten yang disebut Jokowiyu. Dalam cerita tadi
dikemukakan bahwa ada hubungan antara Ki Ageng Wonolelo dengan Ki
Ageng Gribig Jatinom, bahkan dikatakan bahwa kedudukan Ki Ageng
Wonolelo lebih tua daripada Ki Ageng Gribig.

Cerita singkatnya adalah sebagai berikut:

72

"Ada hubungan antara Ki Ageng Wonolelo dengan Ki Ageng Gribig yang
nama sebenamya Wasibagena Alit; yang setelah meninggal dimakamkan
di Jatinom - Klaten. Ki Wasibagena Alit atau Ki Ageng Gribig ini adalah
putra Bendara Patih atau Ki Ageng Giri lll dan puteri Lembah atau Nyi
Ageng Giri lll. Bendara Putih Putera Joko Dolog, sedang Joko Dolog ini
adalah salah seorang putera Prabu Brawijaya V. Sedangkan puteri
Lembah atau Nyi Ageng Giri Ill adalah puteri Sunan Giri Il dan Sunan Giri
II adalah putera Wasibagena Sunan Giri | yang dulu bemama Pangeran
Guntur, Pangeran Guntur ini adalah salah seorang putera Prabu Brawijaya
V. Dengan demikian dapat diketahui bahwa antara Wasibagena Alit atau



Ki Ageng Gribig dengan Ki Ageng Wonolelo (keturunan Pangeran
Bracakngiko putera Prabu Brawijaya V) masih ada hubungan kekerabatan.
Keduanya keturunan raja Majapahit, Prabu Brawijaya V".

Dari cerita tadi jelas menunjukkan bahwa antara Ki Ageng Wonolelo
dengan Ki Ageng Gribig di Jatinom Klaten masih termasuk saudara. Keduanya
adalah satu kekerabatan dan keturunan dari Raja Majapahit yaitu Prabu
Brawijaya V. Bahkan dalam cerita berikut keduanya di samping sebagai
saudara satu keturunan, juga sebagai saudara seperguruan yaitu pada kawan
sama-sama berguru pada Syeh Jumadil Kobra.

8. Jalannya Upacara Selengkapnya

Setelah semua peralatan dan kebutuhan upacara, selesai dipersiapkan,
maka upacara pengarakan pusaka Ki Ageng Wonolelo dimulai. Jalannya
upacara dimulai dengan acara pertemuan di antara para pejabat setempat,
yakni dari pejabat-pejabat pemerintah Kalurahan setempat, Kecamatan dan
pejabat-pejabat tingkat Kabupaten Sleman dengan para keturunan Ki Ageng
Wonolelo dan juga para peziarah. Acara pertemuan ini di tempat Kepala Desa
" Widadamartani. Hal ini dikarenakan di tempat ini bersemayam salah satu
pusaka Ki Ageng Wonolelo yaitu Kyai Gondhil baju yang dikenakan Ki Ageng
Wonolelo pada waktu babad alas "Wonolelo".

Setelah acara ini selesai, maka disiapkan pusaka-pusaka Ki Ageng
Wonolelo, yaitu Kyai Gondhil; Kopyah; Kitab Al Quran dan Cupu, potongan
mustaka masjid Ki Ageng Wonolelo. Masing-masing pusaka ini dimasukkan ke
dalam joli-oli yang telah disiapkan pula sebelumnya. Joli-joli yang berisi
pusaka-pusaka Ki Ageng Wonolelo ini dipikul oleh empat orang laki-laki yang
kesemuanya mengenakan pakaian peranakan, seperti abdi dalem Kasultanan
Yogyakarta.

Setelah saat yang ditentukan tiba + pukul 17.00 maka berangkatlah
iring-iringan yang mengarak pusaka-pusaka Ki Ageng Wonolelo menuju
makam Ki Ageng Wonolelo. Susunan barisan yang mengarak pusaka-pusaka
Ki Ageng Wonolelo ini di barisan paling depan adalah kelompok hanya puteri,
kemudian barisan puteri domas dengan seragam kebayak berwarna biru; yang
membawa bunga-bungaan, di belakang puteri dhomas adalah barisan prajurit
lengkap dengan senjata tombaknya. Selanjutnya barisan joli-joli yang membawa
pusaka-pusaka Ki Ageng Wonolelo, paling depan adalah Kyai Gondhil disusul
Kopyah, kitab Al Quran dan paling belakang Cupu, yakni potongan mustaka
mesjid Ki Ageng Wonolelo. Di belakang barisan joli-joli adalah barisan para
anak cucu keturunan Ki Ageng Wonolelo dan barisan paling akhir (belakang)
adalah para peziarah.

73



Apabila segala sesuatunya selesai diatur, maka berangkatlah barisan yang
mengarak pusaka-pusaka Ki Ageng Wonolelo, dari rumah Kepala Desa
Widadamartani menuju ke makam Ki Ageng Wonolelo. Jarak menuju makam
dari rumah Kepala Desa Widadamartani sekitar 1,5 km. Di sepanjang menuju
ke makam Ki Ageng Wonolelo, banyak pengunjung yang berdiri untuk
menyaksikan pusaka-pusaka Ki Ageng Wonolelo. Mereka berdiri berjajar di
sepanjang jalan. Di samping ingin tahu, juga ingin ngalab berkah.

Sesampainya di komplek makam barisan berjalan pelan tapi pasti
memasuki halaman komplek makam Ki Ageng Wonolelo, kecuali barisan
Kamra, semua barisan masuk ke makam Ki Ageng Wonolelo. Pertama yang
masuk adalah barisan puteri dhomas yang langsung masuk ke makam Ki
Ageng Wonolelo dan Nyi Ageng Wonolelo. Kemudian barisan prajurit. Barisan

di luar di sebelah kanan bangunan makam Ki Ageng Wonolelo.

Setelah barisan prajurit pengiring masuk ke makam Ki Ageng Wonolelo,
disusul barisan pembawa joli-joli yang berisi pusaka-pusaka Ki Ageng
Wonolelo. Pusaka-pusaka ini nantinya disemayamkan di dekat makam Ki
Ageng Wonolelo. Pusaka yang pertama kali masuk ke makam adalah Kyai
Gondhil kemudian Kopyah disusul kemudian kitab suci Al Quran dan baru
kemudian cupu, potongan kayu mustaka mesjid Ki Ageng Wonolelo. Yang
berkewajiban menerima pusaka dari pimpinan rombongan pembawa pusaka Ki
Ageng Wonolelo ini adalah juru kunci makam Ki Ageng Wonolelo.

Di makam Ki Ageng Wonolelo upacara dimulai dengan pembacaan
riwayat singkat Ki Ageng Wonolelo; oleh salah seorang kerabat keturunan Ki
Ageng Wonolelo. Setelah pembacaan riwayat singkat Ki Ageng Wonolelo
selesai dilakukan upacara berikut adalah tabur bunga atau nyekar. Nyekar ini
dilakukan oleh semua kerabat keturunan Ki Ageng Wonolelo yang kemudian
disusul oleh para peziarah lainnya secara bergantian.

Puncak dari upacara Saparan pengarakan pusaka Ki Ageng Wonolelo di
Pondok Wonolelo ini adalah pembagian apem kepada para peziarah dan
kepada siapa saja yang minta apem. Pembagian apem ini dilakukan setelah
pusaka-pusaka Ki Ageng Wonolelo dibawa kembali ke rumah Kepala Desa
Widadamartani oleh barisan pengarak pusaka. Susunan barisan yang
membawa kembali pusaka Ki Ageng Wonolelo ini adalah seperti semula.
Dengan kembalinya pusaka Ki Ageng Wonolelo, ke tempat semula dan dengan
berakhimya pembagian apem maka berakhirlah seluruh rangkaian upacara
Saparan pengarakan pusaka Ki Ageng Wonolelo di Pondok Wonolelo
Kalurahan Widadamartani, Ngemplak.

74



9. Pantangan-pantangan yang Perlu Ditaati

Koentjaraningrat (1977 : 249) mengatakan bahwa semua komponen
upacara keagamaan seperti tempat upacara, waktu atau saat-saat upacara,
peralatan atau perlengkapan upacara dan lain sebagainya mempunyai sifat
sakral atau keramat. Karena sifatnya ini, maka tidak boleh dihadapi dengan
cara sembarangan, harus dihadapi dengan hati-hati, sebab kalau tidak demikian
akan menimbulkan petaka. Untuk itulah maka bagi mereka yang terlihat harus
mengindahkan berbagai larangan atau pantangan-pantangan.

Dengan larangan atau pantangan-pantangan itu para pelaku yang terlibat
di dalam . upacara keagamaan itu akan memperoleh rasa khusuk dan
manunggalnya "rasa" antara para pelaku itu dengan tokoh leluhur yang
dijadikan pusat perhitungan kegiatan keagamaan itu. Pantangan-pantangan ini
merupakan ketentuan selama berlakunya kegiatan upacara; sedang wujudnya
berupa pesan-pesan dari tokoh leluhur itu yang merupakan larangan-larangan
agar para anak keturunan tokoh leluhur itu tidak berbuat atau melakukan
tindakan yang melanggar ketentuan-ketentuan yang telah digariskan oleh
leluhur itu; bisa juga pantangan itu berwujud makanan, ucapan dan lain
sebagainya.

Dalam pelaksanaan upacara tradisional Saparan Wonolelo, terutama pada
saat dilakukan pengarakan pusaka Ki Ageng Wonolelo diberlakukan
ketentuan-ketentuan yang merupakan larangan atau pantangan-pantangan bagi
mereka yang terlibat langsung. Pantangan yang dimaksud adalah tidak boleh
berbicara selama upacara berlangsung; yang orang setempat menyebutnya
dengan istilah "tapa mbisu”. "Tapa mbisu" ini dilakukan dari saat upacara
pengarakan pusaka-pusaka Ki Ageng Wonolelo berangkat dari rumah Kepala
Desa Widadamartani sampai makam Ki Ageng Wonolelo. Begitu pula pada
waktu membawa kembali pusaka Ki Ageng Wonolelo ke rumah Kepala Desa
Widadamartani.

Menurut keterangan sementara anggota kerabat trah Ki Ageng Wonolelo,
"tapa mbisu" itu mempunyai maksud agar di antara para peserta, khususnya
anak cucu keturunan Ki Ageng Wonolelo dapat memusatkan pikiran untuk
mendekatkan dirinya menyatu dengan Ki Ageng Wonolelo. Dengan demikian
mereka akan mengetahui dan menghayati kebesaran Ki Ageng Wonolelo dan
lebih dari itu mereka akan dapat menyadari asal usul mereka. Di samping itu
para anak cucu keturunannya akan selalu ingat kebesaran Ki Ageng Wonolelo
dalam mengamalkan dan mengajarkan ajaran-ajaran untuk kepentingan
manusia, yaitu agama Islam.

Pantangan lain yang harus dipenuhi dan ditaati di antara mereka yang
terlibat dalam upacara ini adalah tidak boleh berbicara kasar dan tidak senonoh

75



selama upacara berlangsung. Selama itu mereka harus berbicara yang baik,
agar upacara suci ini tidak ternoda atau tercemar oleh pembicaraan dan
perbuatan yang bertentangan dengan ajaran Ki Ageng Wonolelo.

10. Makna yang Terkandung Dalam Simbol-simbol Upacara

Setiap kegiatan keagamaan seperti upacara dan selamatan mempunyai
makna dan tujuan yang diwujudkan melalui simbol-simbol atau lambang-
lambang yang digunakan dalam upacara dan selamatan itu. Simbol-simbol ini
wujud konkritnya antara lain seperti bahasa dan benda-benda yang menggam-
barkan latar belakang, maksud dan tujuan upacara itu dan bisa juga lambang ini
diwujudkan dalam bentuk makanan-makanan; yang dalam selamatan adalah
saji-sajian atau sajen.

Simbol-simbol ini dalam upacara yang diselenggarakan berperan sebagai
media untuk menunjukkan secara semu maksud dan tujuan upacara yang
dilakukan oleh individu-individu pendukungnya. Di balik simbol-simbol itu
adalah petunjuk-petunjuk leluhur yang harus dan waijib dilaksanakan oleh anak
cucu keturunannya. Di balik simbol-simbol itu pula terkandung misi luhur untuk
mempertahankan nilai budaya dengan cara melestarikannya.

Selain simbol-simbol yang digunakan dalam pelaksanaan upacara itu
menggambarkan pemyataan bersama dari individu-individu dalam melakukan
hubungan secara pribadi di antara mereka; dan yang melembaga dalam wujud
nilai normative (Nancy D. Muun, tt. : 582).

Dari kalimat ini jelas ditujukan pula bahwa simbol-simbol yang dibawa
dalam upacara itu merupakan gambaran hubungan antar individu-individu
secara pribadi yang dilembagakan sebagai norma-norma yang dinilai tinggi,
nomma-norma yang harus dihormati bersama. Sebab norma-norma ini
merupakan konsensus bersama dari sebagian besar warga masyarakat yang
dinyatakan sebagai pedoman tingkah laku warga masyarakat.

Demikianlah upacara Saparan Pengarakan pusaka-pusaka Ki Ageng
Wonolelo di Pondok Wonolelo, Desa Widadamartani, Ngemplak, Sleman,
kalau kita amati dan kita selami mempunyai makna yang luhur. Makna yang
luhur yang terkandung dalam upacara ini tersirat melalui simbol-simbol yang
diwujudkan dalam bentuk peralatan upacara seperti pusaka-pusaka Ki Ageng
Wonolelo yang digunakan pada waktu Ki Ageng Wonolelo babat alas
Wonolelodan menyebarkan ajaran Islam di daerah Wonolelo; pisang raja dan
apem yang dibagikan atau disebarkan pada masyarakat luas.

Pusaka-pusaka Ki Ageng Wonolelo yang terdiri dari Kyai Gondhil,
pakaian yang selalu dikenakan Ki Ageng Wonolelo pada waktu babad alas dan

76



menyebarkan ajaran agama Islam. Kopiah, yang dikenakan Ki Ageng
Wonolelo pada waktu diutus Sultan Agung Hanyokrokusumo menaklukkan
kerajaan Palembang; Kitab Suci Al Quran yang ditulis sendiri oleh Ki Ageng
Wonolelo dalam usahanya menyebarkan Agama Islam, Cupu atau potongan
mustaka masjid Ki Ageng Wonolelo kesemuanya merupakan simbol kebesaran
dan keagungan Ki Ageng Wonolelo dalam memberikan landasan hidup bagi
manusia khususnya umat Islam pengikut dan keturunan Ki Ageng Wonolelo.

Melalui pusaka-pusaka yang diarak ini hendaknya manusia menyadari
akan asal-usulnya terutama bagi anak cucu keturunan Ki Ageng Wonolelo. Di
samping agar menyadari akan asal usul atau sangkan paraning dumadi, juga
hendaknya para anak cucu keturunannya mewarisi apa-apa yang telah
diperbuat Ki Ageng Wonolelo untuk kepentingan hidup manusia. Pewarisan
nilai-niali ajaran Ki Ageng Wonolelo hendaknya ditularkan kepada mereka
yang memerlukan dan membutuhakn pertolongan.

Kemudian pisang raja atau gedhang raja melambangkan bahwa adanya
harapan atau himbauan anak cucu Ki Ageng Wonolelo di mana saja berada
selalu memperoleh perlindunganNya, rahmatNya dan barakahNya selalu hidup
berbahagia dan pangkat atau kedudukan layak dalam hidup bermasyarakat.
Melalui amal dan perbuatan Ki Ageng Wonolelo hendaknya Yang Maha Kuasa
melimpahkan barokahNya agar anak-anak cucu keturunannya Ki Ageng
Wonolelo selalu hidup tenteram.

Apem yang juga disertakan sebagai kelengkapan dalam upacara ini
melambangkan perlindungan atau pengayoman leluhur kepada anak cucu
keturunannya. Maksudnya anak cucu ini agar terhindar dari segala macam
gangguan gaib dan selalu memperoleh keselamatan ketenteraman dan bahagia
dalam hidupnya. Hal ini sebenamya dialami sendiri oleh kaum kerabat
keturunan Ki Ageng Wonolelo yang tinggal di Pondok Wonolelo; Yaitu pada
waktu mereka mengalami masa paceklik karena sawah mereka terseang hama
tikus. Tetapi berkat apem yang dibawa dari Jatinom Klaten, maka hama tikus
itu hilang dan sawahnya menjadi subur; yang seterusnya membawa
kemakmuran penduduk Pondok Wonolelo yang keturunan Ki Ageng Wonolelo
(lihat 4 point : 7).

Di samping lambang-lambang atau simbol-simbol tadi dalam upacara
Saparan pengarakan pusaka Ki Ageng Wonolelo ini juga disertakan tumpeng
robyong dan bunga-bungaan sebagaimana lazimnya kelengkapan upaca-
ra-upacara dan selamatan lainnya. Pada umumnya tumpeng robyong ini
melambangkan manifestasi yang menggambarkan hidup manusia yang tidak
lepas dari kosmologinya. Tumpeng ini juga menggambarkan manunggalnya
"kawula" dan "Gusti" yang menciptakan manusia, alam dan seisinya. Lambang

77



tumpeng ini memberikan pesan hendaknya manusia selalu ingat kepada Gusti
Yang Memberikan Hidup dan jasad seisinya untuk hidup manusia itu sendiri.

Adapun bunga-bungaan yang disertakan pula dalam upacara ini adalah
memberikan simbol keharuman Ki Ageng Wonolelo yang dalam
perjuangannya selalu ditujukan untuk kepentingan manusia. Ibarat tiada cacat
usaha Ki Ageng Wonolelo ini untuk berbuat baik sesuai dengan tuntunan
ajaran agama vang dianutnya, yaitu agama Islam. Budinya yang luhur
hendaknya dapat diwarisi oleh anak cucu keturunannya. Demikian harum
wanginya bunga-bungaan ini menandakan budi Ki Ageng Wonolelo yang
mempunyai nilai luhur.

Demikianlah makna yang terkandung dalam simbol-simbol upacara.
Barangkali hal ini dapat diterapkan dalam suasana masyarakat Indonesia yang
sedang membangun, terutama dalam pembangunan di bidang spiritual yang
membangun untuk bangsa yang bertanggung jawab dalam segala tindakan dan
perbuatan. Dengan watak yang bertanggung jawab ini diharapkan cita-cita
bangsa untuk mewujudkan masyarakat adil dan makmur dalam wadah negara
kesatuan Republik Indonesia yang berdasarkan Pancasila dan Undang-Undang
Dasar 1945 dapat segera terwujud.

78



BAB IV
KOMENTAR PENGUMPUL DATA

Upacara Saparan yang dilakukan di daerah Desa Ambarketawang,
Gamping dan Desa Widadamartani, Ngemplak, Kabupaten Sleman, adalah
merupakan salah satu upacara tradisional yang masih tetap hidup dan
berkembang di daerahnya masing-masing. Keadaan ini menunjukkan bahwa
masyarakatnya selaku pendukung dan pemilik upacara tersebut yang
merupakan salah satu unsur budaya, masih merasa "memiliki" dan
"menghayati" serta "terikat" langsung oleh warisan budaya nenek moyangnya.
Bahkan upacara tradisional yang dilaksanakan di kedua daerah tersebut dari
tahun ke tahun menunjukkan adanya peningkatan dan perkembangan yang
baik. Peningkatan dan perkembangan dalam arti kualitasnya maupun
kuantitasnya.

Upacara tradisional Saparan di daerah Desa Ambarketawang, Gamping,
Sleman, yang dikenal dengan nama “"Upacara tradisional Penyembelihan
Bekakak di Gunung Gamping, Yogyakarta”, dari tahun ke tahun senantiasa
dilakukan oleh masyarakat pendukungnya dengan tertib dan khidmad. Bahkan
ada usaha-usaha untuk senantiasa meningkatkan baik kualitas maupun
kuantitasnya. Peningkatan kualitas, dalam arti kualitas pelaksanaan upacara
yang meliputi mutu materi upacara. Maksudnya adalah baik jalannya upacara
maupun perlengkapan upacara diusahakan agar tidak menyimpang dari
keadaan aslinya. Di samping juga senantiasa diusahakan agar dari tahun ke
tahun diadakan peningkatan kuantitasnya. Maksudnya adalah materi upacara
khususnya yang berkaitan dengan perlengkapan upacara diusahakan
selengkap-lengkapnya dan sebaik-baiknya. Lebih-lebih dalam rangka
menunjang program peningkatan pariwisata di Daerah Istimewa Yogyakarta,
maka upacara tradisional tersebut dipandang merupakan salah satu obyek
wisata yang perlu dibina dan dikembangkan. Realisasi daripada usaha ini ialah
turun tangannya Dinas Pariwisata Tingkat I Daerah Istimewa Yogyakarta, dan
Pemerintah Daerah Tingkat Il Sleman untuk ikut memberikan bantuan dalam
rangka pelaksanaan upacara tersebut. Bantuan yang diberikan di samping
berupa sarana atau perlengkapan upacara, juga bimbingan, saran, dan
petunjuk baik kepada panitia penyelenggara maupun kepada Pamong Desa. Di
samping itu instansi-instansi lain seperti misalnya Kanwil Departemen
Penerangan Daerah Istimewa Yogyakarta, Dinas Pertanian Daerah Istimewa
Yogyakarta, Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional Yogyakarta ikut pula
berpartisipasi demi suksesnya penyelenggaraan Upacara tradisional

79



Penyembelihan Bekakak di Gunung Gamping. Khususnya Dinas Pertanian
Daerah Istimewa Yogyakarta dalam rangka ikut menyemarakkan suasana
upacara kemudian mengadakan pameran dan penjualan secara murah
hasil-hasil produksi pertanian.

Sementara itu masyarakat Desa Ambarketawang sebagai pemilik, pewaris,
dan pendukung upacara tersebut ternyata masih tetap menunjukkan
partisipasinya yang tinggi. Kenyataan itu terlihat dari gotong royong yang
dilaksanakan oleh masyarakat daerah tersebut dalam rangka menunjang
kegiatan-kegiatan yang ada kaitannya dengan penyelenggaraan upacara, mulai
dari tahap persiapan sampai dengan berakhimya upacara. Mereka dengan
sabar menyediakan tenaga, dana, dan pikirannya untuk ikut mensukseskan
penyelenggaraan upacara tersebut. Oleh karena itu mudah selayaknya apabila
penyelengaraan upacara tersebut berjalan dengan lancar, tertib, khidmad, dan
meriah.

Mengenai perlengkapan upacara yang meliputi "sajen-sajen” dan sarana
perlengkapan upacara lainnya secara prinsipiil dapat dikatakan tidak ada
perubahan dan masih tetap diusahakan sesuai dengan aslinya. Perubahan yang
terjadi hanya terbatas pada kualitas peralatannya yang lebih baik dan kuat.
Sedang mengenai jalannya upacara terdapat beberapa perubahan kecil dalam
hal pelaksanaan. Perubahan tersebut antara lain mengenai pelaksanaan
perintah pembuatan Bekakak. Pada masa Kademangan masih, sebelumnya
perintah tersebut datang dari "Demang” sedang untuk masa sekarang perintah
itu datang dari "Panitia Penyelenggara” (Ketua Panitia) yang dibentuk atas
dasar musyawarah warga masyarakat. Kecuali itu tidak terdapat acara
penyerahan secara resmi dari Panitia Penyelenggara kepada Bapak Kepala
Desa pada malam midodareni. Perubahan lain yang menurut hemat kami
sangat prinsipiil adalah pada waktu penyembelihan Bekakak. Di masa lampau
pengantin (boneka) Bekakak yang telah disembelih bagian kepala dan
badannya kemudian diletakkan/ditaruh di mulut gua. Tetapi keadaan yang
terjadi sekarang adalah sangat berbeda. Sebab sekarang guanya sudah tidak
ada lagi (untuk tempat penyembelihan dibuatkan panggung yang permanen),
maka setelah pengantin (boneka) Bekakak itu disembelih, kemudian
dipotong-potong dan kemudian dibagi-bagikan pada pengunjung. Dengan
demikian dari sini jelas terjadi suatu perubahan nilai yakni nilai moral, etis, dan
ekonomis.

Selanjutnya mengenai penyelenggaraan upacara tradisional Saparan di
daerah Desa Widadamartani, Ngemplak, Sleman, yang lebih dikenal dengan
nama "Upacara Tradisional Pengarakan Pusaka Ki Ageng Wonolelo", ternyata
dari tahun ke tahun juga senantiasa dilaksanakan oleh masyarakat

80



pendukungnya dengan tertib dan khidmad.

Perlu dikemukakan di sini bahwa upacara ini sudah berjalan sejak tahun
1969. Upacara ini pada hakekatnya merupakan upacara trah atau keluarga
yang bersifat religius magis. Namun demikian pelaksanaan upacara ini ternyata
didukung sepenuhnya oleh seluruh warga masyarakat Desa Widadamartani.
Bahkan Bapak Camat beserta aparat Kecamatan Ngemplak, dan juga Pemda
tingkat [l Kabupaten Sleman serta pihak Dinas Pariwisata Propinsi Daerah
Istimewa Yogyakarta membantu sepenuhnya pelaksanaan upacara tersebut.
Sehingga dengan demikian upacara tersebut bukan semata-mata milik keluarga
atau trah Ki Ageng Wonolelo, tetapi telah menjadi milik warga masyarakat
Desa Widadamartani. Upacara tersebut benar-benar telah mentradisi dan
dilaksanakan serta didukung sepenuhnya oleh warga masyarakatnya. Bahkan
dari tahun ke tahun senantiasa diusahakan adanya peningkatan dalam
penyelenggaraan upacara tersebut. Sebagai contoh untuk upacara tahun 1985
ini diadakan pasar malam dan berbagai pertandingan olah raga, dengan
maksud untuk lebih memeriahkan suasana upacara. Pertandingan olah raga
dan pasar malam tersebut diadakan satu minggu sebelum upacara dimulai. -

Khususnya yang berkaitan dengan materi upacara juga diadakan
usaha-usaha peningkatan dan penyempumaan. Sudah barang tentu masalah ini
sangat tergantung dari kemampuan yang ada. Usaha-usaha yang dilaksanakan
dalam rangka peningkatan dan penyempurnaan materi atau perlengkapan
upacara, seperti misalnya pengadaan "joli" sebagai tempat pusaka yang akan
diarak. Pada penyelenggaraan upacara tahun yang lalu (1984) dan tahun-tahun
sebelumnya pusaka-pusaka tersebut hanya dibawa oleh para petugas dengan
cara digendong. Tetapi mulai tahun 1985 ini sudah disediakan joli sebagai
tempat pusaka-pusaka yang akan diarak, sehingga keadaan dan suasananya
menjadi lebih baik, meriah, dan rapi. Di samping itu pada penyelenggaraan
~ upacara tahun 1985 ini, waktunya diajukan lebih awal yakni dimulai pada pukul
16.00. Sedangkan pada penyelenggaraan upacara tahun-tahun sebelumnya
dimulai pukul 20.00. Pengajuan acara ini didasarkan pada pertimbangan
keamanan.

Satu hal yang menarik dari penyelenggaraan upacara-upacara tradisional
Pengarakan Pusaka Ki Ageng Wonolelo di Desa Widadamartani ini, di samping
merupakan upacara yang bersifat religius magis, juga ditujukan untuk
kepentingan pariwisata, untuk hiburan bagi masyarakatnya dan untuk
kepentingan pembangunan. Khususnya tentang masalah pembangunan, maka
dana-dana yang terkumpul, di samping digunakan untuk keperluan upacara,
sebagian diarahkan untuk pelaksanaan pembangunan di wilayah daerah ini.
Dari tahun 1969 sampai tahun 1985, dana yang terkumpul telah dimanfaatkan

81



untuk kepentingan pembangunan, yaitu antara lain:

1. Memperbaiki dan membangun jalan yang menuju ke makam Kyai
Ageng Wonolelo, dengan jarak + 1 km dari jalan raya.

2. Membuat pagar tembok di sekeliling komplek makam Kyai Ageng
Wonolelo.

3. Membuat gapura masuk ke makam Kyai Ageng Wonolelo.

4. dan lain-lain.

Dengan adanya usaha-usaha menyisihkan sebagian dana setiap kali
diadakan upacara, dan kemudian dana tersebut digunakan untuk kepentingan
pembangunan, maka kemajuan daerah tersebut makin dapat dirasakan oleh
segenap warganya. Oleh karena itu maka warga masyarakat di daerah tersebut
makin bergairah untuk ikut mensukseskan pelaksanaan upacara tersebut
tiap-tiap tahun.

82



DAFTAR PUSTAKA

Adamson Hoebel, Man in the Primitive world, Mc Graw Hill Book Company,
New York, 1958.

Belaars, J, Kepribadian Indonesia Modern, Penerbit PT. Gramedia, Jakarta,
1984.

Budiana Herusatata, Simbolisme Dalam Budaya Jawa, Penerbit PT.
Hanindita, Yogyakarta, 1984.

Clifford Geertz, The Religion of Java, The Free Press of Glencoe lllinois,
1960.

Gatut Mumiatmo, dkk., Adat Istiadat Daerah Istimewa Yogyakarta, Proyek
Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan Daerah, Pusat Penelitian Sejarah
dan Budaya, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Jakarta,
1976/1977.

Jumeiri Siti Rumidjah, dkk., Upacara Tradisional dalam kaitannya dengan
peristiwa alam dan kepercayaan Daerah Istimewa Yogyakarta,
Proyek Inventarisasi dan Dokumentasi Kebudayaan Daerah,
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, tahun 1983/1984.

Kedaulatan Rakyat, Surat Kabar, Sejarah Saparan Gamping, Yogyakarta, 28
Februari 1975, halaman VII.

Kodiran, Kebudayaan Jawa Manusia dan Kebudayaan, edt. Koentjaraningrat,
halaman 327—345.

Koentjaraningrat, Metode-metode Antropologi dalam penyelidikan-
penyelidikan Masyarakat dan Kebudayaan di Indonesia, Penerbitan
Universitas, 1961.

—— , Beberapa Pokok Antropologi Sosial, PT. Dian Rakyat, 1977.

— , Kebudayaan Jawa, PN. Balai Pustaka, Jakarta, 1984.

Koeswaji Kawindrabrata, Peninggalan Kuna di Gunung Gamping, majalah
Sanabudaya Yogyakarta, tahun ke I, no. 7, September 1958.

Murtjipta, Upacara tradisional bulan Sapar di Kabupaten Sleman, Bantul,
dan Klaten, diktat, 1984, belum diterbitkan.

Nancy D. Kunn, Symbolism in a Ritual Context: Aspect of Symbolism
Action, Handbook of Social and Cultural Anthropology, (edt. John J.
Honigann), Rand Mc Nally Collage Publisting Company, Chicago.

83



Niels Mulder, DR., Java - Thailand, beberapa perbandingan sosial budaya,
Gajah Mada University Press, Yogyakarta, 1983.

Nursid Sumaatmadja, Drs., Pengantar studi sosial, Penerbit Alumni Bandung,
1981.

Partahadiningrat, Dhanyang Gunung Gamping Minta Sesaji, Surat Kabar
Kedaulatan Rakyat, Yogyakarta, 5 Desember 1981.

—, Bekakak Gamping perintah Sri Sultan Saparan Ongkowiyu,
Klaten, Apem Mekah, Surat Kabar Kedaulatan Rakyat, Yogyakarta, 15
Nopember 1983.

Peursen, C.A. Van, Prof. DR., Strategi Kebudayaan, Penerbit Kanisius,
Yogyakarta, 1976.

Pranyoto, Saparan ing Gamping, majalah Mekar Sari, Nomer 19, tahun ke I,
Desember 1959, halaman 5 — 6.

—, Sasi Sapar, majalah Dilah Nomor 1 — 2 tahun II, 1 Januari 1952,
halaman 17.

—, mBeleh Bekakak di Gamping, Surat Kabar Kedaulatan Rakyat,
Yogyakarta 29 Agustus 1959.

Rahmad Subagya, Agama Asli Indonesia, Penerbit Sinar Harapan, dan
Yayasan Cipta Loka Caraka, Jakarta, 1981.

Sri Sumarsih, Beberapa Upacara Adat di Yogyakarta yang berhubungan
dengan mata pencaharian hidup, dalam Bunga Rampai Adat Istiadat,
jilid 2, Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya, Departemen Pendidikan
dan Kebudayaan, Jakarta, 1977.

Sunoto, dkk., Pemikiran tentang Kefilsafatan Indonesia, Penerbit Yayasan
Lembaga Studi Filsafat Pancasila dan Andi Offset, Yogyakarta 1983.

Supanto, Masyarakat Pedesaan Yogyakarta dan Berbagai bentuk
pernyataan kebudayaan, diktat, 1978, belum diterbitkan.

Ter Haar, Bu, B, Twee Bexweringsfeesten Te Yogyakarta, Penerbit
Secretariat van het Javan, Instituut, Weltevreden, dalam majalah Jawa,
tahun II, no. 1 Maart. 1922.

Tugiman, Tata Upacara Saparan Ngarak Pusaka ing Pasarean Ki Ageng
Wonolelo, diktat, 1977, belum diterbitkan.

Wahyuningsih, Upacara Saparan di Gamping, Skripsi Sarjana Muda, Jurusan
Antropologi Budaya, UGM, Yogyakarta, 1968.



. Nama
Tempat/tanggal lahir
Pekerjaan

Agama

Pendidikan

Bahasa yang dikuasai
Alamat

. Nama
Tempat/tanggal lahir
Pekerjaan

Agama

Pendidikan

Bahasa yang dikuasai
Alamat

. Nama
Tempat/tanggal lahir
Pekerjaan

Agama

Pendidikan

Bahasa yang dikuasai
Alamat

. Nama
Tempat/tanggal lahir
Pekerjaan

Agama

Bahasa yang dikuasai
Alamat

. Nama
Tempat/tanggal lahir
Pekerjaan

DAFTAR INFORMAN

: C.B. Caraka Pawaka

: Yogyakarta, 60 tahun

: Ka Bag. Sosial Kalurahan Ambarketawang
: Katholik

: Normaalschool
: Jawa, Indonesia
: Mejing Lor,

Ambarketawang, Kecamatan

Gamping, Kabupaten Sleman.

: Ki Juru Permana

: Yogyakarta, 69 tahun
: Tani, Abdi dalem

: Islam

: Budi Utama

: Jawa, Indonesia

: Patran,

kalurahan Banyuraden, Kecamatan

Gamping, Kabupaten Sleman.

: Ibu Mulyahartana
: Yogyakarta, 55 tahun
: ibu rumah tangga
: Katholik

: Sekolah Rakyat

: Jawa, Indonesia
: Gamping Kidul,

Kalurahan Ambarketawang,
Kecamatan Gamping, Kabupaten Sleman.

: Mulyasuganda

: Yogyakarta, 70 tahun

: Tani

: Islam

: Jawa, Indonesia

: Desa Tlaga, Kalurahan Ambarketawang, Ke-

camatan Gamping, Kabupaten Sleman.

: Purwawidada
: Yogyakarta, 84 tahun
: Lurah Widadamartani

85



Agama : Islam

Pendidikan : MULO
Bahasa yang dikuasai : Jawa, Indonesia, Belanda
Alamat : Desa Karanganyar, Kalurahan Widadamartani,

Kecamatan Ngemplak, Kabupaten Sleman.



LAMPIRAN-LAMPIRAN

P. JAWA
e
U My
frurwonr
x X
pavrax” 0 N,
. x X
Y
»
+
-
*
+
4
#
Wonosari :
+
+

Skala
12 24 KM

LEGENDA

+ ++++ Batas Propinsi
Batas Kabupaten

Jalan
o Kota Kabupaten

/////////A Daerah penelitian

PETA : Peta Lokasi Daerah Istimewa Yogyakarta

Sumber : Peta Administrasi DIY, Th 1974 Skala 1 : 100.000

87



c

KAB. MAGELANG

} 4
x> * .

Pl

X‘ .,

x /
x /
o -~
)‘i Tempel VS

Sleman

\ \
x dan
A Moyuda _+', Godean

p Ny
> X g7 koDA
+Z 4
L ;%/// YOGYAKARTA

%

KAB. KLATEN

» x
toat
vGamping7 * “ +
*\’///’ + Berbah "y Prambanan .,{
t"”' 4 A POE L SOV _x7
X Np ¥
KAB. BANTUL KAB. BANTUL KAB.
GUNUNGKIDUL
Skala
0 5 10 KM
LEGENDA

+++++ . Batas propinsi
= 4=+ Batas kabupaten

—e=e=-=  Batas kecamatan

s Jalan

W + Daerah penelitian

88

Peta : PETA KABUPATEN SLEMAN
Sumber : Peta Administrasi DIY Tahun 1974 Skala 1 : 100.000




Kec. Sayegan

=t~
U xn - ®
*’ *<aq L
\ \
\ \ %,
x : "
\x ! .
| '\ Trihargo %
+ \\ \*
-
Kec. Godean f\_ y 4
/ bt
\ / :
4
+ { +
\ |\ ,1
+ ~
/ et
.- tirt /
Kec. Moyudan T_,-_\ Nogotirto | J
1 % .
T " + Kec.Kasihan
/ il —
x’*._x - ;’
/ .
1 V4
P Demakijo "
r \ “/.
: /
+ r
|
+
1
+
/
%
) Balecatur
\*
~
x
1
+
\
X
\
x
\o”
KETERANGAN:
Kec. Bantul

+++++ : BATAS PROPINSI
+-+—+: BATAS KECAMATAN

----- : BATAS KELURAHAN
V777 : DAERAH PENELITIAN

PETA KASAR : KECAMATAN GAMPING
SKALA : 1 : 25.000

89



Kec. Cangkringan
*
*

WILAYAH
SURAKARTA

4

- -

<+
\

P

Kec.Kalasan

Dt

’
)
\
®

Kec. Pakem

et

Umbulmartani

\l’
x

?Ifl.—.l...\*

Kec.Ngaglik

KETERANGAN :

++++ : BATAS PROPINSI
+=<+-: BATAS KECAMATAN

—==-: BATAS DESA

A4 : DAERAH PENELITIAN

PETA KASAR : KECAMATAN NGAGLIK

SKALA :

: 25.000

1

90



16

—

Ba

KETERANGAN :

non | | A | | I |

JI. Kaliurang

JI. Besi - Jangkang
JI.Mangguwa - Jangkang
Jembatan

Kantor Kecamatan
Ngemplak

Kantor Kel. Widodomartani
Rumah Kep. Desa
Widodomartani

Makam Ki Ageng Wonolelo
Rute Pengarakan

DENAH DAN RUTE
PENGARAKAN PUSAKA KI AGENG WONOLELO

Pusaka Ki Ageng Wonolelo




LAMPIRAN:
VISUALISASI UPACARA SAPARAN BEKAKAK DAN
PENGARAKAN PUSAKA KI AGENG WONOLELA

Gambar 1. Burung Merpati kesayangan Ki Wirasuta, yang dikenal dengan sebutan
"Dara Gamping".

5 A >4

Gambar 2. Burung perkutut, landhak dan gemak, binatang piaraan Ki Wirasuta.

92



Gambar 3. Sepasang Gendruwo, laki-laki dan perempuan yang mengiringi prosesi
upacara Saparan "Bekakak" di Gamping, Sleman.

%

Gambar 4. Sepasang mempelai yang disebut “Bekakak”, yang akan dikorbankan sebagai
‘ persembahan kepada dhanyang Gunung Gamping.

93



Gambar 5. Prosesi upacara Saparan "Bekakak” menuju pusat upacara atau
tempat penyembelihan Bekakak.

Gambar 6. "Bekakak” laki-laki dalam posisi siap menjadi korban persembahan penggali
gamping kepada dhanyang Gunung Gamping.

94



Gambar 7. Pusat upacara/tempat penyembelihan Bekakak.

95



96

Gambar 8. Bangunan bekas kediaman Ki Ageng Wonolela di Pondok Wonalela,
Ngemplak, Sleman.

Gambar 9. Salah satu pusaka Ki Ageng Wonolela baju Ontrokusuma
atau Kyai Gondhil.



» A\l
Gambar 11. Pembacaan riwayat Ki Ageng Wonolela oleh salah seorang anggota trah
Ki Ageng Wonolela.

97



m Ki dan Nyi Ageng Wonolela di Pondok Wonolela, Widadamartani,
Ngemplak, Sleman.

Gambar 13. Maka

98



Gambuar 14 Apem vang distapkan untuk dibagikan pada para pesiarah

Gambar 15. Para peziarah sedang menunggu pembagian apem, yang mengakhiri

seluruh kegiatan upacara Saparan Wonolela.

99






