


I 

Pusat Penelitian dan Pengembangan Kebudayaan 
BADAN PENGEMBANGAN SUMBER DAYA KEBUDAYAAN DAN PARIWISATA 

2011 



BUKU KEARIFAN LOKAL 
Of TENGAH MODERNISASI 

ISBN: 978-602-98203-2-4 

Diterbitkan oleh Pusat Penelitian dan Pengembangan Kebudayaa n 
Badan Pengembangan Sumber Daya Kebudayaan dan Pariwisata 
Kementerian Kebudayaan dan Pariwisa ta Republik Indonesia 

2011, Kementerian Kebudayaan dan Pariwisata Republik Indones ia 

E mail: puslitbangbud@budpar.go.id 

Hak cipta dilindungi Undang-undang. Dilarang menguntip, memperbanya k dan 
menterjemahkan sebagian atau seluruh ini buku ini tanpa izin tertulis dari 
Penerbit. 

Tim Penyusun 

Pengarah: 
Kepala Badan Pengembangan Sumber Daya Kebudayaan dan Pariwisata 
Prof. Dr. I Gde Pitana 

Penanggung Jawab: 
Kepala Pusat Penelitian dan Pengembangan Kebudayaan 
Ors. Harry Waluyo M. Hum 

Ketua Penyusun: 
Ors. Nasruddin 

Anggota: 
Ora. Siti Dloyana Kusumah 
Drs. Bambang H.S. Purwana 

Editor: 
Dr. Ade Makmur 

Penyunting: 
Tatang Rusa ta S.S 

Tata Letak Sampul: 
Agus Sudarmaji, S.Kom. M.M 
Genardi Atmadiredja S.Sn 

Gambar sampul : Gambar sampul koleksi Puslitbang Kebudayaan 



SAMBUTAN 
MENTERI KEBUDAYAAN DAN PARIWISATA 

Dinamika sejarah kebudayaan 
manusia dari waktu ke waktu selalu 
meninggalkan jejak budaya yang 
mencerminkan kehidupan pada 
zamannya. Dengan mencermati dan 
memanfaatkan nilai-nilai budaya masa 
silam, pada saatnya kelak kita akan dapat 
menegakkan jati diri sebagai suatu bangsa 
yang besar. Agaknya itulah yang tersirat 
dan menjadi harapan kita melalui 
penerbitan buku Bunga Rampai Kearifan 

Lokal di Tengah-tengah Modernisasi ini. 

Mencermati setiap artikel dalam buku ini kita diajak menengok 
sejenak ke belakang, untuk melihat dan merenungi apa yang telah 
dicapai oleh leluhur kita, serta berusaha untuk memaknai berbagai 
dimensi kehidupan mereka sebagai pelajaran agar kita bisa lebih arif 
dalam melihat dinamika yang terjadi pada kehidupan masa lalu. 

Melalui buku ini, saya ingin mengajak semua kalangan untuk 
menyelami nilai-nilai luhur dan kearifan masa lalu yang tentu saja bisa 
diaktualisasikan dalam kehidupan masa kini. Nilai-nilai luhur itu 
saling bersinergi dan hidup berdampingan dengan alam sekitar 
sebagaimana terlihat dalam kehidupan masyarakat Indonesia yang 
digambarkan dalam buku ini . Dengan memahami berbagai artikel 
dalam buku ini diharapkan pula akan tumbuh rasa kecintaan kita 
terhadap warisan budaya bangsa, sekaligus mengingatkan kita 
bersama akan ketangguhan warisan budaya yang kita miliki. 

Saya yakin terbitnya buku ini merupakan kerja keras tim penyusun 
yang telah merangkai informasi dari berbagai sumber, kemudian 

iii 



menyatukannya menjadi sebttah buku yang utuh. Untuk usaha 
tersebut, saya memberikan apresiasi dan penghargaan yang tulus, 
saya juga mengucapkan terima kasih dan kebanggaan saya kepada 
Kepala Pusat Penelitian dan 'Pengembangan Kebudayaan, Badan 
Pengembangan Sumber Daya Kebudayaan dan Pariwisata, atas 
dukungannya untuk menerbitkan buku ini. Harapan saya informasi 
yang dihadirkan melalui buku ini dapat menambah kecintaan kita 
pada nilai-nilai budaya yang didukung oleh setiap suku bangsa di 
Indonesia. 

Jakarta, April 2011 
Menteri Kebudayaan dan Pariwisata 

Republik Indonesia 

Ir.Jero Wacik. S.E. 

iv 



PEN GANT AR EDITOR 
MERENTAS KEARIFAN LOKAL DI TENGAH MODERNISASI 

DANT ANT ANG AN PELEST ARIAN 

Oleh: Ade M. Kartawinata 

Konon, salah satu ciri yang mencolok di wilayah Asia Tenggara, adalah 
keragaman budayanya. Keragaman budaya ini sebagian berasal dari 
beberapa ratus suku minoritas pribumi yang menghuni pedalaman 
dan hutan di kawasan ini. Mereka dikenal dengan pelbagai istilah: 
seperti orang gunung (highlanders), orang asli (aborigines), orang hutan 
(forest people), pribumi (natives) (Lim Tech Ghee and Alberto G. Gomes, 
1990), atau juga di Indonesia dikenal dengan sebutan masyarakat 
terasing (Koentjaraningrat, 1993). Sebutan itu, sejak dikeluarkannya 
Keputusan Presiden Nomor 111 Tahun 1999, berubah menjadi 
komunitas adat terpencil, karena sebutan masyarakat terasing 
dianggap mengandung makna negatif dan sifatnya kurang tepat. Sebab, 
sekarang ini hampir tidak ada lagi masyarakat yang benar-benar 
terasing dan terisolasi. Hampir semua masyarakat bangsa yang disebut 
'terasing' telah mengalami kontak dengan luar, bahkan ada di 
antaranya yang dengan sengaja dan secara konsekuen menolak 
pengaruh luar. 

Apa yang dinyatakan oleh Lim Tech Ghee dan Alberto G. 
Gomes, tentang keragaman budaya di kawasan Asia Tenggara tersebut 
jauh sebelum itu, J.P.B de Josselin de Jong, juga mengemukakan bahwa 
kawasan ini menarik untuk kajian kebudayaan. Lengkapnya Josselin 
de Jong mengemukakan ha! itu dalam pengukuhan profesornya di 
Universit<1s Leiden pada tahun 1935, mclalui pidatonya dengan judul 
"De Maleische Archipel als Ethnologisch Studieveld", a tau diterjemahkan 
dalam Bahasa Indonesia, menjadi "Kepulauan Indonesia sebagai 
Lapangan Penelitian Etnologi" (P. Mitang, 1971). 

Dalam pidotanya itu, J.P.B de Josselin de Jong, menyebutkan, 
bahwa dalam banyak segi kepulauan Nusantara tidak kalah 
pentingnya terhadap benua Australia, malahan di masa depan daerah 
Nusantara memiliki pelbagai kemungkinan untuk diadakan penelitian 
yang sudah barang tentu hasilnya akan jauh melampaui Australia. 
Sebab, beberapa gejala yang jelas mendukung arti penting dari 
kepulauan Nusantara sebagai lapangan penelitian etnologi, adalah 
fenomena yang sambung-menyambung, bertali-temali, tidak berdiri 

v 



sendiri, terpisah-pisah satu sama lainnya sebagai unsur-unsur etnografi 
yang aneh, tetapi merupakan suatu keseluruhan yang tertutup. Gejala­
gejala itu, menurut de Jong, merupakan sistem yang kalau dikaji lebih 
dalam, dapat dipahami sebagai inti struktural dari banyak bentuk 
kebudayaan kuno di pelbagai daerah kepulauan ini. 

Dalam konteks itu, de Jong, mengatakan konsep seluruh 
kepulauan Indonesia sebagai lapangan penelitian etnologi, adalah (1) 
tersebar banyak kebudayaan yang beraneka-warna bentuknya yang 
cukup konsisten sehingga dapat dilakukan suatu metode 
perbandingan antara masyarakat-masyarakat yang mempunyai sifat­
sifat dasar yang sama yang pada akhirnya menunjukkan persamaan 
tetapi juga sekaligus perbedaan antarkebudayaan yang 
diperbandingkan itu; dan (2) sifat-sifat dasar yang melandasi semua 
kebudayaan yang tersebar di kepulauan Nusantara, merupakan 
prinsip-prinsip inti susunan dari bentuk masyarakat Indonesia zaman 
<lulu. 

Apa yang dikatakan oleh de Jong, tahun 1935 yang lalu, 
tentang kepulauan Nusantara sebagai lapangan penelitian etnologi dan 
antropologi, juga dikemukakan pada masa-masa berikutnya oleh para 
sarjana asing yang mengkaji kebudayaan di wilayah . ini. Kawasan 
Indonesia umumnya menjadi lahan subur untuk kajian kebudayaan. 
Bahkan, kalau menengok ke latar penemuan pelbagai teori dan konsep 
kebudayaan di dunia ilmu pengetahuan sejagat, tampaknya kawasan 
Nusantara, sebagai lahan subur temuan-temuan teori dan konsep­
konsep itu. Meski disadari, peneliti Indonesia sendiri sampai hari ini 
masih juga menjadi pengguna setia teori dan konsep-konsep 
kebudayaan tersebut. Tentu bukan berarti sampai saat ini, para peneliti 
kebudayaan di Indonesia tertegun diam, tetapi justeru dengan 
wujudnya buku ini, para penulis sedang mengarahkan orientasi ke 
arah itu, paling tidak mencoba mengungkapkan dan mengkaji realitas 
kebudayaan di negeri ini melalui pemikiran peneliti yang pribumi. 

Kearifan Lokal Di Tengah Modernisasi yang menjadi tajuk 
buku ini, merupakan kumpulan pelbagai tulisan yang disusun oleh 
para peneliti Pusat Penelitian dan Pengembangan Kebudayaan 
BPSDKP Kementerian Kebudayaan dan Pariwisata Republik Indonesia. 
Perbincangan kearifan lokal oleh para peneliti kebudayaan itu, 
mengungkapkan kekayaan kebudayaan di Indonesia yang beraneka­
ragam. 

vi 



Pengungkapan kearifan lokal yang terkait dengan kebudayaan 
itu, memiliki arti penting untuk menjaga keberlanjutan kebudayaan, 
sekaligus agar selalu terjaga kelestariannya. Terlebih lagi, di tengah­
tengah modernisasi yang istilahnya saat ini lebih akrab dikenal sebagai 
globalisasi. Yang dalam kenyataannya, globalisasi itu dapat menggeser 
nilai-nilai budaya lokal oleh nilai budaya asing yang berkembang 
begitu pesat di dalam kehidupan masyarakat di Indonesia, baik yang 
hidup di perkotaan maupun perdesaan. 

Padahal nilai-nilai yang terkandung di dalam kearifan lokal itu, 
sebagai sebuah konsepsi eksplisit dan implisit yang khas milik 
seseorang, suatu kelompok atau masyarakat. Suatu nilai yang 
diinginkan yang dapat mempengaruhi pilihan yang tersedia dari 
bentuk-bentuk, cara-cara, dan tujuan-tujuan tindakan secara 
berkelanjutan. Nilai yang hanya dapat disimpulkan dan ditafsirkan 
dari ucapan, perbuatan dan materi yang dibuat manusia yang 
diturunkan melalui suatu aktivitas ritual atau pendidikan. Karena itu, 
fungsi langsung nilai adalah untuk mengarahkan tingkah laku 
individu dalam situasi sehari-hari, sedangkan fungsi tidak 
langsungnya adalah untuk mengekspresikan kebutuhan dasar yang 
berupa motivasional. 

Lebih jauh, makna dari sebuah nilai dapat mengikat setiap 
individu untuk melakukan suatu tindakan tertentu, memberi arah dan 
intensitas emosional terhadap tingkah laku secara terns menerus dan 
berkelanjutan. Itu artinya, dengan nilai setiap pelaku dapat 
merepresentasikan tuntutan termasuk secara biologis dan keinginan­
keinginannya, selain tuntutan sosial tentunya. Namun demikian, 
dalam kenyataannya nilai-nilai yang scdemikian itu, hanya merupakan 
sebagian dari kehidupan masyarakat yang masih kokoh 
mempertahankan tradisi, berbeda dengan masyarakat yang mengalami 
pergesera n nilai-nilai. 

Dalam realitasnya, pergeseran nilai-nilai budaya tersebut, tidak 
jarang mengakibatkan nilai-nilai budaya lokal terlupakan dan 
sekaligus kcarifan lokal yang tumbuh da ri budaya masyarakatnya itu, 
terutama di perkotaan mengalami degradasi, sehingga cenderung 
masyarakat pengguna kebudayaan itu sendiri tidak lagi mengenal 
kearifan lokal. 

Dalam konteks itu, perlu dilakukan pelbagai upaya yang salah­
satunya adalah dengan meningkatkan apresiasi masyarakat terhadap 
nilai-nilai budaya yang dapat mewujudkan kearifan. Oleh karena itu, 

vii 



perbincangan kearifan lokal tidak dapat dipisahkan dari kebudayaan 
dan masyarakat yang menjadi pendukungnya. 

Kebudayaan dalam realitasnya sebagai satu istilah yang erat 
dengan kehidupan masyarakat. Karena kebudayaan, sebagaimana 
dikemukakan oleh para ahli antropologi, diciptakan manusia sebagai 
keseluruhan yang kompleks yang di dalamnya terkandung sistem 
pengetahuan, kepercayaan, seni, hukum, moral, adat istiadat, dan lain­
lain kemampuan serta kebiasaan yang diterima oleh masyarakat secara 
berkelanjutan melalui proses enkulturasi, sosialisasi, dan internalisasi. 
Atau, dalam bahasa keseharian proses tersebut sering disebut proses 
pembelajaran budaya. 

Dengan demikian, kebudayaan sebagai satu istilah yang erat 
dengan kehidupan masyarakat. Untuk itu, manusia menciptakan 
kebudayaan. Karena itu, dalam konteks pengertian kebudayaan, sukar 
mendapatkan satu definisi yang lengkap dalam arti definisi yang tegas 
dan terperinci untuk dapat menjelaskan konsep kebudayaan, karena 
sampai kini pun para ahli antropologi setidaknya masih diliputi oleh 
dua aliran dalam pemahaman kebudayaan, yaitu: (1) aliran behavioral; 
dan (2) aliran ideational. Aliran yang pertama, menyatakan, bahwa 
kebudayaan dilihat sebagai a total way of life yang dalam kehidupan 
sehari-hari manusia dipengaruhi oleh tujuh unsur kebudayaan, yaitu: 
bahasa, sistem teknologi, sistem ekonomi, organisasi sosial, sistem 
pengetahuan, kesenian, dan sistem religi. Sedangkan, aliran yang 
kedua lebih menekankan, bahwa kebudayaan sebagai sesuatu yang 
abstrak, sesuatu yang bersifat gagasan dan pemikiran yang berfungsi 
untuk membentuk pola perilaku yang khas pada suatu komunitas 
pendukung kebudayaan. 

Dari pengertian kebudayaan itu, tampak kebudayaan sebagai 
wahana dan wacana bagi masyarakat untuk terus menerus 
menyesuaikan diri atau merespons perubahan baik yang diakibatkan 
dari dalam maupun perubahan dari luar kebudayaannya tanpa hams 
menghilangkan identitas kebudayaannya. Respons penyesuaian diri 
masyarakat seperti itulah yang kemudian dikenal sebagai proses untuk 
menjadi pintar dan berpengetahuan warga masyarakat guna 
mempertahankan dan melangsungkan kehidupannya. Peneguhan 
terns menerus hal serupa itu, dalam praktek kebudayaan dikenal 
sebagai tradisi. 

Tradisi berarti traditum, segala sesuatu yang ditansmisikan, 
diwariskan oleh masa lalu ke masa sekarang, berupa pola-pola atau 

viii 



citra (i111nge) dari tingkah laku termasuk di dalamnya kepercayaan, 
aturan, anjuran dan larangan untuk menjalankan kembali pola-pola 
tingkah laku yang terus menerus mengalami perubahan. Dalam 
prakteknya, tradisi berwujud pada suatu aktivitas yang dilakukan 
secara terns menerus dan berulang sebagai upaya peneguhan pola-pola 
tingkah laku yang bersandar pada norma-norrna bagi tindakan­
tindakan di masa depan. Perwujudan tradisi seperti itu, berupa 
aktivitas sekitar daur kehidupan, lingkungan alam, dan lingkungan 
sosial yang kemudian diinterpretasi sebagai pengetahuan lokal atau 
juga disebut kearifan lokal. 

Dalam pengertian kebahasaan kearifan lokal, berarti kearifan 
setempat (local wisdom) yang dapat dipahami sebagai gagasan-gagasan 
lokal yang bersifat bijaksana, penuh kearifan, bernilai yang tertanam 
dan diikuti oleh warga masyarakatnya. Dalam konsep antropologi, 
kearifan lokal dikenal pula sebagai pengetahuan setempat (indigenous 
or local knowledge), atau kecerdasan setempat (local genius), yang 
menjadi dasar identitas kebudayaa n (cultural identity). 

Pengertian kearifan lokal dalam perbincangan ini, adalah 
jawaban kreatif terhadap situasi geografis-politis, historis, dan 
situa.sional yang bersifat lokal yang mengandung sikap, pandangan, 
dan kemampuan suatu masyarakat di dalam mengelola lingkungan 
rohani dan jasmaninya. Semua itu, sebagai upaya untuk dapat 
memberikan kepada warga masyarakatnya suatu daya tahan dan daya 
tumbuh di wilayah di mana masyara kat itu berada. 

Lantaran itu, kearifan lokal merupakan perwujudan dari daya 
tahan dan daya tumbuh yang dimanifestasikan melalui pandangan 
hidup, pengetahuan, dan pelbagai strategi kchidupan yang berupa 
aktivitas yang dilakukan oleh masyarakat lokal untuk menjawab 
berbagai masalah dalam pemenuhan kebutuhan hidupnya, sekaligus 
memelihara kebudayaannya. Dalam pengertian inilah kearifan lokal 
sebagai jawaban untuk bertahan dan menumbuhkan secara 
berkelanjutan kebudayaan yang didukungnya. 

Setiap masyarakat termasuk masyarakat tradisional, dalam 
konteks kearifan lokal seperti itu, pada dasarnya terdapat suatu proses 
untuk menjadi pintar dan berpengetahuan. Hal itu berkaitan dengan 
adanya keinginan agar dapat mempertahankan dan melangsungkan 
kehidupan, sehingga warga masyarakat secara spontan memikirkan 
cara-cara untuk melakukan, membuat, dan menciptakan sesuatu yang 
diperlukan dalam mengolah sumber daya alam demi menjamin 

ix 



keberlangsungan dan ketersedianya sumber daya alam tanpa 
mengganggu keseimbangan alam. 

Dalam proses tersebut suatu penemuan yang sangat berharga 
dapat terjadi tanpa disengaja. Artinya, setiap warga masyarakat dapat 
menghimpun semua informasi itu dan melestarikannya, serta 
mewariskannya turun temurun sebagai upaya melangsungkan 
kehidupannya. 

Sejalan dengan perubahan budaya yang menerpa kehidupan 
masyarakat, masyarakat juga secara perlahan mengembangkan 
pengetahuan yang telah diwariskan, dan kemudian menciptakan 
metode untuk membangun pengetahuan. Penciptaan pengetahuan itu 
pada dasarnya merupakan cara-cara atau teknologi asli (indigenous 
ways) guna mendayagunakan sumber daya alam bagi kelangsungan 
kehidupan masyarakatnya. Oleh karena itu, masyarakat 
mengembangkan suatu sistem pengetahuan dan teknologi yang asli -
suatu kearifan lokal (indigenous or local knowledge), yang mencakup 
berbagai macam cara untuk mengatasi kehidupan, seperti kesehatan, 
pangan dan pengolahan pangan, serta konservasi tanah. 

Kearifan lokal yang sedemikian itu, umumnya berbentuk 
tradisi lisan, dan lebih banyak berkembang di daerah perdesaan. 
Pengetahuan itu dikembangkan karena adanya kebutuhan untuk 
menghayati, mempertahankan, dan melangsungkan hidup sesuai 
dengan situasi, kondisi, kemampuan dan nilai-nilai yang dihayati di 
dalam masyarakatnya. Karena itu, pengetahuan lokal menjadi bagian 
dari cara hidup mereka yang arif, agar dapat memecahkan segala 
permasalahan hidup yang mereka hadapi, sehingga mereka dapat 
melangsungkan kehidupannya, bahkan, dapat berkembang secara 
berkelanjutan. 

Kadangkalanya, pengetahuan lokal seperti ini biasa disebut 
sebagai suatu bentuk kearifan masyarakat yang dianggap tidak relevan 
dan tidak memiliki kekuatan untuk memenuhi tuntutan kebutuhan 
produktivitas dalam dunia modern. Dalam situasi semacam inilah 
pengetahuan lokal kerap ditinggalkan pendukungnya, hanya karena 
dinilai tidak rasional dan moderen. Padahal pengetahuan lokal yang 
dianggap tidak rasional dan bersifat tradisional serta kerapkali 
dianggap unik itu masih dapat dijumpai dan berkembang di dalam 
kehidupan masyarakat, terutama di perdesaan untuk menjawab 
perubahan lingkungan alam saat ini. Bahkan, pada sebagian 
masyarakat perdesaan kearifan lokal serupa ini merupakan bagian 

x 



yang tidak terpisahkan dari politik ketahanan pangan mereka. Dalam 
konteks itulah, kearifan lokal menjadi bagian yang tidak terpisahkan 
dari kehidupan masyarakat, seperti digambarkan clan diuraikan oleh 
para penulis buku ini. 

lsi yang terkandung dalam tulisan-tulisan yang terangkum 
dalam buku ini secara umum memperlihatkan gambaran-gambaran 
mengenai kearifan lokal yang mencakup semua aspek kehidupan 
masyarakat, termasuk pengelolaan lingkungan hidup. Dalam 
kumpulan tulis m1 p un dikemukakan juga tentang praktek 
pengetahuan lokal yang dikembangkan masyarakat itu bersifat 
dinamis, dan dapat beradaptasi dengan sistem pengetahuan dan 
teknologi dari luar yang selalu berubah, sehingga pengetahuan yang 
dari luar itu dapat sepadan dengan kondisi lokal mereka. ltu artinya, 
kearifan lokal bagi kehidupan mereka dapat menjadi solusi dalam 
keberlangsungan kehidupannya. 

Buku ini memuat sepuluh tulisan yang terbagi ke dalam tiga 
bagian, yaitu: (1) Kearifan Lokal dalam Membangun Relasi Sosial; (2) 
Kearifan Lokal, Religi dan Komunitas Adat; serta (3) Kearifan Lokal 
dan Tantangan Pelestarian Lingkungan Hidup. Tiga tulisan yang 
terangkum dalam bagian kesatu, masing-masing berjudul (1) lnisiatif 
Perempuan dalam Menentukan Pasangan Hidup, (2) Seudati Sebagai 
Media lnteraksi Sosial Masyarakat Aceh, dan (3) Tradisi Pasola Antara 
Kekerasan dan Kearifa n Lokal; kemudian dua tulisan pada bagian 
kedua, masing-masing berjudul: (4) Kaharingan: Perjuangan 
Masyarakat Adat Dayak Ngaju di Kabupaten Kotawaringin Dahulu 
dan Sekarang, dan (5) Eksistensi Masyarakat Hindu Tolotang Sulawesi 
Selatan; dan lima tulisan berikutnya diungkapkan pada bagian ketiga, 
yang masing-masing berjudul: (6) Patorani: Sang Pemburu lkan 
Terbang, (7) Di Atas Bukit Santri, Di Bawah Langit Illahi Kearifan 
Spiritual Pengelolaan Hutan Santri di Pesan-Trend Ilmu Giri, Dusun 
Nogosari, Desa Selopamioro Kecamatan Imogiri Bantu!, (8) Kearifan 
Lokal dan Politik ldentitas: Menjawab Tantangan Global Strategi 
Masyarakat Adat dalam Kasus Pembalakan Hutan di Kalimantan Barat, 
(9) Rasionalisasi dan Kearifan Studi Pengelolaan Listrik Mikro Hidro 
pada Komunitas Petungkriyono, dan (10) Keserakahan Global Yang 
Menang Kearifan Lokal Yang Malang Proses Marginalisasi Masyarakat 
Dayak di Kalimantan Barat. 

lnisiatif perempuan dalam menentukan pasangan hidup, 
diungkapkan oleh penulisnya sebagai suatu mekanisme dan proses 

xi 



meminang yang hidup di tengah-tengah tradisi yang biasanya suatu 
inisiatif meminang dilakukan oleh pihak laki-laki, tetapi dalam uraian 
tulisan ini inisiatif meminang datang dari pihak perempuan. Jadi 
menurut penulisanya, perempuan lah yang berinisiatif menentapkan 
pilihan, sementara pihak laki-laki menjadi pihak yang berhak menolak 
pinangan jika tidak sesuai dengan keinginannya. Proses awal 
peminangan ini disebut ngemblok, yang artinya keluarga pihak 
perempuan berkunjung ke pihak laki-laki untuk mengemukakan 
maksud mempersunting anak laki-lakinya sebagai suami anak 
gadisnya. Dalam ngemblok, jika disetujui maka akan dilanjutkan dengan 
penetapan hari yang tepat untuk dilangsungkan perkawinan atau 
disebut patekan dino, kemudian dilakukan tahapan-atahapan lainnya 
hingga proses ini ditutup dengan akad nikah dan selamatan yang 
biasanya diisi dengan berbagai hiburan. 

Tulisan berikunya bertajuk "seudati sebagai media interaksi 
sosial masyarakat Aceh". Dalam tulisan m1, penulisnya 
mengungkapkan, bahwa seudati adalah media komunikasi dan 
interaksi sosial dalam bentuk tarian yang menyampaikan pesan 
kearifan lokal tentang pelajaran hidup beragama, bermasyarakat, dan 
memberikan semangat membela kepentingan negara dengan 
mengutamakan musyawarah untuk mufakat. Walau di masa lalu 
seudati juga berfungsi sebagai media yang dinanti-nanti kalangan anak 
muda sebagai media mencari jodoh atau berpacaran, sementara 
dengan perkembangan jaman dan teknologi, fungsi yang terkandung 
dalam seudati itu telah bergeser bahkan sudah tidak berfungsi lagi. 

Tulisan lainnya, berjudul "tradisi Pasola antara kekerasan dan 
kearifan lokal". Penulisnya mengemukakan, bahwa kekerasan dalam 
tradisi ini seperti pada perang sungguhan, para pelaku menunggang 
kuda dengan saling melempar lembing kayu. Saat saling lempar 
lembing itu tidak sedikit pelaku pasola yang terkena lembing sehingga 
terluka dengan tetesan dan ceceran darah, bahkan ancaman kematian. 
Namun demikian, diantara pelaku tidak menimbulkan dendam. 
Mereka percaya setiap tetesan dan ceceran darah di tanah akan 
mendatangkan kesuburan dan berkah yang melimpah saatnya panen 
tiba. Itu artinya, tradisi ini mengesankan kekerasan di satu sisi, sedang 
di sisi lainnya mengandung kearifan. Dalam pengertian ini, tradisi 
pasola dimaknai sebagai kearifan lokal yang mampu meredam 
kekerasan yang kerap berlaku di masyarakat. 

xii 



Kaharingan: perjuangan masyarakat adat Dayak Ngaju di 
Kabupaten Kotawaringin dahulu dan sekarang, merupakan tulisan 
berikutnya dalam buku m1. Sebagaimana, dikemukakan oleh 
penulisnya Kaharingan merupakan salah satu kepercayaan yang cukup 
besar penganutnya. Karena itu, menurut penganutnya Kaharingan 
tidak dimulai sejak zaman tertentu, melainkan keberadaannya telah 
wujud sejak awal penciptaan, sejak Ranying Hatalla Langit menciptakan 
alam semesta. Artinya, para penganutnya berkeyakinan Kaharingan 
telah ada sejak beribu-ribu tahun sebelum datangnya agama Hindu, 
Buddha, Islam dan Kristen. Dalam perjalanan sejarah, tampaknya 
kedatangan agama-agama tersebut menyebabkan Kaharingan 
dipandang sebagai agama Helo (agama lama), agama Huram (agama 
kuno), atau agama Tato-hiang (agama nenek moyang). Dalam konteks 
itulah, tulisan ini mengulas perjuangan masyarakat adat Dayak Ngaju 
di kabupaten Kotawaringin dahulu dan sekarang untuk mengatasi 
kebimbangan ketika dihadapkan kepada kondisi yang dilematis, di 
satu sisi mereka mempunyai kepercayaan yang berbeda dengan agama 
Hindu, di sisi lainnya mereka harus menerima agama Hindu sebagai 
bagian dari kepercayaan mereka. 

Eksistensi masyarakat Hindu Tolotang Sulawesi Selatan, 
demikian judul tulisan dalam buku ini. Konon menurut penulisnya, 
kepercayaan Tolotang bukan sekadar kepercayaan lokal masyarakat 
Bugis, tetapi telah mendapatkan pengaruh Hindu Buddha. Ditilik dari 
latar belakang sejarahnya Pulau Sulawesi, menurut penulisnya 
memang tidak merniliki catatan sejarah pada masa Hindu-Buddha, 
seperti biasanya yang diwujudkan dalam pelbagai tinggalan bendawi 
(tangible). Meskipun demikian, disimak dari tinggalan non-bendawi 
(intnngihle) Hindu-Buddha masih tampak dijumpai pada penggunaan 
kata atau istilah yang berkaitan dengan Hindu, seperti sawata dalam 
bahasa Bugis yang artinya sama dengan kata dewata dalam agama 
Hindu. Atau, Sawata SeuwaE, sebutan kepada Tuhan Yang Maha Esa 
berasal dari kata Saiwa atau Siwa, kemudian nama tempat (toponimi), 
dan orientasi pemujaan kepada Tuhan dan leluhur yang dikenal 
sebutan dewa yadnya dan pitm yadnya. Selain mengenal pula konsep 
karmn phala yang dalam bahasa Bugis disebut dengan baliwindru yang 
berarti lawan atau balasan terhadap perbuatan. ltu artinya, kearifan 
dalam perwujudan kepercayaan Tolotang menyerap pelbagai unsur 
yang ada di sekitar lingkungan tempatnya tumbuh, sehingga tidak 
menimbulkan berbagai persoalan mempertahankan keberadaannya. 

xiii 



Patorani: sang pemburu Ikan Terbang, tulisan ini digambarkan 
oleh penulisnya sebagai manifestasi kearifan lokal nelayan dalam 
memaknai penangkapan ikan di laut. Sudah sejak lama nelayan di 
Galesong mengenal serta mengembangkan berbagai jenis usaha 
penangkapan ikan tanpa merusak lingkungan tempatnya mencari 
nafkah. Pada umumnya, jenis usaha yang dilakukan secara tradisional 
bersandar pada sistem pengetahuan dan peralatan yang sederhana. 
Pengetahuan lokal yang kemudian diwujudkan dalam peralatan 
penangkapan ikan diwariskan dari generasi ke generasi berikutnya 
melalui tradisi yang dipelihara terus menerus. Dalam konteks itulah, 
penulis tulisan ini memperhatikan bagaimana tradisi nelayan yang 
hidup di lingkungan itu diwariskan, yang tentunya sejalan dengan 
pandangan mereka tentang lingkungan, tanpa mengganggu 
keseimbangan alam. Tradisi seperti itu, kerapkali dipandang sebagai 
pengetahuan lokal yang mengandung kearifan masyarakat yang 
kemudian dimaknai sebagai kearifan lokal. 

Di atas Bukit Santri, di bawah Langit Illahi kearifan spiritual 
pengelolaan hutan santri di Pesan-Trend Ilmu Giri, Dusun Nogosari, 
Desa Selopamioro Kecamatan Imogiri Bantul. Tulisan iru, 
mengemukakan tentang bagaimana upaya penduduk memaknai 
keberadaan hutan seluas 160 Hektar yang tumbuh di atas tanah milik 
baik petani secara perorangan maupun secara kolektif. Model 
pengelolaan hutan ini dikenal sebagai hutan santri. Model pengelolaan 
hutan ini digerakkan oleh Pesan-Trend Ilmu Giri, yang tentunya 
pengelolaan hutan ini berbeda dengan pengelolaan hutan kebanyakan 
yang lebih menekankan memperoleh keutungan dan nilai ekonomi 
yang sebesar-besarnya, dalam model pengelolaan hutan santri ini 
pengelolaan hutan lebih disandarkan pada nilai-nilai spiritualitas 
agama, sekaligus dapat memenuhi kebutuhan ekonomi tanpa merusak 
lingkungan. Karena itu, model pengelolaan hutan santri ini termasuk 
dalam kategori eco-religi yang memaknai kearifan lokal. 

Kearifan lokal dan politik identitas: menjawab tantangan 
global strategi masyarakat adat dalam kasus pembalakan hutan di 
Kalimantan Barat. Tulisan itu, mengungkapkan keresahan masyarakat 
adat Dayak Than dalam menghadapi kasus pembalakan hutan tempat 
mereka berpencaharian dan menjalankan kehidupannya. Sebab, bagi 
masyarakat adat Dayak lban, hutan adalah ibu bagi mereka, di situ 
mereka diberi makan, di situ pula mereka didik dan dibesarkan. Dalam 
realitasnya, mereka menghadapi tantangan bukan hanya menjaga 
kelangsungkan hutan tempat mereka hidup, tetapi juga menghadapi 

xiv 



tantangan dari hutan mereka yang semakin berkurang luasnya oleh 
kegiatan ekonomi produksi dari hutan itu oleh perusahaan-perusahaan 
besar untuk keuntungan bukan penduduk setempat. Itu artinya, di 
satu sisi mereka dituntut melestarikan hutanya, di sisi lainnya mereka 
tidak boleh memproduksi hutan tempatnya hidup. Namun demikian, 
keinginan kehidupan yang layak seperti hidup layaknya masyarakat 
lainnya dari Warga negara Indonesia (WNI), tampaknya tidak bisa 
dicapai mereka. Mereka terkena berbagai aturan berkenaan dengan 
pengelolaan hutan, meskipun mereka tidak bisa menapikan ajakan 
para cukong kayu yang memanfaatkan penduduk tempatan untuk 
kegiatan penebangan. Cara serupa ini, dikenal sebagai illegal logging. 
Meski mereka berbuat seperti itu, mereka tetap dapat memaknai hutan 
sebagai tempatnya hidup, karena itu kesan kearifan lokal terkait 
dengan penebangan hutan masih terjaga oleh mereka dibanding 
penebangan yang dilakukan oleh perusahaan besar yang memperoleh 
ijin negara. 

Rasionalisasi dan kearifan studi pengelolaan listrik mikro 
hidro pada komunitas Petungkriyono. Dalam tulisan ini, penulis 
mengungkapkan bagaimana masyarakat setempat mengoptimalkan 
sumberdaya alam untuk memenuhi keperluan enerji listrik mereka 
melalui pengelolaan listrik tenaga mikro hidro (PLTMH), tanpa 
mengganggu keseimbangan alam. Lahirnya listrik yang memanfaatkan 
aliran sungai yang ada di sekitar kehidupan mereka, bukan suatu 
kegiatan instan, tetapi melalui suatu proses yang cukup panjang dan 
lama. Proses berpikir panjang, yang dilalui masyarakat dalam 
pengelolaan PLTMH ini telah melahirkan solusi yang arif atas 
pemenuhan kebutuhan listrik. Itu artinya, kearifan tidak sekadar 
diperoleh dari warisan, tetapi terus-menerus diproduksi dari proses 
berpikir atas permasalahan yang dihadapi dengan mengoptimalkan 
potensi yang dimiliki secara bijak. 

Keserakahan global yang menang kearifan lokal yang malang 
proses marginalisasi masyarakat Dayak di Kalimantan Barat. Itulah 
judul yang terakhir dalam himpunan buku ini. Tulisan itu, 
menggambarkan, bagaimana proses marginalisasi masyarakat Dayak 
dalam menghadapi terpaan global yang begitu deras di tengah 
memperkokoh kearifan lokalnya terus terjadi dalam kehidupan 
masyarakat Dayak di Kalimantan Barat. Masyarakat Dayak, realitasnya 
masih hidup di daerah pedalaman Provinsi Kalimantan Barat yang 
berpencaharian sebagian besar dari sektor kehutanan dan pertanian 
tradisional. Hutan merupakan area untuk mencari kayu, gaharu, madu 

xv 



dan berburu binatang, selain untuk cadangan perluasan perladangan. 
Sistem pertanian tradisional sangat bergantung pada ketersediaan 
sumberdaya alam berupa tanah. Namun begitu, mereka hanya 
memanfaatkan sumberdaya alam sebatas keperluan minimum sesuai 
tuntutan adat serta perluasan areal penggarapan tanah pun hanya 
yang termasuk dalam batas wilayah hukum adatnya. Di tengah mereka 
menjaga kelangsungan dan kelestarian lingkungan alamnya, terpaan 
pemanfaatan hutan oleh pihak luar begitu deras sehingga menggeser 
pemanfaatan hutan oleh masyarakat adat itu sendiri. Itu artinya, 
seringkali berlangsung proses deforestasi wilayah mereka. Proses 
itulah yang kerapkali memarginalisasikan kehidupan masyarakat adat 
Dayak di provinsi Kalimantan Barat. Karena itu, seperti disimpulkan 
dalam tulisan ini, tidak mengherankan manakala kearifan lokal yang 
mereka agungkan untuk pelestarian lingkungan tergores oleh 
pemanfaatan hutan yang berlebih. Kearifan lokal hanya ada dan 
menjadi milik masyarakat adat, sedangkan rasionalisasi ekonomi 
mengatasnamakan globalisasi untuk menguras kekayaan alam mereka. 

Menyimak kumpulan tulisan yang dihimpun dalam buku ini, 
secara umum pendekatan yang digunakan oleh para penulis adalah, 
hubungan sebab-akibat untuk melihat kehidupan masyarakat sebagai 
pusat perhatian, dan pemerintah dengan lembaga-lembaganya atau 
kegiatan yang berkaitan dengan itu sebagai faktor penyebab dari 
berbagai masalah kehidupan yang dihadapi warga masyarakat 
pendukung kebudayaan. Pendekatan itu, dalam sosiologi dan 
antropologi yang kerapkali melihat corak kehidupan masyarakat yang 
masih mengamalkan pengetahuan sebagai hasil dari hubungan 
variabel bebas dengan variabel tergantung. Fokus yang 
menitikberatkan perhatiannya kepada kehidupan masyarakat 
diperlakukan sebagai variabel tergantung, sedangkan faktor penyebab 
dari pelbagai masalah yang dihadapi masyarakat disebut variabel 
be bas. 

Dengan pendekatan seperti itu, maka yang dihasilkan adalah 
kumpulan tulisan yang melihat hubungan masyarakat lokal dengan 
lembaga-lembaga yang ada di luar mereka, dan pemerintah di pihak 
lainnya, dari perspektif penduduk lokal itu sendiri menjadi sulit 
dilakukan. Lantaran interpretasi para penulis buku ini, tidak dibangun 
oleh suatu kerangka konsep atau teori sebagaimana lajimnya dilakukan 
dalam penelitian kebudayaan yang menggunakan pendekatan sebab­
akibat. 

xvi 



Andai saja, para penulis buku m1 menguraikan dan 
menjelaskan setiap tulisannya berdasarkan interpretasi kebudayaan, 
dengan berbingkai konsep atau teori kebudayaan, ataupun interpretasi 
budaya penduduk lokal itu sendiri. Sudah barang tentu, akan 
menghasilkan suatu gambaran etnografi yang utuh tentang perubahan 
sosial, budaya, dan proses ketahanan budaya mereka dalam merespons 
setiap pengaruh yang menerpanya. 

Dalam perspektif etnografi seringkali penggambaran 
kebudayaan tidak dapat dilepaskan dari fenomena dan realitas 
pemakai bahasa, sistem teknologi, sistem ekonomi, organisasi sosial, 
sistem pengetahuan, kesenian, dan sistem religi, termasuk di dalamnya 
gagasan dan pemikiran yang berfungsi untuk membentuk pola 
perilaku yang khas pada suatu komunitas pendukung kebudayaan 
tersebut. Di sana sini dalam buku ini, memang juga ditemukan 
penggambaran tentang aktivitas subsistens, ekologi, dan organisasi 
sosial, termasuk juga identifikasi tentang suatu aspek dari kebudayaan 
material oleh masing-masing penulis. Namun penggambaran itu tidak 
terintegrasi, dan mengabaikan setiap unsur atau aspek kebudayaan 
yang sebenarnya masing-masing berfungsi sebagai jawaban kreatif 
terhadap situasi yang dihadapi. 

Terlepas dari realitas konseptual dan teoretik yang diabaikan 
oleh para penulis, buku ini tetap menarik dan amat bermanfaat sebab 
melalui buku ini pembaca akan memperoleh informasi yang baik 
tentang budaya masyarakat lokal. Dalam uraian buku ini secara 
kultural masyarakat yang dijadikan sasaran penulisan, tampak berbeda, 
tetapi mereka memiliki kesamaan-kesamaan tertentu terutama pada 
pemahaman kearifan lokal yang dijadikan sandaran dan upaya 
keberlangsungan lingkungan sekitar tempat mereka hidup. Artinya, 
pembaca dapat belajar dan menarik manfaat yang banyak dari 
membaca buku ini. 

Salah satu dari manfaat itu, yang dapat dipetik pembaca, 
adalah interpretasi tentang adanya konsep pelestarian dalam konteks 
kebudayaan yang sebagian besar tidak dapat dipisahkan dari sistem 
nilai budaya dan pandangan hidup pelaku kebudayaan itu sendiri. 
Selain, konsep yang datang dari pihak kekuasaan politik. Dalam 
tataran kebudayaan pelestarian merupakan konsep-konsep mengenai 
apa yang hidup dalam alam pikiran sebagian besar warga 
masyarakatnya mengenai apa yang mereka anggap bernilai, berharga 
dan penting sehingga masih dianggap berfungsi sebagai suatu 

xvii 



pedoman yang dapat memberi arah dan orientasi untuk kehidupan 
warga masyarakatnya kelak. 

Arah dan orientasi kehidupan itulah yang menjadi konsep 
ideal yang menjadi pendorong kuat bagi kehidupan warga 
masyarakatnya. Artinya, seperti dimaksudkan oleh para penulis buku 
ini dalam merentas kearifan lokal di tengah modernisasi sangat 
tergantung dari keberfungsiannya kearifan di dalam masyarakatnya 
itu sendiri. Atau, seberapa kuat kah pemangku kebijakan tentang 
kebudayaan memberikan perlindungan bagi keberlangsungan kearifan 
lokal itu. 

Daftar Pustaka 

J.P.B de Josselin de Jong. 1971. Kepulauan Indonesia sebagai Lapangan 
Penelitian Etnologi. Terjemahan P. Mitang. Jakarta: Bhratara. 

Koentjaraningrat. 1993. Masyarakat Terasing di Indonesia. Jakarta: Penerbit 
PT Gramedia Pustaka Utama. 

Lim Teck Ghee and Alberto G. Gomes (Ed). 1990. Tribal Peoples and 
Development in Southeast Asia. Kuala Lumpur: Department 
of Anthropology and Sociology, University of Malaya (Special 
unnumbered issue of Manusia dan Masyarakat). 

xviii 



Daftar Isi 

Kata Sambutan 
Menteri Kebudayaan dan Pariwisata...... .. ... .... .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . iii 
Ir. Jero Wacik S.E. 

Pengantar Editor .................. . .... ... ......... .. .. . ................... ....... ...... . v 
Ade M. Kartawinata 

BAGIAN 1: 
KEARIFAN LOKAL DALAM MEMBANGUN RELASI SOSIAL 

Inisiatif Perempuan dalam Menentukan Pasangan Hid up...... ....... .. 1 
S. Dloyana Kusumah 

Seudati sebagai Media Interaksi Sosial Masyarakat Aceh.. ... ... .. .. ... 63 
RR Nur Suwarningdyah 

Tradisi Paso la antara Kekerasan dan Kearifan Lokal. ......... ............. 83 
Mikka Wildha Nurrochsyam 

BAGIAN 2: KEARIFAN LOKAL, RELIGI DAN KOMUNITAS ADAT 

Kaharingan: Perjuangan Masyarakat Adat Dayak Ngaju 
di Ka bu paten Kotawaringin Timur, Dahulu dan Sekarang. ..... .. . .. . . . 93 
Damardjati Kun Marjanto 

Eksistensi Masyarakat Hindu Tolotang, Sulawesi Sela tan.. .. ........... 127 
Budiana Setiawan 

BAGIAN3: 
KEARIFAN LOKAL DAN TANTANGAN PELESTARIAN 
LINGKUNGAN HIDUP 

Patorani: Sang Pemburu Ikan Terbang......... .. . . . . . . .. . . . .. . . . .. . . . . . . .. . . . . . 161 
Nasruddin 

Di Atas Bukit Santri, Di Bawah Langit Illahi 
Kearifan Spiritual Pengelolaan Hutan Santri di Pesan--Trend Ilmu Giri, 
Dusun Nogosari, Desa Selopamioro, Kecamatan Imogiri, Bantu!... .. 197 
Unggul Sudrajat 

Kearifan Lokal dan Politik Identitas: Menjawab Tantangan Global? 
Strategi Masyarakat Adat Dalam Kasus Pembalakan Hutan 
di Kalimantan Barat....... ... ... ..... ....................... .. ..... .... ...... .... ... ..... 211 
Sugih Biantoro 

xix 



Rasionalisasi dan Kearifan: Studi Pengelolaan Listrik Mikro Hidro 
pada Komunitas Petungkriyono......... ................ ....... .. .......... .... ... . 235 
Bakti Utama 

Keserakahan Global yang Menang, Kearifan Lokal yang Malang: Proses 
Marginalisasi Masyarakat Dayak di Kalimantan Barat ..... .... ....... ... 255 
Bambang H. Suta Purwana 

xx 



INISIATIF PEREMPUAN DALAM MENENTUKAN 
PASANGAN HIDUP 

Oleh: S. Dloyana Kusumah 

Dimensions of marriage in the traditioan of Java should be preceded by a 
proposed activity is generally done by the male to the female family . Thus the 
initiative to come to her house is a family man rather than women. However 
there are other variations in this marriage tradition, which is tradition that 
women propose that done by the family of the women to the family of man. If 
during this tradition is only known to the community Pariaman in West 
Sumatera, was found also in Tuban in East Java Province. In Tuban, the 
tradition of the family is proposed to be done by the female to male whose 
chosen, however the men have the right to refuse. Impact of the tradition 
closely related to the pattern of relationships within the family/household, 
especially in terms of the division role. 

Pengantar 

Secara konseptual, perkawinan dan berbagai upacara di 
sekitarnya merupakan bagian dari teori evolusi dalam pembentukan 
keluarga. Tahapan di dalam proses pembentukan keluarga yaitu, dari 
promiskuitas sampai pada perkawinan eksogami dan endogami. Di 
dalam kegiatan perkawinan itu sendiri, dapat dipastikan akan 
didahului oleh berbagai upacara yang dapat dikategorikan sebagai 
bagian dari upacara daur hidup manusia. Demikian juga apabila 
dikaitkan dengan teori atas religi, sesungguhnya inti dari berbagai 
upacara tersebut adalah pernyataan dari konsepsi orang Jawa sebagai 
upacara agar hidup "slamet" . 

Orang Jawa sebagai mana juga manusia lainnya, mempunyai 
tiga kebutuhan dasar dalam kehidupannya, yaitu kebutuhan biologis, 
kebutuhan sosial, dan kebutuhan integratif, yakni hasrat untuk 
reproduksi, memperoleh kesenangan, kehangatan, kasih sayang dan 
sebagainya yang bisa diperoleh melalui pranata perkawinan (Nur 
Syam, 2007). Sebuah perkawinan akan terjadi ketika sepasang laki-laki 
dan perempuan demikian juga orang-orang di sekitarnya sepakat 
untuk meningkatkan hubungan pasangan tersebut menjadi pasangan 
suami istri. Sebelum peristiwa perkawinan itu sendiri terlaksana, 
secara teoretis selalu didahului oleh suatu tahapan penting dan sangat 
menentukan yakni proses meminang. 

1 



Keanfan Lokal d1 Tengah Modern1sasi 

Selain sistern perkawinan rnelalui cara pelarnaran biasa, di 
kalangan rnasyarakat Jawa dikenal juga sistern perkawinan rnagang 
atau ngenger, ialah seorang jejaka yang telah rnengabdikan dirinya 
pada kerabat si gadis: sistern perkawinan trirnan, yaitu seorang yang 
rnendapatkan istri sebagai pernberian atau penghadiahan dari salah 
satu lingkungan keluarga tertentu, rnisalnya keluarga keraton atau 
keluarga priayi agung, sistern perkawinan ngunggah-ngunggahi, di 
rnana justru dari pihak si gadis yang rnelarnar si jejaka; dan sistern 
perkawinan peksan atau paksa, yakni suatu perkawinan antara seorang 
laki-laki dan perernpuan atas kernauan orang tua rnereka. Pada 
urnurnnya perkawinan sernacarn ini banyak terjadi dalarn perkawinan 
anak-anak atau perkawinan di rnasa lalu. 

Dapat dikatakan bahwa dalarn banyak kebudayaan, suatu 
perkawinan harnpir selalu didahului dengan kegiatan rnerninang yang 
dilakukan oleh pihak laki-laki kepada kaurn perernpuan, artinya, 
inisiatif untuk rnendatangi rurnah keluarga perernpuan berasal dari 
pihak laki-laki bukan keluarga perernpuan. 

Di wilayah Kabupaten Tuban, terdapat suatu tradisi 
perninangan yang dilakukan oleh keluarga perernpuan, sehingga 
keluarga perernpuanlah yang berhak rnenentukan siapa calon rnenantu 
yang akan dipilihnya. Narnun dernikian, keluarga laki-laki juga 
rnernpunyai hak untuk rnenolak pinangan tersebut. Dalarn tradisi 
seperti itu, seorang perernpuan dari keluarga kaya raya atau berwajah 
cantik jelita relatif rnudah rnencari jodoh dibandingkan dengan 
perernpuan yang tidak kaya dan tidak cantik. Situasi tersebut, diduga 
rnelahirkan sernacarn diskrirninasi perlakuan terhadap keluarga yang 
tidak kaya. Untuk rnenyikapi kondisi seperti itu, status keluarga kaurn 
perernpuan kernudian rnernpunyai peran yang besar untuk terlibat 
dalarn proses perkawinan. Selain itu di kalangan rnasyarakat pedesaan 
terdapat sernacarn rasa ketakutan "fear culture" jika dalarn usia tertentu 
anak perernpuannya belurn kawin. Tidak heran apabila banyak 
keluarga yang tergesa-gesa rnengawinkan anak perernpuannya 
"dipaksa" untuk rnenikah sekalipun belurn cukup urnur. 

Di desa-desa tertentu dalarn wilayah adrninistratif Kabupaten 
Tuban, dijurnpai kenyataan yang kurang rnenyenangkan, yakni 
rnenjadi janda agaknya lebih baik dibanding rnenjadi perawan tua, 
hingga posisi atau status seorang perernpuan rnenjadi sangat rentan 
dibandingkan dengan laki-laki baik dalarn kehidupan berurnah tangga 
rnaupun alarn kehidupan sosial kernasyarakatan. 

2 



ln1s1at1f Pere mpuan dalam Menenlukan F>asangan H1dup 

Ketika perubahan sosial berlangsung, corak dan bentuk 
perkawinan pun mengalami perubahan, antara lain makin longgarnya 
ikatan perkawinan termasuk dalam proses peminangan. Hal tersebut 
diduga karena faktor eksternal yakni semakin terbukanya isolasi 
masyarakat desa, hingga perubahan menjadi sesuatu yang tidak 
mustahil. Akan tetapi, setiap perubahan akan menyisakan sesuatu 
yang langgeng. Dalam kerangka ini, konsepsi Sorokin menyatakan: 

"Bahwa selalu ada elemen yang berlaku langgeng di setiap perubahan atau 
continuity within change, hal tersebut juga bisa menjadi kerangka untuk 
memahami ketahanan dalam kebudayaan dan kehidupan manusia, termasuk 
mengenai perubahan di dalam aktualisasi manusia" (P.Sorokin, hlm. 515-536: 
1941) 

Berkaitan dengan kenyataan di atas, penelitian ini 
mengandung suatu maksud untuk melihat tradisi dalam sistem 
perkawinan masyarakat Kabupaten Tuban, konsistensi dan faktor­
faktor yang menyebabkan perubahan atau bertahannya tradisi 
tersebut. Pemilihan Kabupaten Tuban sebagai lokasi penelitian juga 
didasarkan atas kenyataan bahwa daerah itu kini sedang dalam masa 
transisi, dari masyarakat pesisir dengan pola kehidupan tradisional 
agraris dan nelayan ke arah industri dan jasa. Akan tetapi, tradisi 
perempuan meminang tetap bertahan, sekalipun nilai-nilai baru telah 
masuk ke dalam kehidupan masyarakatnya. 

Tujuan Perkawinan Dalam Islam 

1. Untuk memenuhi tuntunan naluri manusia yang asasi. 
Perkawinan adalah fitrah manusia, maka jalan yang sah untuk 
memenuhi kebutuhan ini yaitu dengan akad nikah (melalui 
jenjang perkawinan), bukan dengan cara yang amat kotor, 
menjijikan seperti cara-cara orang yang kumpul kebo, berzina 
dan lain sebagainya yang menyimpang dan diharamkan oleh 
Islam. 

2. Untuk membentengi akhlak yang luhur. Seperti diisyaratkan 
dalam Islam di antaranya ialah untuk membentengi martabat 
manusia dari perbuatan kotor dan keji, yang telah 
menurunkan dan meninabobokan martabat manusia yang 
luhur. Islam memandang perkawinan dan pembentukan 
keluarga sebagai sarana efektif untuk memelihara pemuda 

3 



4 

Kearifan Lokal di Tengah Modern1sasi 

dan pemudi dari kerusakan, dan melindungi masyarakat dari 
kekacauan. 

3. Untuk menegakkan rumah tangga yang Islami. Dalam Al 
Quran disebutkan bahwa Islam membenarkan adanya Thalaq 
(perceraian), jika suami istri sudah tidak sanggup lagi 
menegakkan batas-batas Allah, sebagaimana firman Allah 
dalam ayat yang artinya, "Thalaq yang dapat dirujuki dua kali, 
setelah itu boleh rujuk lagi dengan cara ma'ruf artinya menceraikan 
dengan cara yang baik. Tidak halal bagi kamu mengambil kembali 
dari sesuatu yang telah kamu berikan kepada mereka, kecuali kalau 
keduanya khawatir tidak akan dapat menjalankan hukum-hukum 
Allah, maka tidak ada dosa atas keduanya tentang bayaran yang 
diberikan oleh istri untuk menebus dirinya. Itulah hukum-hukum 
Allah, maka janganlah kamu melanggarnya. Barang siapa yang 
melanggar hukum-hukum Allah mereka itulah orang-orang yang 
dhalim". (Al Baqarah: 229). 

Jadi tujuan yang luhur dari perkawinan adalah agar suami 
istri melaksanakan syariat Islam dalam rumah tangganya. 
Hukum ditegakkannya rumah tangga berdasarkan syariat 
Islam adalah W AJIB. Oleh karena itu setiap muslim dan 
muslimah yang ingin membina rumah tangga yang Islami, 
maka ajaran Islam telah memberikan beberapa kriteria tentang 
calon pasangan yang ideal yaitu kafa'ah (sepadan dalam 
kualitas keimanan), dan salihah (saleh untuk yang laki-laki 
dan salehah untuk perempuan) . 

4. Untuk meningkatkan ibadah kepada Allah. Menurut konsep 
Islam, hidup sepenuhnya untuk beribadah kepada Allah dan 
berbuat baik kepada sesama manusia. Dari sudut pandang ini, 
rumah tangga adalah salah satu lahan subur bagi peribadatan 
dan amal saleh di samping ibadat dan amal-amal saleh yang 
lain. 

5. Untuk mencari keturunan yang saleh. Tujuan perkawinan di 
antaranya adalah untuk melestarikan dan mengembangkan 
bani Adam seperti firman Allah, "Allah telah menjadikan dari 
diri-diri kamu itu pasangan suami istri dan menjadikan bagimu dan 
istri-istri kamu itu, anak-anak dan cucu-cucu, dan memberimu 
rezeki yang baik-baik. Maka mengapakah mereka beriman kepada 
yang batil dan mengingkari nikmat Allah?". (An-Nahl; 7) . 



Sebelum perkawinan dilakukan, hendaklah ia didahului 
dengan peminangan. Pinanga11 boleh dilakukan secara terus terang 
da1 langs;.rng (sareh). Haram meminang pinangan orang lain 
melainkan pihak lelaki yang telah bertunang itu menarik diri (putus 
tunangan) atau telah diizinkan oleh yang bersangkutan, sementara 
nl.enerima pinangan tadi hukum.nya sama seperti meminang di segi 
halal dan haramnya. 

Dengan itu jelaslah kepacia kita bagaimana Islam menghormati 
perasaan dan maruah seseorang. Keluarga bahagia tidak akan terwujud 
melalui perampasan tunangan atau perebutan hak. Janganlah kita coba 
mendirikan mahligai kebahagiaan atas titisan air mata dan penderitaan 
saudara kita. Dalam pada itu pihak lelaki boleh melamar mana-mana 
wanita dengan cara yang halal dan sah dan begitulah juga pihak 
perempuan diharuskan melamar pihak laki-laki walaupun ini tidak 
menjad1 adat kebiasaan pada sebagian masyarakat. 

Dr. Robiah Kutup Hamzah dalam sebuah majalah wanita yang 
terbit di Kuala Lumpur pernah menulis artikel yang menyatakan 
bahwa wanita memang wajar meluapkan rasa hati tetapi dengan cara 
yang beradab. Ia merujuk kepada kisah Siti Khadidjah r.a. yang 
meminang rasulallah S.A.W. Jika pada masa lalu pada masyarakat kita 
menganggap wanita yang memikat lelaki dikatakan sebagai perigi cari 
timba, tetapi zaman sekarang ungkapan itu tidak sesuai karena banyak 
wanita yang bekerja dan berprestasi, berfikiran terbuka dan punya 
kedudukan. Sekiranya wanita mengambil langkah pertama untuk 
mendekati si lelaki, maka ia mengurangi masalah lambat kawin atau 
skandal yang tidak ha lal. 

Sementara itu Hildred Geertz menyatakan bahwa "Pola 
pinangan secara formal dalam lingkungan ritus perkawinan Jawa dan 
yang benar menurut kcjawen adalah terdiri atas tiga tahap. Pertama, 
semacam perundingan penjajakan yang dilakukan seorang teman atau 
saudara si pemuda, dcngan maksud menghindari rasa malu apabila 
ditolak. Kedua, sekurang-kurangnya dengan suatu jaminan yang serba 
basa-basi, kunjungan resmi pemuda ke rumah si gadis yang disertai 
ayah dan sanak saudaranya yang lain. Kunjungan ini dinamakan 
nontoni atau melihat-lihat. Tujuannya tidak lain untuk memberikan 
kesempatan, baik kepada si gadis maupun si pemuda untuk saling 
melihat dan barangkali yang lebih penting, memberi kesempatan bagi 
orang tua kedua belah pihak untuk saling menilai. Secara tradisional, 
dan bahkan sekarang pun masih sering terjadi calon mempelai itu 

5 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

belum saling kenal maka saat inilah satu-satunya kesempatan bagi 
mereka untuk saling mengenal. Ketiga, ialah pinangan resmi untuk 
menentukan kapan hari perkawinan dilangsungkan. 

Untuk kepentingan analisis data, perlu juga memperjelas 
istilah gender yang akan banyak dijumpai dalam tulisan ini. Untuk 
memahami konsep gender haruslah dibedakan dengan kata seks Genis 
kelamin). Pengertian jenis kelamin merupakan pensifatan atau 
pembagian dua jenis kelamin manusia yang ditentukan secara biologis 
yang melekat pada jenis kelamin tertentu. Misalnya, bahwa manusia 
jenis laki-laki adalah manusia yang memiliki jakala (kala menjing) clan 
memproduksi sperma. Sedangkan perempuan memiliki alat 
reproduksi seperti rahim dan saluran untuk melahirkan, memproduksi 
telur, memiliki vagina, dan mempunyai alat menyusui. Alat-alat 
tersebut secara biologis melekat pada manusia jenis perempuan. 
Artinya secara biologis alat-alat tersebut tidak bisa dipertukarkan, dan 
secara permanen tidak berubah karena merupakan ketentuan Tuhan 
atau kodrati. 

Sedangkan konsep lainnya adalah konsep gender, yakni suatu 
sifat yang melekat pada kaum laki-laki maupun perempuan yang 
dikonstruksikan secara sosial maupun kultural. Misalnya, bahwa 
perempuan itu dikenal lemah lembut, cantik, emosional, atau keibuan. 
Sementara laki-laki dianggap kuat, rasional, jantan, dan perkasa. Ciri 
dari sifat itu sendiri merupakan sifat-sifat yang dapat dipertukarkan. 
Artinya ada laki-laki yang emosional, lemah lembut, keibuan, 
sementara ada juga perempuan yang kuat, rasional, perkasa. 
Perubahan ciri dari sifat-sifat itu dapat terjadi dari waktu ke waktu dan 
dari tempat ke tempat yang lain. Misalnya, pada zaman 
dahulu di suatu suku tertentu perempuan lebih kuat dari laki-laki, 
tetapi pada zaman yang lain dan di tempat yang berbeda laki-laki yang 
lebih kuat. 

Perubahan juga bisa terjadi dari kelas ke kelas masyarakat 
yang berbeda. Di suku tertentu, perempuan kelas bawah di pedesaan 
lebih kuat dibandingkan dengan laki-laki. Semua hal yang dapat 
dipertukarkan antara sifat perempuan dan laki-laki, yang bisa berubah 
dari waktu ke waktu serta berbeda dari tempat ke tempat lainnya, 
maupun berbeda dari suatu kelas ke kelas yang lain, itulah yang 
dikenal dengan konsep gender. (Mansour Fakih, hal.8-9). 

6 



lnis1at1f Perempuan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

Kodrat menjadi perempuan, untuk menjadi perempuan, 
dengan jenis kelamin tertentu seperti adanya rahim dan kelenjar­
kelenjar yang secara fisiologis berbeda dari laki-laki, merupakan 
kodrat. Karena jenis kelamin adalah penciptaan saat berada di rahim, 
tidak ada seorang pun di dunia yang bisa menolak pilihan penciptaan 
ini. Sama seperti penciptaan seseorang dan ras, suku, dan keluarga 
tertentu, yang merupakan penciptaan dan pemberian bukan pilihan 
seseorang. Penciptaan ini hams disyukuri dan dirayakan sebagai 
amanah dari Allah SWT. 

Karena merupakan pemberian (baca: takdir), yang tidak bisa 
dielakkan oleh siapapun, penciptaan seseorang menjadi perempuan 
atau laki-laki, atau dari ras dan suku tertentu bukan merupakan 
keunggulan kemanusiaannya . Dalam Islam penciptaan ini tidak 
dianggap kelebihan yang harus diistimewakan dari satu ras, suku, 
keluarga atau satu jenis kelamin yang satu terhadap yang lain. Yang 
menjadi nilai keunggulan dan kelebihan di hadapan Islam adalah 
kiprah positif yang dalarn agama disebut ketakwaan. 

Mengenal Tuban Lebih Dalam 

Tuban dalam istilah bahasa Jawa berarti Metu Banyune yang 
dapat diartikan "keluarnya air", yakni suatu peristiwa ketika Raden 
Dandang Wacana (Kiai Gede Papringan) Bupati pertama Tuban 
membuka hutan Papringan dan terjadi peristiwa yang aneh, ketika 
pembukaan hutan tersebut keluar air yang sangat deras. Hal ini juga 
konon berkaitan dengan sumur tua yang dangkal tapi airnya selalu 
melimpah . Sekalipun sumur tersebut berada dekat sekali dengan 
pantai, namun airnya sangat tawar. Sementara itu, ada pula yang 
menyebutkan bahwa Tuban berasal dari kata "Tubo" atau racun yang 
artinya sama dengan nama sebuah kecamatan di Tu ban yaitu Jenu. 

Dalam sejarahnya pemerintahan Kabupaten Tuban diawali pada 
masa kekuasaan Majapahit pada abad ke XII - XIV. Ketika itu 
Ronggolawe dilantik menjadi Adipati Tuban pertama oleh Raja 
Majapahit Raden Wijaya. Bagi masyarakat Tuban Ronggolawe 
merupakan pahlawan keadilan karena jasa-jasanya yang dirasakan 
oleh mereka ketika itu. 

Versi lainnya mengatakan bahwa asal kata Tuban berarti 
waTU tiBAN (batu yang jatuh dari langit) yaitu batu pusaka yang 
dibawa oleh sepasang burung dari Majapahit menuju ke Demak, dan 

7 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

ketika itu batu tersebut sampai di atas sebuah kota, kemudian 
disebutlah kota itu Tuban. 

Kini Kabupaten Tuban seperti juga kota-kota lainnya di Jawa 
Timur sedang berada dalam perubahan di berbagai sektor kehidupan. 
Pembangunan yang dititikberatkan kepada sektor perekonomian, 
selain mampu meningkatkan taraf kehidupan penduduknya, juga 
mengundang banyak investor untuk menanamkan modal di daerah ini. 
Selain berdirinya pabrik semen Gresik di Kecamatan Kerek, sektor riil 
lain yang tumbuh adalah usaha rumahan yang dikelola oleh 
masyarakat. Khusus di Kecamatan Kerek, para penguasaha batik 
tradisional Tuban yang dikenal dengan tenun gedog kini mulai 
menggeliat dan menyerap banyak tenaga kerja terutama kaum 
perempuan dan ibu rumah tangga. Selain batik Tuban, tumbuh pula 
pengusaha konveksi kaos yang bermotif batik Tuban. Menurut 
penuturan Pak Suwarto (pengusaha konveksi), usahanya ini sudah 
dikenal luas ke seluruh wilayah Jawa Timur, bahkan kini telah 
menerima pesanan untuk ekspor ke Brunei dan Malaysia. Sama halnya 
dengan usaha pembatikan, konveksi kaos milik Pak Suwarta ini 
mempekerjakan kaum perempuan dan ibu rumah tangga. Karena 
mereka dinilai lebih cakap, teliti dan tekun dibandingkan dengan 
kaum laki-laki. Adapun kaum laki-laki pada umurnnya bekerja sebagai 
buruh di pabrik semen, dan sebagian yang lain masih mengerjakan 
pekerjaan lama yakni mengolah sawah, ladang atau sebagai nelayan. 
Di wilayah perkotaan, penduduk umurnnya bekerja sebagai Pegawai 
Negeri Sipil, swasta, sektor industri dan jasa. 

Potensi Perekonomian 

Perekonornian Ka bu paten 
Tuban secara umum didukung oleh 
beberapa sektor unggulan dengan 
hasil dan produknya masing-masing. 
Sektor pertanian masih memegang 
tempat teratas dalam menyumbang 
PAD Tuban dengan nilai sekitar 124,8 
Miliar. Sektor ini masih bertumpu 
pada hasil produk tanaman pangan 
terutama padi dan jagung. Produk 
pertanian yang menjadi mata 
pencaharian mayoritas penduduk 

8 

Foto 1.1 Aneka motif batik Tuban yang 
dihasilkan oleh pengrajin di Kecamatan 
Kerek 



lnis1at1f P81e 1puan dalam MenenluK iri 1 gan H1clup 

Tuban tersebut menghasilkan sebesar 384.908 ton padi dan 265.361 ton 
jagung. Selain itu, hasil kekayaan laut juga memberikan kontribusi 
yang besar setelah komoditas tanaman pangan. Ekspor kornoditas laut 
ke berbagai Negara masing-masing menyumbang 5,4 dan 46.2 miliar 
rupiah. 

Di samping itu industri pengolahan menempati posisi kedua 
kontribusi penyumbang pendapatan terbesar yakni dari industri 
pengolahan PT. Semen Gresik dengan produk utama semen, 
menyumbang sekitar 92.9 %, sementara sisanya sekitar 7,1 % kontribusi 
dari industri menengah dan kecil yakni industri kerajinan, pengolahan 
kacang tanah, dan industri batik gedog yang berpusat di Kecamatan 
Kerek. 

Selain yang telah diuraikan di atas, sesungguhnya Kabupaten 
Tuban masih menyimpan kekayaan yang terkandung dalarn perut 
buminya berupa, cadangan minyak dan gas terutama yang ada di 
Kecamatan Rengel, Parengan, dan Mudi. Sebagian sudah diolah oleh 
Mobil Oil, Devon Oil, Job Pertamina dan Petrochina, sayang 
tampaknya pengolahan hasil tarnbang tadi belum sepenuhnya 
memberikan kesejahteraan bagi warga yang ada di wilayah tersebut. 

Karakter Sosial Orang Tuban 

Seperti telah dipaparkan di muka bahwa Kabupaten Tuban 
diapit oleh beberapa daerah atau w ilayah, yang masing-masing 
mempunyai karakter sosial berbeda-beda. Sebelah selatan mempunyai 
karakter masyarakat industri sedangkan di sebelah timur mernbentuk 
karakter sosial masyarakat yang cenderung metropolis. Pengertian 
masyarakat industrialis pada daerah selain Tuban, karena di daerah 
tersebut berdiri dengan megah kawasan pertambangan minyak yang 
cukup besar dan menjadi salah satu penyangga utama pengeboran 
minyak di Indonesia yang dikenal dengan "Blok Cepu", sedangkan di 
sebelah timur merupakan representasi dari masyarakat metropolis 
karena kawasan tersebut merupakan daerah perkotaan dengan 
kompleksitas budaya yang beragam, gaya hidup, sistem pergaulan, 
sistem sosial kemasyarakatan, sarana untuk berinteraksi yang menjadi 
arena pergaulan sosial warganya serta fasilitas lain yang menjadi ciri 
kehidupan sebuah kota. 

Dalam masyarakat industri kecenderungan masyarakatnya 
untuk bekerja secara kolektif sangat tinggi karena adanya kepentingan 

9 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisas1 

yang sama walaupun dengan motivasi yang berbeda. Sedangkan 
dalam masyarakat metropolitan terdapat kecenderungan 
masyarakatnya lebih mengedepankan semangat individualisme dan 
spirit kebersamaannya selalu dimotivasi oleh kepentingan tertentu dan 
jika ditinjau dari aspek apapun segala sesuatu itu hams 
menguntungkan secara personal. 

Dua karakter di atas ini kemudian menghimpit kehidupan 
masyarakat Tuban dan sekitarnya. Lebih dari itu, bahkan telah 
membentuk tipologi baru dalam kehidupan masyarakat Tuban yakni 
dalam istilah masyarakat semi industrialis-metropolis. Dikatakan 
seperti itu, karena masyarakat Tuban sekarang sedang mengalami 
proses transisi dan transformasi dari masyarakat tradisional ke 
masyarakat modern dengan ciri utamanya yakni budaya konsumtif. 

Secara sosiologis, karakter masyarakat dipengaruhi oleh etnik 
yang tergambar dalam serangkaian tata nilai dan budaya. Sementara 
secara psikologis adanya pengaruh lingkungan juga sangat kuat 
berpengaruh dalam membentuk karakter masyarakat. Jadi dari dua 
sudut pandang tersebut dapat diasumsikan bahwa masyarakat Tuban 
memiliki karakter Jawa + Pesisir. Masyarakat pesisir secara sosio 
kultural merupakan masyarakat yang mempunyai budaya maritim 
yang berorientasi pada laut dan pasar. Tradisi ini kemudian 
berkembang menjadi budaya dan sikap hidup yang kosmopolitan, 
inklusif, egaliter, outward looking, dinamis, entrepreunership dan 
pl uralistik. 

Perbedaan masyarakat pesisir dan agraris adalah pada akses 
terhadap sumber daya. Laut merupakan sumber daya yang bersifat 
open acces sehingga siapaun dapat mengaksesnya. Hal ini sangat 
berbeda dengan sumber daya lahan pada masyarakat agraris. Sumber 
daya yang bersifat terbuka ini menyebabkan persaingan antarnelayan 
menjadi semakin keras. Tidak mengherankan jika nelayan atau 
penduduk pesisir pada umumnya memiliki karakter yang keras dan 
kasar. Namun demikian, etnis Jawa khususnya Tuban lebih dikenal 
sebagai masyarakat agraris dibanding masyarakat pesisir. Kesan Jawa 
yang halus dan alon-alon waton kelakon, tertutup oleh kesan pesisir-nya. 
Demikian pula kesan kekerasan dan kekasaran ala pesisir tertutup oleh 
Jawa-nya. 

Berkenaan dengan sistem kepercayaan, juga mempunyai andil 
dalam membentuk karakter orang Tuban. Seperti dikatakan Geertz, 

10 



lnis1at1f Pen,rnpuan dalam Menentukar Pa~angan H1dup 

tipologi masyarakat Jawa terbagi dalam kelompok santri, abangan dan 
priayi, Tuban juga memberikan gambaran seperti itu. Secara sederhana 
dapat dilihat dengan eksisnya istilah Toak, Arak dan Tandak, artinya 
orang Tuban didominasi oleh umat Islam tradisional dan gaya hidup 
yang mengacu pada kesenangan duniawi. Tuban selalu sedia 
menerima budaya manapun oleh sebab itu antara abangan dan santri 
dapat hidup berdampingan. 

Islam bagi orang Tuban adalah keyakinan yang tidak bisa 
ditukarkan dengan apapun juga, namun sekalipun demikian kuatnya 
Islam mengakar dalarn kehidupan orang Tuban, seperti juga 
masyarakat lain mereka memiliki sistem kepercayaan yang hidup 
hingga kini. Selain mereka mempercayai adanya tokoh-tokoh yang 
keramat seperti Wali Sanga, yang menyebarkan agama Islam, orang 
Tuban juga meyakini adanya tokoh legendaris seperti Ronggolawe. 
Ketika tokoh tersebut dianggap sebagai pengkhianat pada masa 
pemerintahan Majapahit, bagi orang Tuban Ronggolawe adalah 
pahlawan keadilan. Oleh sebab itu, orang Tuban selalu mengatakan 
dirinya sebagai pewaris tradisi Ronggolawe. Tidak heran ketika hari 
jadi Kota Tuban, atau peringatan haul Sunan Bonang, seluruh Kota 
Tuban akan dipadati oleh warganya yang ingin berziarah sekaligus 
merayakan hari jadi kotanya. 

Dalam banyak aktivitas yang berkaitan dengan hajat hidup 
warga, orang Tuban juga masih mempercayai hitungan-hitungan 
tertentu untuk mencegah berbagai sengkala atau musibah yang tidak 
diinginkan. Hingga kini eksistensi dongke orang yang ahli dalam 
perhitungan tradisional rnasih sangat diperhitungkan. 

Selain dikenal sebagai Kota Wali, Tuban juga identik dengan 
sebutan Kota Toak (tuak) . Toak atau tuak merupakan fermentasi dari 
cairan tandan pohon siwalan atau lontar. Tidak heran jika pada jam­
jam tertentu, banyak kaum laki-laki tua dan muda, yang asyik duduk­
duduk, bukan hanya ngobrol tapi juga minum tuak. Seorang 
responden menyatakan, toak mengandung alkohol yang lumayan 
tinggi, jadi minum toak dalam takaran tertentu bisa menyembuhkan 
penyakit kencing manis. Jadi jangan minum toak terlalu banyak karena 
bisa mabuk. Minum toak menjadi sangat unik jika disajikan dalam 
centhak atau gelas yang terbuat dari bambu. Meski sebagian orang 
mengatakan rasa toak sedikit asam dan ada pahitnya juga, namun bagi 
para pecandunya minum toak tak ubahnya seperti minum bir. 

11 



Keanfan Lokal d1 Tengah Modern1sasi 

Konon, pada zaman dahulu toak dijajakan dengan 
menggunakan ongkek pikulan yang terbuat dari bambu, namun kini 
sudah tidak dijumpai lagi berkeliaran di kota Tuban, karena toak kini 
dijual dalam botol dalam ukuran-ukuran bervariasi dengan rata-rata 
harga Rp.3000,- dan dijajakan hampir di seluruh warung yang 
bertebaran di jalan raya Tuban. 

Sejarah Lahirnya Tradisi Perempuan Meminang 

Sejarah/Mitos Asal-Usul Tradisi 

Tidak mudah menelusuri sejarah/ asal-usul lahimya tradisi 
perempuan merninang pada masyarakat Tuban. Dapat dikatakan 
semua narasumber clan responden yang diwawancarai mengatakan 
bahwa mereka mewarisi tradisi tersebut secara turun temurun, artinya 
pengetahuan tentang tradisi diperoleh dari orang tuanya, dan 
kemudian mereka pun hidup di dalamnya. Selain kesulitan 
memperoleh informasi secara lisan, sumber tertulis pun dapat 
dikatakan tidak ada, kecuali sebuah tulisan yang dimuat dalam sebuah 
buku Mazhab-mazhab Antropologi. 

Seorang budayawan yang kebetulan menjabat sebagai Kepala 
Seksi Tradisi clan Seni Budaya di Kantor Dinas Parsenibud Kota Tuban, 
memberikan sedikit gambaran. Diawali kata "kemungkinan", tradisi 
perempuan merninang yang kini menjadi tradisi berlanjut bagi 
masyarakat Tuban bersumber dari sebuah legenda lama Ande-Ande 
Lumut. 

12 

Cerita yang dikenal luas hampir di seluruh wilayah budaya Jawa Timur 
itu megisahkan seorang janda yang dikenal dengan sebutan mbok Rondo 
Dadapan karena ia tinggal di sebuah kampung yang bernama kampung 
Dadapan. Mbok Rondo mempunyai dua orang putri yang bernama 
Kleting Hijau dan Kleting Merah, di kemudian hari dia mengangkat 
seorang gadis yang dinamai Kleting Kuning. Disebut demikian, selain 
kulitnya kuning langsat ia pun berwajah sangat cantik dan berbeda 
dengan dua saudari angkatnya. 

Tinggal di rumah Mbok Rondo dengan kedua anak gadisnya, 
sudah tentu bukan hal yang membahagiakan bagi Kleting Kuning karena 
dia diperlakukan sebagai pembantu dan harus mengerjakan semua tugas 
membersihkan rumah, mencuci, dan menyiapkan makan bagi ibu dan 
saudara-saudaranya. Namun demikian, Kleting Kuning melakukan 
semua perintah dengan hati yang ikhlas. Imbalan akan ketabahan 



lnisiatr Pere·npuan dalam Menentukan f'asangan H1dup 

menghadapi cobaan, seorang Dewa menghadiahka sebuah lidi ajaib 
kepada Kleting Kuning yang konon bisa menolongnya dalam keadaan 
sulit. 

Singkat kisah, seorang Pangeran yang tampan (Ande-Ande Lumut) 
mengadakan sayembara untuk mencari seorang gadis. Jika sesuai dengan 
syarat-syarat yang ditetapkan, si gadis akan dijadikan pasangan 
hidupnya. Pengumuman itu pun didengar oleh kedua gadis Mbok Rondo 
yang bergegas menghias diri secantik mungkin agar bisa memikat sang 
pemuda tampan. Sementara itu, Kleting Kuning sengaja disuruh 
mencuci pakaian agar tidak mendengar pengumuman tadi. 

Berangkatlah kedua gadis tersebut menuju kampung tempat pemuda 
tampan menginap. Namun untuk menuju ke sana mereka harus 
menyeberangi sungai besar, tidak ada perahu hanya seekor ketam raksasa 
(Yuyu Kangkang) yang bersedia menyeberangkan mereka dengan 
imbalan sebuah ciuman dari setiap gadis. Kleting Hijau dan Kleting 
Merah menerima tawaran dan mereka menyeberang kemudian 
menghadiahkan ciuman kepada ketam tadi. 

Kleting Kuning selesai mencuci pakaian dan mengetahui bahwa kedua 
kakaknya pergi untuk menemui pemuda tampan di seberang kampung. Ia 
pun kemudian mengikuti jejaknya mencoba peruntungan, ketika bertemu 
ketam dan bersedia menyeberangkan asal memberinya ciuman, Kleting 
Kuning marah karena merasa terhina. Ia mencambukkan lidi ajaib ke 
sungai dan tiba-tiba air di sungai mengering, hal tersebut memudahkan 
Kleting Kuning menyeberang ke kampung dan menemui Ande-Ande 
Lumut. 

Ternyata sang pemuda yang sebenarnya pangeran dari Jenggala tersebut 
menolak pinangan Kleting Hijau dan Kleting Merah karena ia tahu 
mereka telah ternoda oleh sikapnya terhadap ketam raksasa. Akhirnya 
kedatangan Kleting Kuning yang mempertahankan kesucian dirinya 
diterima dan di kemudian hari mereka hidup berbahagia, menyatukan 
kembali dua kerajaan yang pernah terpisah yakni Jenggala dan Kediri 
dalam satu wilayah Kahuripan . (Dikisahkan oleh Pak Sutardji). 

Ternyata tradisi perempuan meminang itu pun dimiliki juga oleh 
masyarakat Kabupaten Lamongan, daerah yang besentuhan dengan 
Tuban. Jika tradisi perempuan meminang di Tuban merujuk kepada 
legenda Ande-Ande Lumut, masyarakat Lamongan yang kini banyak 
menetap di Tuban menuturkan sumber tradisi itu berasal dari legenda 
Panji Laras-Liris. 

13 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Konon tradisi perempuan melamar laki-laki sebelum melakukan 
perkawinan sudah cukup lama berlangsung di Lamongan. Tradisi 
yang tidak diketahui mulai berlaku sejak kapan. Diduga kuat ada 
hubungannya dengan sejarah salah satu leluhur Kabupaten Lamongan 
bernama Mbah Sabilan dalam riwayat Panji Laras Liris. "Riwayat Panji 
Laras-Liris tersebut selalu diceritakan pada setiap acara ziarah ke 
makam Mbah Sabilan untuk memperingati hari jadi Lamongan". 

14 

Dalam riwayat Panji Laras-Liris tersebut diungkapkan sekitar tahun 
1640-1665 Kabupaten Lamongan dipimpin bupati ketiga bernama 
Raden Panji Puspa Kusuma dengan gelar Kanjeng Gusti Adipati. 
Bupati tersebut mempunyai dua orang putra bernama Panji Laras 
dan Panji Liris yang terkenal sangat rupawan. Ketampanan kedua 
pemuda Lamongan tersebut membuat jatuh hati dua putri Adipati 
Wirasaba (wilayahnya sekitar Kertosono Nganjuk) bernama Dewi 
Andanwangi dan Dewi Andansari. 

Karena terus didesak putrinya, meski dengan berat hati karena pihak 
perempuan harus melamar ke pihak Zaki-Zaki, Adipati Wirasaba 
menuruti keinginan putrinya dan meminang Panji Laras dan Panji 
Liris di Lamongan. Ketika itu masyarakat Wirasaba belum memeluk 
agama Islam, sementara di Lamongan Islam sudah mengakar. 
Menyikapi kondisi itu, Panji Laras dan Liris minta hadiah berupa 
dua genuk (tempat air)dari batu dan dua tikar juga dari batu. Benda­
benda itu harus dibawa sendiri oleh Dewi Andanwangi dan 
Andansari. Hadiah itu sebenarnya mengandung isyarat agar kedua 
dewi itu mau masuk Islam. Sebab genuk menjadi simbol untuk 
wudhu dan tikar untuk salat. Kedua benda itu kini tersimpan di 
Masjid Agung Lamongan. 

Permintaan itu dinilai sangat berat oleh Adipati Wirasaba. Meski 
tetap dijanjikan akan dipenuhi. Selanjutnya benda-benda itu dibawa 
oleh kedua putri itu ke Lamongan dengan pengawalan satu pasukan 
parajurit dengan naik perahu menyusuri Kali Lamong. Kedatangan 
Dewi Andanwangi dan Dewi Andansari disambut Panji Laras-Liris 
di pinggir kali. Lamongan yang saat itu masuk wilayah kecamatan 
Mantup. Kedua pemuda tersebut juga dikawal oleh pasukan prajurit 
dari Lamongan dipimpin oleh Patih Mbah Sabilan. 

Ketika akan turun dari perahu tanpa sadar kain panjang Dewi 
Andanwangi dan Andansari tersingkap dan kelihatan betisnya. 
Melihat betis kedua perempuan itu Panji Laras-Liris terbelalak dan 
ketakutan, sebab betis kedua perempuan itu penuh dengan bulu. 



lnis1at1f Perempuan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

Spontan Panji Laras-Liris lari meninggalkan kedua perempuan itu. 
Sikap kedua pemuda tersebut dinilai sebagai penghinaan oleh prajurit 
Wirasaba yang mengiringi kedua de-wi tersebut dan langsung 
mengejar panji Laras Li ris. Adapun prajurit dari Lamongan juga 
wajib melindungi keduan pemuda sehingga terjadilah babad (perang). 
Oalam peperangan itu Panji Laras Liris tewas begitu juga Patih 
Mbah Sabilan. Lokasi peperangan itu dinamai Desa Babadan dan 
berada di pinggir kali Larnong Kecamatan Mantup. 

jenazah Mbah Sabilan kemudian dimakamkan di Kelurahan 
Tumenggungan Kata Lamongan, sedangkan jenasah Panji Laras 
Li ris tidak diketahui keberadaannya. Namun nama kedua pemuda itu 
kini diabadikan menjadi nama jalan di Kata Lamongan. Tewasnya 
ketiga orang itu, dinilai sedang melakukan syiar Islam karena berniat 
mengislamkan Oewi Andanwangi dan Andansari. Kemungkinan dari 
peristiwa itulah tradisi perempuan meminang laki-laki lahir. 
(Dituturkan oleh Suyari, Kabid Seni Budaya Dinas Pariwisata 
dan Kebudayaan Lamongan kepada Radar Bojonegoro, 27 Mei 
2008). 

Apakah kedua cerita di atas kemudian menjadi sumber 
lahimya tradisi perempuan meminang di kedua kabupaten tadi? 
Belum ada data yang pasti. Diperlukan penelusuran dan penelitian 
khususnya untuk menggali data dan informasi, dari mana asal-usul 
tradisi tersebut dan sejak kapan mulai berlaku. Yang jelas bahwa bagi 
sebagian besar laki-laki di Tuban tradisi tersebut sangat prestisius bagi 
dirinya. 

Masyarakat Tuban sendiri adalah penghuni dari suatu wilayah 
yang akrab dengan sebutan Kota Wali, karena di kota ini lahir sejumlah 
tokoh penyebar agama Islam yang kemudian dikenal sebagai wali 
antara lain Sunan Bonang, dan seorang waliyulah yang dikenal dengan 
sebutan Sunan Ibrahim Asmoro Qondhi tidak lain ayahanda Sunan 
Ampel atau kakek Sunan Bonang, dan Sunan Bejagung yang 
makamnya kini banyak diziarahi oleh masyarakat dari berbagai kota di 
Pulau Jawa. Sebagai daerah yang menjadi pusat penyebaran Agama 
Islam, sudah tentu warganya menjadi pemeluk Islam yang taat 
setidaknya patuh kepada akidah keislaman. 

Demikian juga tradisi perempuan meminang yang didukung 
oleh masyarakat Tuban sesungguhnya merupakan varian dari tradisi 
besar orang Jawa umumnya yang mempunyai pola peminangan 
dilakukan oleh pihak laki-laki kepada pihak perempuan. Dikatakan 

15 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

oleh seorang agamawan di Tuban (Kiai Haji Ashari), pada prinsipnya 
tradisi tersebut tidak melanggar hukum Islam, bahkan dalam beberapa 
kisah Rasulallah terdapat peristiwa yang mengungkapkan bahwa 
kaum perempuan seperti juga laki-laki mempunyai hak untuk 
menentukan pasangan hidupnya. 

Dalam masalah pinangan Islam juga membolehkan pihak 
perempuan menawarkan diri untuk dinikahi oleh seorang laki-laki 
yang menurutnya akan mampu membawa kebahagiaan dunia 

Foto 1.2 Kiai Haji Mashari, pengurus makam Sunan Bonang 

akhirat. Ini dicontohkan dalam pernikahan agung Rasulallah dengan 
Sayyidatina Khadijah yang penuh berkah. Saat itu Khadijah sang 
saudagar kaya rayalah yang berinisiatif menawarkan pernikahan 
kepada Rasulallah setelah mengetahui kemuliaan dan keagungan 
akhlak pemuda miskin dan yatim piatu tersebut. 

Dikisahkan, Tsabit al Bunnami berkata: 

" Aku berada di sisi Anas, dan di sebelahnya ada anak perempuannya. Anas 
berkata: "Seorang wanita datang kepada Rasulallah SAW menawarkan 
dirinya seraya berkata, "Wahai Rasulallah apakah engkau berhasrat kepadaku? 
(Dan dalam satu riwayat), wanita itu berkata, "Wahai Rasulallah aku datang 
hendak memberikan diriku padamu. Maka putri Anas berkata, "Betapa 
sedikitnya perasaan malunya, idih ... idih". Anas berkata, "Dia lebih baik 
daripada engkau, dia menginginkan Nabi SAW. Lalu menawarkan dirinya 
kepada beliau. (HR. Bukhari) . 

Bukhari membuat hadits ini di dalam bab "Wanita menawarkan dirinya 
kepada laki-laki yang saleh". Al Hafids Ibnu Hajar berkata," Di antara kejelian 

16 



lrnsiat1f Per01·1puan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

Bukhari ialah bahwa ketika beliau mengetahui keistimewaan wanita yang 
menghibahkan dirinya kepada laki-laki tanpa mahar, maka ia meng-istimbat 
hukum dari hadits ini mengenai sesuatu yang tidak khusus yaitu 
diperbolehkan baginya berbuat begitu. Dan jika si laki-laki menyukainya, maka 
bolehlah ia mengawininya". 

Dan lbnu Daqiqil 'id berkata: 
"Dalam hadits ini terdapat dalil yang menunjukkan diperbolehkan wanita 
menawarkan dirinya kepada orang yang diharapkan berkahnya". Di dalam 
sejarahnya, Ibnu Hajar menambahkan penjelasan terhadap cara 
peminangan ini katanya," Dan di dalam hadits ini terdapat beberapa Jaedah 
antara lain bahwa orang yang ingin kawin dengan orang yang lebih tinggi 
kedudukannya itu tidak tercela, karena mungkin saja keinginan tersebut akan 
mendapatkan sambutan yang positif, kecuali jika menurut adat yang berlaku 
yang demikian itu pasti ditolak, seperti seorang rakyat jelata hendak 
meminang putri raja atau saudara perempuannya. Dan seorang wanita yang 
menginginkan kawin dengan Zaki-Zaki yang lebih tinggi kedudukannya 
daripada dirinya juga tidak tercela, Zebih-Zebih jika dengan tujuan yang benar 
dan maksud yang baik, mungkin karena kelebihan Zaki-Zaki yang hendak 
dilamarnya, atau karena suatu keinginan yang apabiZa didiamkan saja akan 
menyebabkannya terjatuh ke dalam hal-hal yang terlarang". 

Sebuah cerita yang bagus dikisahkan oleh seorang teman dari 
Al Jazair, bahwa ketika ia berkunjung ke Mauritania, ada seorang 
wanita yang datang kepadanya menawarkan diri untuk kawin 
dengannya. Ketika dia merasa terkejut dan heran, maka wanita itu 
bertanya "Apakah aku mengajak anda untuk berbuat yang haram? 
Aku hanya mengajak anda untuk kawin sesuai dengan sunnah Allah 
dan Rasulnya." Maka berangkatlah karni ke qadhi (pengadilan) dan 
terjadilah akad nikah dengan dihadiri dua orang saksi. 

Sekalipun Islam membolehkan wanita melamar laki-laki, akan 
tetapi Islam sangat memuliakan kaum wanita dengan mewajibkan laki­
laki menyerahkan mahar (mas kawin). Dalam hal ini Islam tidak 
menetapkan batasan nilai tertentu dalam mas kawin, tetapi atas 
permintaan pihak wanita yang disepakati kedua belah pihak dan 
meurut kadar kemampuan. Namun Islam lebih menyukai mas kawin 
yang mudah dan sederhana serta tidak berlebih-lebihan dalam 
memintanya. Dari Uqbah bin Amir, Rasulallah Saw bersabda, "Sebaik­
baiknya mahar adalah yang paling ringan." (HR Al-Hakim dan lbnu 
Maj ah) . 

17 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Dari paparan di atas, baik berupa mitos lokal maupun cuplikan 
riwayat-riwayat dalam Islam, maka pertanyaan,"Bolehkah akhwat 
melamar ikhwan?" Jawabnya,"Boleh ... boleh". 

Untuk memperkuat pijakan tentang perempuan boleh 
meminang laki-laki dapat dilihat dalam beberapa buku rujukan antara 
lain: 

1. Al Bukhari, Kitab An Nikah, Bab An Nazhar Ilal Marah 
Qablat Tazwij 

2. Al Bukhari Kitab An Nikah, Bab Ardhul Mar' ah Nafsaha 
'Alar Rajulish Saleh 

3. Fathul Bari 
4. 'Umdatul Ahkam 

Wilayah Persebaran Tradisi Perempuan Meminang 

Tradisi perempuan meminang atau berinisiatif untuk 
menentukan pasangan hidupnya, boleh dikatakan dijumpai di seluruh 
wilayah Kabupaten Tuban. Jika Kabupaten Tuban memiliki 20 
kecamatan, artinya di kedua puluh wilayah administratif tersebut kita 
bisa menjumpai tradisi perempuan meminang, terutama di wilayah 
pedesaan. 

Bagi masyarakat Tuban kota sendiri, menilai bahwa tradisi 
perempuan meminang mempunyai nilai yang positif, artinya seorang 
perempuan yang akan menjalani kehidupan rumah tangga, telah 
mempunyai penilaian tersendiri tentang calon pasangannya. Dengan 
demikian, orang tua bisa berharap bahwa pilihan anak perempuannya 
akan membawa kebahagiaan karena sesuai dengan keinginannya. Hal 
ini tentu saja jauh berbeda dengan tradisi tersebut yang berlaku 
puluhan tahun silam, ketika orang tua yang memilihkan laki-laki 
untuk anak gadisnya tanpa sepengetahuan si gadis terlebih dahulu. 

Sekalipun tradisi ini tetap berlaku di seluruh wilayah budaya 
Tuban, akan tetapi masing-masing kecamatan atau pedesaan 
mempunyai karakteristik yang berbeda, khususnya yang berkenaan 
dengan tata cara dan tahapan peminangan. Ada yang dilakukan secara 
besar-besaran tetapi ada juga yang sederhana, sesuai dengan pengaruh 
nilai yang mulai menyebarkan pembaharuan kepada masyarakat. 

Seorang warga Kerek yang mengaku berasal dari suatu daerah 
di Jawa Timur mengatakan: 

18 



lnis1atlf Perempuan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

"Saya melihat sejak lama bahwa tradisi ngemblok yang dilakukan oleh 
pihak keluarga perempuan kepada pihak laki-laki, acapkali menjadi 
acara yang jor-joran, artinya memperlihatkan kekayaan seseorang, 
misalnya barang-barang bawaan dalam jumlah besar atau adanya 
minuman keras (beralkohol) yang kemudian diminum ramai-ramai, 
sungguh bukan pemandangan yang Islami". 

Namun demikian tidak terjadi di kecamatan lainnya, seperti di 
Semanding yang melakukan acara ngemblok dengan penuh 
kesederhanaan. Dapat dikatakan bahwa di setiap kecamatan acara 
peminangan ini bisa berlaku dengan berbeda-beda, sekalipun intinya 
tetap sama, melakukan peminangan terhadap pihak laki-laki dengan 
membawa beranekaragam makanan tradisional yang mengandung 
simbol ikatan kedua keluarga. 

Di luar dugaan semula bahwa tradisi inisiatif perempuan 
dalam memilih pasangan hidup atau tradisi perempuan meminang ini, 
tidak hanya dijumpai di kabupaten Tuban, tetapi juga di Kabupaten 
Lamongan (lihat cerita Panji Laras Liris yang menjadi sumber lahirnya 
tradisi perempuan meminang di Kabupaten Larnongan). Sepasang 
muda-mudi yang dijumpai di pusat rekreasi Bektiharjo Tuban, 
mengatakan bahwa mereka berdua berasal dari Lamongan dan piknik 
ke Bektiharjo. Mereka juga mengakui akan adanya tradisi perempuan 
meminang di Lamongan, bahkan si gadis berkata kepada peneliti 
bahwa dia yang akan berinisiatif mengunjungi kediaman pacarnya 
beberapa bulan yang akan datang. 

Selain didukung oleh masyarakat di dua kabupaten tadi yakni 
Tuban dan Lamongan, ternyata sebagian dari warga masyarakat 
Kabupaten Bojonegoro pun melakukan tradisi yang sama. Dengan 
demikian di wilayah budaya Jawa Timur, yang secara umum dikenal 
memiliki tradisi laki-laki meminang perempuan terdapat varian yang 
menunjukkan perbedaan dalam proses peminangan. 

Sekalipun sudah jelas ada tiga kabupaten yang mendukung 
tradisi perempuan meminang, namun sulit untuk menentukan wilayah 
mana yang menjadi sumber tradisi perempuan meminang, dan 
wilayah mana yang menjadi areal perkembangannya, hingga ini belum 
ada data yang bisa dijadikan rujukan. Menyikapi tradisi yang berlaku 
di wilayahnya, Kiai Haji Mashari yang sehari-hari menjadi pengurus 
makam Sunan Bonang menegaskan bahwa tradisi perempuan 
meminang seperti diuraikan di atas, tidak bertentangan dengan akidah 

19 



Kearifan Lokal di Tengah Modern1sas1 

Islam, bahkan beliau sangat menghargai tradisi tersebut, apalagi jika 
pilihan perempuan itu akan membawa kebahagiaan dan berkah bagi 
dirinya. 

Sementara itu, jika dilihat dari pendukung tradisi tersebut, 
ternyata bukan hanya mereka yang tinggal di wilayah pinggiran dan 
berpendidikan rendah, akan tetapi mereka yang berada di wilayah 
kota dan berpendidikan tinggi. Sebagai contoh, seorang pejabat di 
Kantor Dinas Parsenibud Kota Tuban yang bertitel master pun 
menyatakan bahwa beliau hingga kini masih mendukung tradisi 
perempuan meminang laki-laki. Lebih lanjut beliau mengatakan bahwa 
dia baru saja menikahkan putrinya yang juga bertitel sarjana teknik 
dengan laki-laki teman kuliahnya. Beliau melanjutkan kisahnya, bahwa 
pernikahan putrinya tersebut didahului oleh proses peminangan yang 
dilakukan sesuai dengan tradisi leluhurnya. Artinya, ibu pejabat 
tersebut hams melakukan lamaran untuk putrinya dengan 
mengunjungi pihak keluarga laki-laki. Baginya, tradisi tersebut tidak 
mengurangi kehormatan keluarganya, seperti dikatakan, "Itu hanya 
masalah teknis saja!" Apalagi, sudah jelas bahwa sang cal on menantu 
adalah pilihan putrinya, yang jelas-jelas sudah teruji secara lahir clan 
batin. Kenyataan ini menunjukkan bahwa tradisi perempuan 
meminang laki-laki di Tuban bukan peristiwa yang dikonotasikan 
sebagai pelecehan terhadap eksistensi kaum perempuan, karena di 
dalamnya terkandung kearifan yang diharapkan bisa membawa 
kebaikan bagi pihak perempuan itu sendiri. 

Masih dalam konteks perempuan dan pilihan hatinya, 
dikatakan bahwa start awal sebuah keluarga yang bahagia diharapkan 
juga menjadi bagian penting dari peran perempuan. Dalam hal 
perempuan meminang laki-laki, diharapkan bahwa rumah tangga 
yang akan dibangunnya sesuai dengan cita-citanya, didampingi 
seorang suami yang dikenalnya dengan baik. 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa hubungan seorang 
perempuan dengan laki-laki tersebut benar-benar berdasarkan 
landasan kesepakatan. Yang menempatkan kedua individu tadi 
sebagai subjek dari setiap relasi yang mereka bina. 

20 



ln1s1al1f Perernpuan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

Proses Dan Tahap-Tahap Peminangan 

Peran Keluarga 
Dari sekian banyak penelitian yang dilakukan oleh para ahli 

misalnya Hildred Geertz, Koentjaraningrat dan sebagainya, 
menggambarkan bahwa tradisi perkawinan yang telah dipaparkan di 
muka, terdapat varian lain dalam proses perkawinan tadi, yakni di tiga 
wilayah (Tuban, Lamongan dan sebagian Bojonegoro), ternyata 
memiliki tradisi yang berbeda yakni inisiatif perninangan datang dari 
pihak keluarga perempuan. Hal ini menjadi sangat menarik karena 
tradisi seperti itu tumbuh di wilayah budaya yang umumnya mengacu 
kepada budaya dominan yakni budaya Jawa yang lebih cendernng 
mendudukkan laki-laki pada posisi yang lebih tinggi. 

Di Kabupaten Tuban, yang sesungguhnya mernpakan bagian 
dari wilayah budaya Jawa, proses peminangan dilakukan oleh pihak 
keluarga perempuan. Jadi perempuanlah yang berinisiatif menetapkan 
pilihan, sementara keluarga pihak laki-laki menjadi pihak yang berhak 
menolak pinangan tersebut jika tidak sesuai dengan keinginan hatinya. 

Kasus penolakan pihak laki-laki konon bisa terjadi pada masa 
silam, hal itu disebabkan beberapa faktor antara lain: si laki-laki sama 
sekali tidak atau belum mengenal si gadis sebelumnya, atau tampilan 
fisik si gadis kurang menarik hati si laki-laki. Banyak dikatakan bahwa, 
dalam tradisi ini, seorang gadis yang cantik akan lebih mudah 
memperoleh pasangannya, atau jika ia datang dari keluarga yang 
mampu. Sekalipun tidak berparas cantik, tetapi anak keluarga kaya 
dipastikan akan cepat juga memperoleh jodoh. Dapat dibayangkan 
jika ada seorang gadis yang tidak cantik dan tidak pula kaya, maka 
orang tuanya yang akan bernsaha keras mencarikan pasangan untuk 
anak gadisnya. 

Teori mengatakan bahwa kebudayaan sifatnya dinarnis, 
artinya dari waktu ke waktu pasti mengalarni pernbahan. Pernbahan 
itu sendiri bisa berasal dari dalam masyarakatnya atau bisa juga datang 
dari luar a tau dipengarnhi oleh nilai barn dari kebudayaan lain. 

Ketika pernbahan itu terjadi dan masyarakat Tuban menjadi 
bagian dari pernbahan tersebut, berbagai nilai barn yang datang 
dengan berbagai cara (baik melalui media elektronik, cetak, bahkan 
pembangunan yang melibatkan banyak orang dari berbagai daerah), 
kemudian diadopsi oleh masyarakat. Nilai-nilai barn tadi ada yang 
sangat cepat mengubah sikap dan perilaku masyarakat karena hingga 

21 



Kea rifan Lokal di Tengah Modernrsasr 

saat ini fi lter untuk menyaring nilai, mana yang positif dan negatif 
belum dipahami oleh masyarakat umumnya. Sebagai wilayah pesisir, 
Tuban juga menjadi sangat terbuka terhadap pengaruh eksternal yang 
juga mengubah pola perilaku masyarakatnya, terutama nilai-nilai yang 
berasal dari berbagai suku bangsa lain. 

Pergaulan yang terjalin antara orang Tuban dengan beragam 
suku dan kebudayaannya juga telah melahirkan banyak perubahan 
khususnya yang berkenaan dengan pola hubungan perempuan dengan 
laki-laki. Jika sebelumnya, perjodohan pada masyarakat Tuban banyak 
melibatkan peran orang tua perempuan, atau bisa juga karena terjadi 
kesepakatan antara orang tua laki-laki dengan orang tua perempuan, 
dan tanpa melibatkan anak-anak mereka. 

Namun demikian, anak laki-laki yang dipilih maupun anak 
gadis yang dipilihkan pasangan langsung oleh orang tuanya selalu 
menerima tanpa ada prates apapun, meskipun seringkali terjadi 
pasangan muda tersebut belum saling mengenal atau dengan kata lain 
baru kali dipertemukan itulah mereka saling tahu. Menurut keterangan 
banyak responden, dan narasumber perjodohan antaranak gadis dan 
laki-laki tersebut tidak pernah terjadi penolakan. Beberapa ilustrasi 
yang mengungkapkan peristiwa perjodohan dikemukakan antara lain 
oleh Pak Sutardji yang kini menjabat sebagai Kepala Seksi Tradisi dan 
Seni Budaya Kantor Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Tuban. 
Kenangan yang sulit dilupakan itu ialah ketika ia masih bujangan, tiba­
tiba ia mendapat tawaran dari keluarga seorang gadis yang sama sekali 
belum dikenalnya. Katanya orang tua dia dan orang tua si gadis telah 
sepakat untuk menjodohkan anak-anak mereka. Pak Sutardji, tidak 
berani menolak keinginan orang tuanya, selain sangat menghormati 
mereka, ia pun paham akan tradisi yang didukung oleh masyarakat 
setempat di mana ia lahir dan dibesarkan. Ia pun menerima lamaran 
keluarga si gadis dan kemudian menikah. Ketika ditanyakan, "Kapan 
ia cintanya tumbuh kepada si gadis?" Beliau menjawab, "Sekalipun pada 
awalnya tidak ada rasa cinta itu, tetapi sejalan dengan kehidupan rumah 
tangganya, dan ternyata istrinya itu seorang perempuan yang baik, saya 
mulai merasa cinta dan kasih sayang itu tumbuh dalam jiwa saya". 

Kini dalam usianya yang 54 tahun, Pak Tardji telah memiliki 6 
orang putra dan putri. Empat di antaranya telah menikah dengan 
pasangan yang berasal dari lain daerah. Oleh sebab itu, tradisi yang 
pernah dialaminya dulu tidak berlaku bagi anak-anaknya. Karena anak 
Pak Tardji laki-laki, maka pihak keluarga dialah yang melakukan 

22 



lnis1at1f Peiempuan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

peminangan kepada pihak perempuan. Tidak menjadi masalah, karena 
telah terjadi musyawarah dalam keluarga untuk meninggalkan tradisi, 
kompromi untuk memperoleh pasangan putranya. 

Kisah Pak Sutardji juga diamini oleh rekannya sesama pegawai 
di kantor Dinas Parsenibud yaitu Pak Naryo, Kepala Seksi Promosi 
Pariwisata mengatakan bahwa tradisi perempuan meminang laki-laki 
sesungguhnya hanya mendudukkan laki-laki · pada posisi yang lebih 
baik, tetapi juga jika seorang gadis tidak melaksanakan tradisi tersebut 
dikhawatirkan kehidupan pribadi dan rumah tangganya tidak akan 
bahagia, karena dianggap menyimpang dari ketentuan adat. Pak 
Naryo sendiri mengalami tradisi serupa, yakni dilamar oleh seorang 
gadis yang kini menjadi istrinya. 

Sementara itu, pengalaman serupa juga dituturkan oleh Pak 
Wardji, Kepala Seksi Pemerintahan di Kecamatan Merakurak: "Ketika 
saya berumur 27 tahun, dan dalam status CPNS (calon pegawai negeri sipil). 
Suatu ketika datang kepada orang tua saya keluarga seorang gadis yang 
meminta saya menjadi suami anaknya. Gadis itu baru berumur 14 tahun". 

Dalam keluarga Pak Wardji, tumbuh sikap demokratis yang 
dipegang teguh oleh keluarga termasuk kedua orang tuanya. Demikian 
juga ketika datang keluarga seorang gadis yang meminang anaknya, 
mereka tidak serta merta menerima, tetapi minta persetujuan Pak 
Wardji terlebih dahulu. Mengingat ketika itu Pak Wardji belum 
sepenuhnya menjadi PNS, maka orang tuanya bertanya, "Apa kamu 
merasa cocok dengan gadis itu?" Saya jawab, "Ya saya cocok, boleh diterima 
saja lamarannya". 

Akan tetapi tidak langsung menentukan hari perkawinan, karena 
orang tua si gadis mempunyai keinginan agar menundanya hingga Pak 
Wardji benar-benar telah diangkat menjadi PNS. "Beberapa bulan setelah 
SK pengangkatan terbit, tahun 1989, saya pun menikah dengan gadis itu. 
Alhamdulillah hingga kini mempunyai dua orang anak, kehidupan rumah 
tangga pun aman-aman saja". 

Ketika ditanya apakah dia akan meneruskan tradisi tersebut, 
Pak Wardji menjawab: 

"Ya, saya akan meneruskan tradisi yang saya warisi dari orang tua, 
jika saatnya anak perempuan saya meminta dilamarkan, itupun jika calon 
pasangan anak-anak saya berasal dari kota yang sama yakni Tuban, tapi 
apabila tidak saya pun akan kompromi, menyikapi tradisi mana yang akan 
kami ikuti". 

23 



Kearifan Loka! d1 Tengah Modernisasi 

Sementara itu seorang ibu yang menduduki jabatan eselon III 
di Kantor Dinas yang sama menambahkan: 

11Saya justru merasa terhormat dan bangga mempunyai tradisi 
seperti itu, karena sebagai perempuan saya bisa menentukan siapa yang akan 
menjadi calon suami saya. Pilihan tentu saja akan jatuh pada seorang laki-laki 
yang benar-benar memenuhi kriteria saya. Dalam hidup saya, dikaruniai anak 
gadis yang alhamdulillah yang baru saja menikah bulan lalu. Prosesnya 
sama, anak saya sudah lama mengenal pasangannya, karena sama-sama kuliah 
di ITS (Institut Teknik Surabaya). Ketika keduanya sama-sama lulus, anak 
gadis saya meminta saya untuk meminang pacarnya, karena saya juga sudah 
cukup kenal kepribadian laki-laki itu, tidak ada alasan saya menolaknya. 
Akhirnya, saya menikahkan mereka sesuai dengan syariat Islam, dan melalui 
proses yang dikehendaki tradisi, yakni mengunjungi keluarga calon mantu 
saya sebelumnya 11

• 

Ketika ditanyakan, /1 Apakah ibu tidak merasa rikuh, sebagai 
pihak yang meminang?11 lbu pejabat menjawab tegas, 11Sesungguhnya 
itu hanya alasan teknis saja, tidak ada bedanya jika pinangan itu dilakukan 
terlebih dahulu oleh pihak laki-laki 11

• Ditambahkan olehnya, 11Bahkan boleh 
jadi tradisi ini sangat baik bagi kami karena kami dapat memperoleh kepuasan 
batin, karena pasangan kita adalah orang yang dinilai cocok dan sesuai dengan 
cita-cita kita, bahwa pertimbangan bobot, bibit, dan bebet menjadi lebih 
transparan. /1 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa di kalangan pejabat 
pemerintah pun tradisi itu tetap mendapat tempat yang baik. 

Di wilayah pedesaan seperti Kecamatan Kerek, Kecamatan 
Semanding, atau Kecamatan Merakurak sendiri diperoleh data, hampir 
75 % perjodohan terlaksana melalui peran orang tua. Hal ini diartikan 
bahwa anak-anak perempuan di wilayah tersebut acapkali hams 
menerima nasib untuk dijodohkan dengan laki-laki pilihan orang 
tuanya. 

Di tiga kecamatan tersebut, umur rata-rata perempuan yang 
meminang adalah sekitar 14 hingga 15 tahun, artinya mereka baru saja 
lepas dari usia anak-anak dan masuk pada usia remaja. Alasan utama 
untuk segera menikahkan anak gadis dalam usia yang relatif muda itu 
adalah kekhawatiran jika anak gadisnya tidak menikah pada usia 
tersebut, akan menjadi perawan tua. Alasan lainnya adalah untuk 
meringankan beban ekonomi keluarga, untuk yang kedua ini 
diharapkan anak gadisnya mendapatkan suami yang mampu 

24 



lnis1at1f Perempuan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

mendukung kehidupan ekonomi keluarga. Sesungguhnya pada usia 
antara 14 hingga 15 tahun, anak-anak gadis itu ada di bangku sekolah 
menengah. Namun karena alasan di atas, kini banyak anak gadis yang 
terpaksa hams meninggalkan bangku sekolah untuk menjalani 
kehidupan mmah tangga. 

Sejauh ini peran keluarga gadis dalam tradisi perempuan 
meminang ditengarai sangat besar dan menentukan. Banyak di 
antaranya yang berhasil menjodohkan anak gadisnya dengan laki-laki 
yang juga diterima anak gadisnya, dan hidup bahagia. Akan tetapi 
tidak dipungkiri banyak juga yang tidak berhasil, artinya perjodohan 
anak gadisnya dengan laki-laki yang dipilihnya mengakibatkan 
penderitaan panjang bagi si gadis. Biasanya sekalipun merasa tertekan 
karena terpaksa hams menikah dengan laki-laki yang tidak sesuai 
dengan keinginannya, para gadis tadi umumnya hampir tidak dapat 
menolak, karena takut kualat kepada orang tua. 

Dalam kasus seperti ini, seorang jum rias pengantin yang 
kerap diundang untuk mempercantik mempelai perempuan 
mengatakan: 

"Seringkali saya menyaksikan mempelai perempuan yang sedang saya rias 
mencucurkan air mata, bahkan ketika duduk di pelaminan pun tampak si gadis 
merengut, dan tidak mau menghadapkan tubuhnya kepada sang suami". 

Ibu Titiek, sang jum rias menyimpulkan bahwa peristiwa 
tersebut biasanya berlatar belakang perjodohan yang tidak disukai si 
gadis. Dikatakan selanjutnya, model pekawinan seperti itu biasanya 
akan bemjung ketidakharmonisan dalam mmah tangga, bahkan akan 
menambah jumlah perceraian. Paparan di atas, bukan saja terjadi pada 
tahun 70 hingga 80-an, akan tetapi berlangsung hingga sekarang 
temtama di wilayah pinggiran Kota Tuban. 

Pembahan Kebudayaan dan lmplikasinya pada PerHaku Masyarakat 

Memjuk kepada kenyataan bahwa kebudayaan senantiasa 
bembah (dinarnis), baik secara perlahan ataupun cepat. Pembahan 
yang lambat biasanya berkenaan dengan nilai budaya antara lain 
bempa sistem kepercayaan, sedangkan pembahan yang cepat biasanya 
berkaitan dengan kehidupan sehari-hari seperti gaya hidup, teknologi 
dan sebagainya. 

25 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Perubahan kebudayaan juga sangat dipengaruhi oleh 
kebebasan manusia yang terus meningkatkan serta penyesuaian 
dirinya terhadap lingkungan. Kondisi itu pulalah yang kini tengah 
berlangsung di Kabupaten Tuban. Seiring dengan semakin 
berkembangnya teknologi, khususnya media elektronik (televisi, radio, 
film dan sebagainya), dan media cetak seperti koran, majalah, yang 
juga banyak diikuti oleh hampir seluruh kalangan masyarakat Tuban, 
telah mengubah cara pandang mereka terhadap kehidupan sesuai 
dengan apa yang mereka lihat, dengar dan baca. 

Banyak hal yang ditawarkan media kepada masyarakat luas 
dan biasanya kalangan mudalah yang akan menjadi sasarannya. Anak­
anak muda di wilayah pedesaan Tuban yang semula hanya akrab 
dengan kehidupan tradisi dan nilai-nilai budaya yang mengacu kepada 
kehidupan tradisional, kini mulai bergeser ke arah baru yakni 
kehidupan yang lebih mementingkan unsur duniawi. Kepatuhan 
mereka terhadap orang tua dan tradisi, pelahan berubah. Kata kualat 
kini hampir tak terdengar lagi, karena digantikan dengan takut berdosa 
jika melawan orang tua. Dulu perjodohan antara seorang gadis dan laki­
laki, harus melalui campur tangan orang tua atau orang pencari jodoh 
"dandan". Sekalipun belum sepenuhnya hapus, sedikit demi sedikit, 
sudah mulai pudar, karena anak gadis zaman sekarang sudah mulai 
berani ke luar rumah dan mengungkapkan perasaannya sendiri. 

Keterisoliran desa-desa di wilayah Kabupaten Tuban mulai 
terbuka terutama dengan beroperasinya pabrik semen Gresik di 
Kecamatan Kerek. Wajah pedesaan berangsur berubah dan nilai-nilai 
baru yag dibawa oleh para pekerja dari luar wilayah Tuban juga turut 
mewamai proses perubahan budaya. Jika sebelumnya gadis-gadis di 
wilayah tersebut hanya manut saja pada kehendak orang tuanya, kini 
mereka sudah bisa mengungkapkan isi hati dan kehendaknya 
termasuk perasaan terhadap lawan jenisnya. Suatu hal yang tidak 
pemah terjadi sebelumnya. Selain terbukanya wilayah-wilayah 
pedesaan terhadap pengaruh nilai baru, institusi pendidikan yang 
dibangun pemerintah juga telah memberikan pencerahan dan 
wawasan kepada kaum perempuan di Kabupaten Tuban. 

Dalam kaitan dengan perubahan tersebut ada dua orang siswi 
Sekolah Menengah Kejuruan (SMK) Abdi Negara di Kecamatan 
Merakurak, yakni Linda Ayu Ocvianti (16 Tahun), dan Mega 
Cahyaning Ratri (16 Tahun). Keduanya siswi kelas 2 di sekolah 

26 



lnisiatif Perempuan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

tersebut yang mengatakan pendapatnya tentang tradisi perempuan 
meminang. "Perasaan kami sebetulnya sangat sedih, mengapa harus kaum 
kami (perempuan) yang datang melamar laki-laki, tidak seperti di kota lain 
pihak perempuan yang didatangi. Namun sekalipun ada perasaan sedih, kami 
tidak bisa keluar dari tradisi ini, dan suka tidak suka kami pun akan 
menjalaninya dengan catatan, calon suami kami adalah orang yang telah kami 
kenal baik". 

Ketika ditanyakan apakah 
faktor kualitas laki-laki yang akan 
menjadi pasangan menjadi 
pertimbangan juga? Mereka 
menjawab: "lya, kami telah diajarkan 
oleh orang tua untuk memperhatikan 
bobot, bibit, dan bebet seperti yang 
dilakukan oleh orang Jawa lainnya, 
biar hidup kami nanti tidak nelongso". 

Meskipun rata-rata gadis di Foto 1.3 Dua orang siswi Sekolah 
Menengah yang ingin meneruskan 

Kecamatan Merakurak menikah pendidikannya, namun tetap menerima 
dalam usia 15 tahun, namun kedua tradisi harus meminanq laki-laki 

gadis di atas tidak mau rnengikuti kebiasaan itu. Kini keduanya 
bahkan telah berurnur 16 tahun, tapi karena sedang bersekolah belum 
ada keinginan untuk rnenikah. Barangkali apa yang diungkapkan 
gadis-gadis tersebut merupakan bagian kecil dari anak perempuan lain 
yang mulai mengubah pandangannya terhadap perkawinan di usia 
dini. Beruntung bahwa orang tua kedua gadis itu mendukung cita-cita 
anak gadis mereka clan membebaskannya dari tuntutan tradisi. 

Demikianlah, bahwa peran orang tua dalam menentukan calon 
pasangan anak gadisnya hingga kini masih tetap dominan, sekalipun 
tidak seekstrim dulu, karena anak gadisnya kini telah mengenal 
terlebih dahulu calon pasangannya sebelum rneminta orang tuanya 
meminang. 

Tipe Laki-laki yang Diharapkan Menjadi Pasangan Hidup 

Berbicara mengenai pasangan hidup, sudah pasti akan erat 
kaitannya dengan unsur kualitas manusianya. Tidak berbeda dengan 
cita-cita perempuan lain, kriteria laki-laki yang akan menjadi suami 
gadis Tuban umumnya mengacu kepada unsur lahiriah dan batiniah. 
Kualitas lahiriah yang sangat disukai adalah yang mempunyai bentuk 
tubuh kokoh, karena ia akan menjadi kepala keluarga dan menghidupi 

27 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

anak istrinya. Kekuatan tubuh juga sangat diharapkan, terutama jika 
dikaitkan dengan pola mata pencaharian umumnya orang desa yaitu 
bertani. 

Orang Tuban sebagaimana lazimnya orang Jawa, juga sangat 
mendukung prinsip pemilihan pasangan berdasarkan bibit yang 
berarti calon suami harus memiliki kesehatan lahir dan batin. 
Pendekatannya merujuk kepada kelas sosial, mental, fisik yang harus 
diobservasi dari kalangan mana dia berasal (keturunan). Bobot, berarti 
calon pasangan hidup (suami) harus memiliki sifat-sifat yang terpuji, 
atau memiliki kemampuan dalam menghadapi hidup, bertanggung 
jawab atas perannya sebagai suami (kepribadian, personality). 
Sedangkan bebet mengandung arti mempunyai kelapangan dalam 
unsur keduniawian (financial). Secara harfiah orang awam 
menyebutnya sebagai turunan orang berada/kaya, dan kekayaan itu 
harus diperoleh melalui kerja keras/perjuangan. 

Bagi masyarakat Tuban sendiri yang sebagian besar hidup 
dalam dunia agraris, seorang suami yang diharapkan sudah tentu yang 
memiliki sawah, ladang atau lahan pertanian lain, yang kelak bisa 
digarap bersama. Sementara itu, di kalangan keluarga santri, ada 
kecenderungan pasangan yang diharapkan menjadi suami si gadis, 
adalah laki-laki yang mempunyai pengetahuan agama yang baik, 
syukur jika keluaran pesantren seperti dikatakan oleh responden di 
Kecamatan Semanding. Selain unsur-unsur di atas, yakni sifat-sifat 
yang merujuk kepada prinsip pemilihan pasangan berdasarkan tradisi 
Jawa, gadis-gadis Tuban masa kini juga menginginkan memperoleh 
pasangan yang mempunyai pekerjaan tetap seperti pegawai negeri 
atau swasta (tidak malah bekerja di pabrik atau di tempat lain, yang 
pasti harus bisa menjadi sandaran anak istrinya kelak). 

Demikianlah bahwa cita-cita ideal dan harapan untuk 
memperoleh pasangan yang baik rupanya sama saja untuk semua 
perempuan, akan tetapi dalam kenyataannya tidak selalu tercapai. 

Proses dan Tata Cara Peminangan 

Manakala anak gadis sudah menginjak usia 14 atau 15 tahun, 
biasanya orang tuanya akan mulai gelisah, apalagi jika tidak ada tanda­
tanda anak gadisnya punya kekasih. Orang tua akan segera turun 
tangan meminta bantuan seorang pencari jodoh yang disebut 
"dandan" (seorang tua yang dianggap profesional untuk urusan 

28 



lnis1at1f Pe~empuan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

pencarian jodoh). Itu cerita dulu, ketika anak gadis masih sangat 
tergantung kepada orang tuanya. Kini, orang tua tinggal menunggu 
saja anak gadisnya "menghadap" dan meminta dilamarkan laki-laki 
yang telah ia kenal dengan baik. Perrnintaan anak gadis itu dengan 
segera ditanggapi karena hal itu sudah ditunggu sejak lama, bahkan 
bagi sebagian besar orang tua merupakan peristiwa yang sangat luar 
biasa. Di satu sisi, orang tua mengartikan mereka terlepas dari situasi 
yang membebaninya atau keluar dari kekhawatiran anak gadisnya 
akan menjadi perawan tua. 

Selanjutnya orang tua gadis akan berembuk dengan keluarga 
dan kerabat, untuk menentukan waktu yang tepat berkunjung ke 
kediaman keluarga laki-laki. Dalam pertemuan keluarga itu, dibahas 
pula barang-barang yang akan menjadi hantaran wajib. 

Dalam tahap ngemblok biasanya dibicarakan hari baik untuk 
melangsungkan perkawinan. Seperti pada masayarakat Jawa lainnya, 
menentukan waktu/hari yang tepat untuk perkawinan bukanlah 
sesuatu yang mudah dan tidak bisa dilakukan oleh sembarang orang. 

"Patekan dino", atau hari yang baik untuk peristiwa adat 
tersebut harus memperhitungkan hari dan tanggal lahir calon 
mempelai (pawukon) dan angka-angka lain sehingga perkawinan nanti 
akan jatuh pada waktu yang baik, dan menghindari waktu yang nahas 
yang akan berimbas pada kehidupan rumah tangganya di kemudian 
hari. Oleh karena itu, secara tradisional masyarakat Tuban seringkali 
mempercayakan penghitungan hari H tersebut kepada ahlinya yang 
dikenal dengan sebutan "dongke". Seorang dongke bisa dijabat oleh 
tokoh masyarakat setempat, seorang ulama, atau bisa juga yang 
memang mempunyai keahlian di bidang tersebut. 

Mencari waktu yang tepat "nebus gunem" di lingkungan 
keluarga perempuan dan laki-laki, sesungguhnya dilakukan untuk 
mencari kesepakatan, agar di hari H yang akan datang membawa 
kebaikan bagi pasangan yang akan memulai kehidupan baru. Pada saat 
ngemblok, si gadis tidak diperbolehkan ikut serta ke rumah pihak laki­
laki, artinya harus menungga saja di rumah. 

Tradisi yang dilangsungkan pada saat 
keluarga gadis diwajibkan membawa serta 
penganan yang menjadi persyaratan antara lain: 

acara ngemblok, 
bermacam-macam 

29 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

1. Kue gernblong terbuat dari beras ketan yang diturnbuk halus, 
kernudian dicarnpur dengan parutan kelapa, gararn, dan daun 
pandan. Gernblong yang dibawa bisa dibungkus dengan daun 
pisang (seperti lontong), ada juga yang dipipihkan dengan 
ukuran tertentu rnisalnya sebesar "lengser" atau narnpan kecil. 
Jurnlah gernblong yang dibawa biasanya tidak kurang dari 2 
buah, bahkan bisa lebih banyak sesuai dengan kernarnpuan 
keluarga perernpuan. Makna yang terkandung dalarn kue 
gernblong, adalah sebagai sirnbol ikatan yang kuat antara 
pihak perernpuan dan laki-laki yang akan rnelangsungkan 
perkawinan, kf1rena gernblong terbuat dari beras ketan. 

2. Pisang raja dengan kualitas yang terbaik. Jurnlahnya tidak 
terbatas bisa satu tandan atau lebih sesuai dengan 
kernarnpuan. 

3. Sejurnlah kue Ja1an pasar antara lain, kripik, rengginang, 
kernbang gula, kue sarang rnadu dan sebagainya. 

4. Minurnan ringan (soft drink), satu atau dua krat. Biasanya yang 
dibawa adalah rninurnan dengan merek sprite (yang paling 
popular). 

5. Seekor karnbing, jika rnarnpu bisa lebih. 
6. Beberapa slof rokok (rnerek bisa apa saja tergantung pada 

keinginan keluarga). 

Menurut cerita responden, tahap ngernblok ini tarnpaknya seperti 
basa-basi saja, karena kedua calon pengantin sudah saling rnenerirna, 
dan jika dongke sudah rnenetapkan hari baik, biasanya percakapan 
hanya berkisar pada soal-soal kekeluargaan, atau pertanian yang tidak 
ada sangkut pautnya dengan soal perkawinan. 

Jika pihak perernpuan sudah rnelakukan tahap ngernblok, 
selanjutnya giliran pihak laki-laki dan keluarganya rnernbalas 
kunjungan kepada keluarga gadis. Berbeda dengan kunjungan pertarna 
yang dilakukan keluarga gadis, keluarga laki-laki yang berkunjung 
bukan hanya terdiri dari ayah, ibu dan kerabat, tetapi juga disertai 
anak laki-lakinya. Kunjungan balasan ini disebut dengan istilah 
"tuntunan" karena pada saat kunjungan itu, keluarga laki-laki 
rnernbawa serta 1 hingga 3 ekor karnbing atau sapi, beras, gula, kelapa, 
kayu bakar dan sebagainya. 

Istilah tuntunan rnerujuk kepada seekor hewan (karnbing atau 
sapi) yang akan disernbelih pada saat perhelatan, sernentara dua ekor 
yang lainnya rnenjadi modal yang dirnanfaatkan untuk rnernulai 

30 



lnis1at1f Pere11puan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

kehidupan baru. Kunjungan balasan dari keluarga laki-laki ini menjadi 
indikator / tanda bahwa perka winan akan segera dilangsungkan. 

Menjelang hari H atau perkawinan, pihak keluarga perempuan 
menyelenggarakan acara "slametan" dengan mengadakan pengajian 
yang dilakukan oleh kelompok pengajian khusus. Inti dari slametan 
adalah permohonan kepada Allah Yang Maha Kuasa, agar selalu 
melindungi keluarga hingga niat untuk mengawinkan anak gadisnya 
terlaksana dengan baik tanpa gangguan apapun. Setelah slametan usai 
dilaksanakan tradisi "nonjok" yaitu mengirim sejumlah makanan 
matang dan sebagian lagi yang masih mentah ke rumah keluarga laki­
laki. 

Di dalam tradisi perempuan meminang ini, dikenal juga 
sebuah istilah "man ten ambrok" . Istilah ini muncul, apabila setelah 
melakukan kunjungan balasan ke rumah keluarga perempuan, anak 
laki-lakinya tidak ikut pulang dengan orang tua clan terus menetap di 
kediaman si gadis. Sesungguhnya, dalam tradisi setempat si laki-laki 
mempunyai alasan untuk mengenal gadis dan keluarganya lebih dekat. 
Akan tetapi ada yang menganggap bahwa hubungan mereka sudah 
resmi hingga bisa berhubungan sebagaimana suami istri. Darnpak 
negatifnya, jika terjadi kehamilan kerap menjadi masalah besar dan 
tidak jarang si laki-laki bahkan menghilang. 

Untuk mencegah berbagai dampak negatif dari tradisi tersebut, 
dan dengan semakin intensifnya syiar Islam, ada pihak yang 
menyarankan agar setelah ngernblok, dilanjutkan saja dengan kawin 
siri, yang dinilai sah secara agama. Namun demikian, masyarakat 
Tuban kini sudah menyadari bahwa sebelum akad nikah, anak laki-laki 
hams ikut pulang dengan orang tuanya, hingga saat perkawinan tiba. 
Dengan demikian kemumian tradisi tetap terjaga, karena rnanten 
ambrok dihindarkan. 

Memberi Mahar tetap Kewajiban Laki-laki 

Kabupaten Tuban dikenal sebagai Kota Wali, artinya di kota 
ini banyak lahir manusia-manusia pilihan yang menjadi penyebar 
agama Islam pada masanya . Menyandang predikat tersebut, sudah 
ten tu mewajibkan masyarakatnya juga taat terhadap akidah keislaman. 
Demikianlah dalam proses perkawinan, sekalipun peminangan 
dilakukan menurut tradisi setempat, yakni perempuan yang 

31 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

mengambil inisiatif untuk meminang, namun dalam ketentuan siapa 
yang wajib membayar mahar, dilaksanakan dengan berpedornan pada 
aturan Islam. 

Berkaitan dengan mahar, Islam dengan jelas mengatakan 
bahwa sesudah terlaksananya perkawinan dengan cara yang betul dan 
sah di sisi syara', terdapat beberapa tanggung jawab yang mes ti 
dilaksanakan dalam kehidupan suami istri, yaitu hak istri atas suami, 
hak suami atas istri dan hak mereka bersama. 

Di antara hak istri yang wajib ditunaikan oleh suami ialah 
memberi maskawin. Maskawin dalam bahasa Arab disebut dengan 
mahar. Mahar adalah pemberian wajib daripada seorang suami kepada 
istrinya disebabkan pernikahan atau persetubuhan (dukhul). Mahar 
disebut juga sebagai Shadaq, Nihlah, Faridhah, Hiba ', Ajr, 'Aqr, 'Ala'iq, 
Tahul dan Nikah. Terdapat enarn perkataan yang disebutkan dalam Al 
Quran, yaitu perkataan Shadaq, dan Nihlah dalam firman Allah SWT 
yang tafsimya : 

"Dan berikanlah kepada perempuan-perempuan itu maskawin­
maskawin mereka sebagai pemberian yang wajib". (Surah An Nisa: 4). 

Dengan wujudnya kewajiban membayar mahar kepada 
perempuan itu, menunjukkan penghargaan Islam terhadap kaum 
perempuan sekaligus menaikkan rnartabat mereka. Ini karena pada 
zaman jahiliah wanita tidak boleh memiliki atau mewarisi harta 
bahkan mereka dijadikan sebagai barang yang boleh dijualbelikan atau 
dipinjam-pinjarnkan. 

Seperti firman Allah SWT di atas, jelaslah bahwa pihak laki-lakilah 
yang wajib membayar mahar kepada pihak perempuan. Antara agarna 
dengan adat setempat nampaknya terjadi perpaduan yang harrnonis. 
Hal ini bisa dilihat dari jenis mahar yang umum diberikan saat ini 
terdiri atas: 

32 

1. Uang antara Rp.20.000,- sampai dengan Rp.50.000,- (di 
kalangan rnasyarakat pedesaan), atau sesuai kemampuan bagi 
masyarakat di perkotaan. 

2. Al Quran dan peralatan salat (rukuh, sajadah) . 
3. Yang berkaitan dengan adat setempat antara lain, pakaian 

komplet, berbagai bentuk perhiasan (emas, perrnata), atau 
benda lain sesuai kesepakatan. 



:nis1a\1f Perwnpuan dalar1 Menentukan Pasangan Hicup 

4. Jumlah mahar yang hams atau wajib diberikan calon mempelai 
laki-laki kepada pihak perernpuan sesungguhnya sangat 
variatif clan disesuaikan dengan kemampuan masing-masing. 

Akad Nikah Merujuk kepada Konsep Islam 

Sebagai masyarakat yang dominan beragama Islam, tata cara 
perkawinan hams sesuai dengan konsep Islam yang jelas berlandaskan 
Al Quran (sunnah yang sahih) . Sebagaimana berlaku dalam 
lingkungan masyarakat Islam, orang Tuban mengawali sebuah 
perkawinan dengan: 

1. Khithah (peminangan yang dilakukan sesuai dengan tradisi 
setempat). 

2. Akad nikah dengan syarat dan kewajiban yang harus dipenuhi 
yakni; 

Adanya perasaan suka sama suka dari kedua calon 
mempelai 
Adanya ijab kabul 
Adanya rnahar 
Adanya wali 
Adanya saksi-saksi 

3. Walirnah, hukumnya wajib dan diusahakan sesederhana 
mungkin. Dalam Islam saat walimah wajib dihadiri bukan saja 
oleh kaum kerabat dan tetangga, tetapi juga oleh orang-orang 
miskin. 
Setelah segala sesuatu yang wajib secara agama terlaksana, 

berarti sepasang mempelai telah sah menjadi suami istri. Di kalangan 
yang mampu, biasanya diselenggarakan resepsi yang besar dilengkapi 
dengan hiburan baik yang bersifat tradisional kedaerahan maupun 
yang bersifat modern. Kini tengah digemari acara organ tunggal 
dengan penyanyi yang popular di Kota Tuban. Sebaliknya, bagi 
rnasyarakat yang hidup pas-pasan seperti di pedesaan, cukup diakhiri 
dengan acara makan bersama dan doa selamat bagi kedua mempelai. 
Seorang responden di Kecamatan Kerek memberikan informasi bahwa 
umurnnya setelah acara resmi selesai, sebuah perhelatan perkawinan 
biasanya dilanjutkan dengan acara minum tuak secara beramai-ramai, 
sayang banyak anak-anak yang belum cukup umur juga ikut terlibat 
dalam keramaian ini. Tradisi meminum tuak barangkali sulit 
dihilangkan dari setiap peristiwa adat karena Tuban sendiri 

33 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

merupakan wilayah yang ditumbuhi banyak pohon aren dan penghasil 
minuman tuak yang cukup besar di kawasan Jawa Timur. 

Hampir seluruh warung di pinggir jalan raya Tuban 
menjajakan tuak dalam botol-botol beraneka ukuran. Pembelinya selain 
warga setempat, juga orang-orang yang kebetulan melewati jalan 
tersebut. Tuak bisa diminum di tempat, atau banyak juga yang dibawa 
untuk oleh-oleh. Kebiasaan minum tuak ternyata tidak hanya 
dilakukan pada malam hari, tetapi banyak kaum lelaki yang 
meminumnya antara jam 10.00 hingga jam 13.00 siang. 

Tradisi Perempuan Meminang Dan V ariannya 

34 

1. Perempuan Meminang Laki-Laki Sedesa. 

Tidak seorang pun yang tahu dari arah mana jodohnya akan 
datang. Bisa jadi berasal dari jauh atau sebaliknya orang-orang 
yang dekat dengan dirinya. Begitu yang acapkali tetjadi di 
kalangan perempuan Tuban dalam mencari pasangan 
hidupnya, bisa saja si laki-laki itu berasal dari desa yang sama. 
Tidak jarang yang mengakui bahwa laki-laki yang menjadi 
suaminya kini bukan orang asing karena dia telah dikenal sejak 
kanak-kanak. Teman bermain waktu kecil, atau kadang­
kadang berkelahi karena berebut sesuatu mainan, tiba-tiba saja 
menjadi sangat menarik ketika ia menjadi dewasa dan tampak 
sebagai laki-laki yang sangat tampan, apalagi ia sudah 
mempunyai pekerjaan yang baik. Gambaran seperti itulah 
yang menjadi pertimbangan banyak perempuan Tuban ketika 
memutuskan untuk memilih seorang laki-laki yang akan 
dijadikan pasangannya. Jika laki-laki itu berdomisili di desa 
yang sama, sudah barang tentu proses peminangan tidak akan 
menghadapi kendala, apalagi jika keduanya sudah saling 
tertarik. Tahap ngemblok pun akan dilakukan untuk membuka 
jalan peminangan ke kediaman keluarga laki-laki. 

Seperti dijelaskan terdahulu, tahap-tahap peminangan hingga 
ke acara perkawinan sesuai dengan tradisi yang dikenal 
bersama yakni: tahap ngemblok, patekan <lino, kunjungan 
balasan dari pihak laki-laki kepada keluarga perempuan, 
slametan di keluarga perempuan untuk kemudian berlanjut 
dengan perkawinan yang lazimnya dilakukan di kediaman 
keluarga perempuan. 



lr11,01rit1f F'eren-,puan dalam Menentukan Pasangan H1dup 

2. Perempuan Bertemu Pasangan dari Luar Desa, Tapi Satu 
Kecamatan dalam Kabupaten Tuban. 

Seperti telah dijelaskan di muka bahwa tradisi perempuan 
meminang adalah tradisi yang didukung oleh hampir seluruh 
masyarakat Tuban, namun demikian pada banyak kasus 
perempuan yang memilih pasangan yang berasal dari luar 
desanya, namun masih dalam wilayah adminsitratif 
Kabupaten Tuban, maka tata cara peminangan hingga ke 
jenjang perkawinan berlaku sesuai dengan tradisi yakni 
didahului dengan peminangan yang dilakukan oleh pihak 
perempuan kepada pihak laki-laki. 

Prosedur peminangan dan tahap-tahap lain sebelum sampai ke 
hari perkawinan, berjalan sesuai dengan tradisi yang telah 
disepakati bersama. Tidak berbeda dengan perjodohan yang 
berlaku antarpasangan satu desa. Hanya saja, jika perjodohan 
terjadi dalam jarak yang agak jauh, diperlukan kendaraan roda 
empat untuk prosesi sasrahan dan mengangkut barang-barang 
bawaan yang lumayan banyak. Dalam kondisi seperti itu, 
seringkali kedua pihak (perempuan dan laki-laki) 
mengeluarkan biaya yang lebih besar, bukan saja unh1k 
menyewa kendaraan pengangkut barang, tetapi mobil mewah 
(untuk yang mampu) sebagai kendaraan pengangkut calon 
mempelai laki-laki. 

Sesungguhnya segala sesuatu yang digambarkan dalam 
rangka pelaksanaan perkawinan tadi juga menjadi ajang untuk 
memamerkan kekayaan/ ajang pengungkapan prestise 
keluarga kepada khalayak. Tidak jarang untuk pelaksanaannya 
memakan biaya yang sangat besar, dan banyak di antaranya 
yang diperoleh melalui pinjaman atau menjual harta kekayaan 
seperti sawah, tanah atau benda lain yang bernilai tinggi. 
Namun karena perkawinan menjadi peristiwa penting bagi 
kehidupan manusia, maka segala upaya tadi menjadi biasa­
biasa saja bagi mereka. 

Bagi pihak keluarga perempuan, menerima kedatangan 
rombongan calon mempelai laki-laki juga tampaknya hams 
dilakukan sebaik mungkin. Untuk kalangan yang berada, tidak 
jarang kedatangan rombongan laki-laki disambut dengan 

35 



36 

Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

iring-iringan yang membaca salawat nabi lengkap dengan alat 
musik rebananya. Sudah tentu inipun harus dibayar cukup 
mahal, namun seperti juga keluarga laki-laki, hal ini 
merupakan ajang prestise keluarga. 

Jika terjadi kasus seperti ini biasanya peran "dandan" atau 
perantara menjadi sangat kuat, karena dia juga harus 
memenuhi tuntutan keluarga orang tua perempuan untuk 
melihat-lihat atau mencermati tingkah laku dan kepribadian 
anak laki-laki yang akan menjadi suami anak gadisnya. 
Namun hal tersebut tidak berlaku jika calon suami si gadis 
bertempat tinggal di desa yang sama. Dari kasus tersebut di 
atas, tampak bahwa tradisi perempuan meminang dalam 
praktiknya bukan sebuah harga mati, sebab dalam kondisi­
kondisi tertentu bisa berlaku sebuah kesepakatan. 

3. Jika Berjodoh dengan Laki-laki dari Luar Kabupaten Tuban 

Seperti pepatah mengatakan bahwa jodoh itu bisa datang dari 
arah mana saja, artinya manusia tidak akan pernah tahu siapa 
dan dari mana pasangannya itu berasal. Sepenuhnya rahasia 
Tuhan seperti juga rezeki dan mati. ltu pula yang 
menyebabkan tradisi perempuan meminang dalam kasus­
kasus tertentu bisa saja tidak bisa dilaksanakan karena ia harus 
berhadapan dengan tradisi lain. 

Kini, tidak bisa dipungkiri bahwa sudah banyak perempuan 
atau laki-laki dari Tuban yang pergi atau keluar daerahnya 
dengan berbagai alasan, seperti melanjutkan sekolah, bekerja, 
atau ikut keluarga yang berada di luar kota Tuban. Dalam 
kondisi seperti itu, jika perempuan tersebut kebetulan 
memperoleh jodoh laki-laki dari luar Tuban, pihak keluarga 
perempuan akan menyesuaikan diri dengan tradisi yang 
didukung oleh calon suami anaknya, yakni anak gadisnya 
akan dilamar/dipinang oleh calon pasangannya melalui kedua 
orang tua yang bersangkutan. Dalam hal ini dapat dikatakan 
bahwa si gadis dan kedua orang tuanya harus melakukan 
kompromi dan mengikuti tradisi dari pihak laki-laki. Dengan 
demikian, yang berlaku kemudian adalah tradisi besar Gawa) 
yang mengharuskan pihak laki-laki berinisitif meminang calon 
istrinya. 



lnis1at1f Perempuan dalam Menentuk,m f' sangan H1dup 

Jika terjadi perjodohan lintas budaya im, maka tradisi 
"ngemblok" tidak diberlakukan. Sementara itu pihak laki-laki 
yang akan meminang calon pasangannya, tidak wajib 
membawa barang-barang seperti yang berlaku pada tradisi di 
Tuban. Yang biasa terjadi adalah keluarga laki-laki hanya 
membawa barang-barang yang penting saja, seperti kue-kue 
clan buah-buahan. 

Hal serupa juga disampaikan oleh seorang pejabat di Kantor 
Dinas Kebudayaan clan Pariwisata Kota Tuban. Beliau 
kebetulan mempunyai dua orang anak perempuan yang 
keduanya berjodoh dengan laki-laki dari luar Kabupaten 
Tuban. Yang satu mendapat pasangan orang Semarang, 
sedangkan adiknya orang Bandung. Sesuai dengan tradisi laki­
laki pasangannya, maka kedua gadis itu menerima pinangan 
clan tidak melakukan tradisi sebagimana yang dilakukan oleh 
leluhurnya. 

Ketika seluruh proses peminangan selesai, clan hari H 
perkawinan sudah ditetapkan, biasanya keluarga perempuan 
yang sibuk mempersiapkan segala sesuatu yang berkaitan 
dengan penyelenggaraan peristiwa adat tersebut. Suatu 
perkawinan bagi orang Tuban yang notabene bagian dari 
masyarakat Jawa bukanlah ha! yang sederhana melainkan 
menyangkut masalah harga diri keluarga, juga masalah hidup 
mati contohnya jika perhitungan "neptu" (hari pasaran Jawa) 
tidak dipatuhi, dikhawatirkan dalam pelaksanaan hari H akan 
terjadi "sengkala"atau bencana. Kecermatan penetapan hari H 
ditengarai akan melanggengkan perkawinan clan 
mempengaruhi kehidupan rumah tangga. 

Kompleksnya sebuah prosesi perkawinan, karena keluarga 
perempuan sebagai yang "duwe gawe", hams menyebarluaskan 
rencana tersebut kepada kaum kerabat, tetangga clan kenalan 
lain yang layak diundang. Undangan bisa berupa barang 
cetakan yang dimasukkan ke dalam amplop, sedangkan bagi 
orang tua yang dihormati, orang tua calon pengantin 
perempuan biasanya akan langsung mendatangi yang 
bersangkutan clan menyampaikan maksudnya "ngulemi" akan 
mengawinkan anak gadisnya. 

37 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisas1 

Dua atau tiga hari menjelang hari H, keluarga si gadis akan 
sangat sibuk menerima kedatangan kaum kerabat. Mereka 
datang tidak melenggang, karena adanya tradisi "buwuh" atau 
dalam istilah antropogis dikenal sebagai sistem resiprositas 
yakni memberi sumbangan berupa bahan-bahan makanan 
(beras, sayur mayur, kayu bakar, ikan dan sebagainya) kepada 
keluarga si gadis, sebaliknya orang tua si gadis berkewajiban 
membalas sumbangan tadi dengan "gawe jajan" berupa 
rengginang, kue-kue basah, bolu dan sebagainya. Sekalipun 
tidak ada sanksi yang jelas jika tidak memberi sumbangan, 
akan tetapi dalam kehidupan masyarakat Tuban (Jawa 
umumnya) perbuatan tersebut akan mengakibatkan seseorang 
itu dicemooh dan secara moral dipermalukan sebagai tidak 
tahu adat "ga tau adat". Sebagai suatu sistem, tradisi buwuh ini 
akan berlangsung terus jika ada keluarga lain yang akan 
mengawinkan anak gadisnya, maka dia pun akan menerima 
sumbangan yang serupa. 

Perkawinan sebagai Wujud Kompromi Tradisi dan Adat 

Tuban sebagai kota yang kental dengan tradisi baik yang 
bersumber pada nilai-nilai kelslaman maupun tradisi setempat, 
menjadikan kehidupan masyarakatnya berwama-warni. Demikian juga 
yang berkenaan dengan tradisi perkawinan selain dijumpai 
serangkaian upacara adat, juga selalu mengutamakan ijab qabul 
sebagai inti dari sebuah perkawinan. ljab kabul atau disebut juga 
dengan sebutan akad nikah, bisa dilakukan baik di rumah mempelai 
perempuan, ataupun di Kantor Urusan Agama (KUA). 

Akad nikah pada dasamya merupakan bagian perkawinan 
yang sangat sakral dalam agama Islam. Oleh karena itu, acara tersebut 
selalu dihadiri bukan saja oleh kerabat dekat, tetapi juga oleh Kiai dan 
petugas agama. Bagi kalangan santri, ijab kabulnya menggunakan 
bahasa Arab, sedangkan di kalangan rakyat biasa menggunakan 
bahasa Jawa. 

Berbeda dengan tradisi lain misalnya Sunda yang 
menyerahkan calon pengantin laki-laki di awal kedatangannya, pada 
tradisi perkawinan di Tuban, penyerahan calon mempelai laki-laki 
dilakukan setelah akad nikah. Dalam proses ini terjadi saling 
menyerahkan dan menerima disertai basa basi sebagai ciri khas tradisi 
setempat. 

38 



lnis1at1f Perempuan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

Jika acara tersebut usai, dilanjutkan dengan "man'izah hasanah" 
yakni fatwa dari kiai yang tujuannya menjelaskan tanggung jawab 
suami dan istri dalam kehidupan rumah tangga. Sesungguhnya fatwa 
atau nasihat kiai tersebut tidak semata-mata ditunjukan kepada 
pengantin, tetapi juga kepada hadirin yang sudah menikah lama. 

Tahap akhir dari acara ini adalah doa yang dipimpin oleh kiai, 
dilanjutkan dengan makan bersama. Di kalangan yang mampu 
acapkali resepsi perkawinan dilengkapi dengan hiburan, yang kini 
sedang trendi adalah organ tunggal dengan menampilkan penyanyi 
lokal. Sementara itu, di kalangan rakyat biasa, sebuah perkawinan 
cukup dilakukan di Kantor Urusan Agama (KUA), kemudian 
mempelai laki-laki datang ke rumah keluarga mempelai perempuan, 
dan berdiam di rumahnya. Saat itu juga diserahkan mas kawin, dan 
kehidupan pun berjalan seperti biasanya, artinya yang perempuan 
kembali bekerja sebagai buruh di perusahaan tekstil, batik, atau ke 
sawah, yang laki-laki kembali ke pabrik atau sama-sama mengolah 
sawah dan ladang. 

Jadi ada perbedaan yang agak mencolok, antara perkawinan 
orang berada dan yang kurang mampu, yang diperlihatkan dalam 
barang bawaan untuk sasrahan, perhelatan dan acara sesudah ijab 
kabul. Akan tetapi urut-urutan tradisi tetap dipertahankan. 

Dampak Tradisi Terhadap Kehidupan Keluarga 

Pengelolaan Sosial dan Ekonomi Rumah Tangga 

Keluarga merupakan unit kesatuan sosial terkecil yang 
mempunyai peranan sangat penting dalam membina anggota­
anggotanya. Setiap anggota dari satu keluarga dituntut untuk mampu 
dan terampil dalam memainkan peranan sesuai dengan 
kedudukannya. 

Robert Lawang (1984-1985 : 86-87) mengatakan mengenai 
keluarga sebagai sumber utama dalam memberikan bekal dalam 
membina perilaku seseorang. Selanjutnya Robert Lawang 
mengemukakan bahwa keluarga merupakan satu gejala yang sudah 
pasti diketahui oleh semua orang. Keluarga atau berkeluarga 
merupakan gejala yang universal. Sementara itu, William Goode 
menyatakan bahwa keluarga merupakan unsur dalam struktur sosial 
dengan pengertian sebagai berikut: 

39 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

11 Keluarga sebagai kelompok terdiri atas suami istri dan anak-anak 
hasil perkawinan tersebut atau yang diadopsi dan anak-anak tersebut belum 
menikah. Bila dilihat dari kehidupan ekonominya, maka pemenuhan kebutuhan 
hidup terutama dalam hal makan diatur oleh suatu sumber. Adakalanya dalam 
satu rumah tangga terdapat anggota yang tidak mempunyai hubugan darah 
sama sekali dengan salah seorang di antara mereka ".Pada prinsipnya, 
keluarga manapun merupakan suatu sistem pengelompokkan dan 
merupakan pranata sosial yang dapat memenuhi kebutuhan dasar 
manusia, sejak manusia itu lahir sampai menjadi dewasa dan tua. 
"Keluarga yang mempunyai landasan emosional, psikologis dan rasional yang 
kuat merupakan keluarga yang tahan uji dan teruji oleh zaman ". 
(Harsoyo,1967:166). 

Bagi masyarakat Tuban sebuah perkawinan adalah peristiwa 
yang sangat bermakna dan merupakan salah satu tahap penting dalam 
kehidupan manusia. Perkawinan adalah ikatan dan bentuk kehidupan 
bersama yang paling sempurna dan suci antara seorang laki-laki 
dengan seorang perempuan. Oleh sebab itu, para orang tua sesegera 
mungkin mengawinkan anaknya agar bisa membangun rumah tangga 
yang bahagia. Melalui proses ke arah perkawinan yang berbeda 
dengan tradisi yang berlaku di daerah lain, melahirkan sebuah 
pertanyaan, bagaimana bentuk hubungan suami istri dalam rumah 
tangga, mengingat awal pembentukan keluarga tersebut dimulai oleh 
inisiatif pihak perempuan? Sudah tentu jawaban dari pertanyaan ini 
menjadi sangat penting, karena berkaitan dengan peran perempuan 
yang lebih aktif dalam memutuskan terjadinya sebuah perkawinan. 

Sesungguhnya tradisi tersebut hanya berlaku pada awal dari 
proses peminangan sebab tahapan selanjutnya pihak keluarga laki­
lakilah yang berperan aktif untuk melanjutkan tradisi tahap berikutnya 
hingga sampai ada tahap paling penting yakni perkawinan. Seperti 
diuraikan di muka, setelah melakukan tahap perkawinan, sepasang 
suami istri tersebut akan membangun rumah tangga baru. Pada 
umumnya, sebagian besar pasangan baru setelah perkawinan tidak 
langsung menempati rumah sendiri, tetapi tinggal untuk sementara 
waktu di kediaman pihak istri atau pihak suami sampai mereka 
membangun rumah sendiri. 

Laki-laki tetap Pihak yang lebih Dominan 

Sejak lama masyarakat telah membentuk suatu stereotip 
bahwa pekerjaan-pekerjaan rumah dikerjakan oleh perempuan. 

40 



lnis1atif Peren1puan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

Hampir separuh waktu dalam sehari perempuan mengurusi keluarga, 
mulai dari mengasuh anak-anaknya bertanggung jawab mengatur 
keuangan, peralatan rumah tangga, mempersiapkan anggaran masa 
depan anak-anaknya, dan tentu saja dalam beberapa hal ia pun hams 
membentuk kepribadiannya sendiri. Gambaran tersebut terjadi pada 
hampir keseluruhan perempuan di dunia menjadi wanita karier 
sekaligus sebagai ibu rumah tangga. 

Perempuan-perempuan itu bekerja tanpa digaji, mereka mulai 
bekerja mulai pagi hari, dengan mengumpulkan baju-baju kotor 
keluarga menyiapkan makanan untuk anak-anaknya, mencuci baju dan 
pekerjaan lain yang tentu saja sangat melelahkan. Ia baru berhenti 
ketika malam hampir larut, dan keesokan harinya, minggu ke minggu, 
bulan ke bulan hingga bertahun-tahun umur perkawinan mereka. 
Perempuan, khusus ibu-ibu rumah tangga di Kabupaten Tuban sangat 
menyadari pentingnya pekerjaan yang mereka lakukan, mereka tidak 
mengharapkan apapun dari apa yang mereka lakukan, mereka hanya 
ingin rumah tangga di mana ia dapat berperan menjalankan tugas­
tugas yang dapat dilakukannya, dengan mencurahkan kasih sayang 
demi anak-anak dan mencintai suaminya. 

Barangkali kenyataan tersebut sudah berlangsung ratusan 
tahun yang lalu, namun hingga kini masih banyak dijumpai. 
Perubahan memang terjadi, misalnya dengan adanya pertumbuhan di 
sektor ekonomi yakni dengan tumbuhnya industri rumahan yang 
membuat busana dari konveksi pakaian dari bahan kaos secara besar­
besaran, bangkitnya pembuatan batik tradisional Tuban seperti dikenal 
dengan tenun gedog. Pertumbuhan usaha tersebut ternyata banyak 
menyerap tenaga kerja perempuan, yang akhirnya berdampak pada 
terbukanya peluang bagi perempuan untuk aktif di luar rumah. Sektor 
informal tadi bukan hanya menerima buruh laki-laki, tetapi justru 
mengutamakan tenaga kerja perempuan, baik yang masih muda 
bahkan yang sudah berusia agak lanjut sekalipun. 

Bagi perempuan dan ibu rumah tangga di Tuban bekerja 
merupakan suatu konsekuensi dari semakin tingginya kebutuhan 
ekonomi. Di samping itu dengan adanya peningkatan pengetahuan, 
maka kebutuhan pun menjadi semakin bertambah pula. Adanya 
peningkatan kebutuhan ekonomi dan sosial dalam diri setiap keluarga 
telah merubah pandangan setiap individu untuk melakukan terobosan 
agar dirinya bisa survive. Salah satu caranya adalah dengan ikut 
aktifnya kaum perempuan bekerja di luar rumah. Aktivitas ini telah 

41 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisas1 

rnenggeser berbagai nilai-nilai lama yang sebelurnnya sudah 
dibakukan dalarn rnenilai seotang perernpuan. 

Berbagai konsep tradisional seperti konsep manut yang berarti 
agar rnau rnendengarkan, rnenyesuaikan diri, dan rnelakukan apa yang 
telah ditetapkan atau dirninta oleh orang tua, dirnaksudkan agar anak 
perernpuan Guga anak laki-laki) terhindar dari situasi yang berbahaya 
bagi dirinya. Konsep tersebut kini sudah rnulai longgar, dan seorang 
perempuan kini tidak lagi hanya sebagai pelengkap, namun sudah 
banyak yang berkiprah di sektor publik, dan rnemunculkan lahimya 
peran ganda perempuan. 

Kini seorang ibu rumah tangga, selain menjalankan tugas 
keseharian sebagai pengelola kehidupan keluarga, mereka pun harus 
rnernbagi waktu untuk bekerja di sektor informal. Bisa dibayangkan 
betapa besar beban tugas yang dipikul oleh ibu-ibu rumah tangga 
tersebut. Apakah kondisi ini membuat perernpuan-perernpuan menjadi 
dorninan? 

Seorang responden perernpuan di Kecarnatan Kerek 
mengatakan: 

"Meskipun kita sebagai istri rnenjadi tulang punggung 
ekonorni keluarga, kita ini tetap berada di bawah pirnpinan 
laki-laki (rnaksudnya suarni), suarni harus tetap menjadi 
(berperan) sebagai kepala keluarga, padahal kehidupannya 
seringkali lebih susah dan tidak bekerja. Dernikian juga jika 
kita mempunyai penghasilan lebih besar tetap harus 
menghorrnati suarni, karena dalarn kehidupan keluarga, seperti 
pepatah orang tua, istri itu harus berperan mengelola rurnah 
tangga, suarni adalah pihak yang mengendalikan rumah 
tangga" . 

Ditambahkan oleh ternan-ternan responden, jika kita (istri) 
akan ke luar rumah atau kerja pun harus minta izin dahulu kepada 
suarni yang kondisi tertentu terpaksa harus menjaga anak-anak 
rnereka. 

Dari kata-kata kedua perempuan tersebut, bisa disimpulkan 
bahwa hingga kini banyak para suarni yang hanya menyenangkan 
dirinya selagi si istri bekerja untuk menarnbah ekonorni keluarga. 
Sepulang dari berbagai tempat bekerja, si istri bukan saja harus 
kernbali rnengurusi anak-anaknya, tetapi juga menyiapkan makan 

42 



I 'ts1a• P ucin daiam '\1enentuka11 P 1sanqan H1dup 

malam dan baru bisa beristirahat, dan siklus tersebut kembali berulang 
keesokan hari dan begitu seterusnya. 

Kelihatannya tidak ada waktu tersisa bagi para istri mereka 
juga sekedar istirahat dan melemaskan tubuhnya. Barangkali yang bisa 
mengurangi kepenatan mereka hanya canda tawa dalam kesempatan 
kecil di perusahaan tempat mereka bekerja. Hal serupa juga menimpa 
para istri yang bekerja di ladang dan sawah. Sekalipun mereka sering 
bekerja bersama dengan para suami, namun untuk menyiapkan 
makanan dan minuman tetap menjadi tanggung jawab para istri. 

Ketika ditanyakan kepada beberapa perempuan yang sedang 
asyik bekerja di ladang, apakah pekerjaan itu baru mereka lakukan? 
Ternyata bukanlah pekerjaan yang dipilih setelah mereka menikah, 
karena dalam kehidupan sosial pedesaan, khususnya dalam bidang 
pertanian, mereka bekerja di ladang secara turun temurun, sejak muda 
sekali mereka telah dilibatkan oleh orang tuanya untuk berperan aktif 
dalam mendukung kelangsungan ekonomi keluarga. Jadi bukan tidak 
mungkin pada awalnya, suami anak perempuan rnereka diharapkan 
bisa membantu pengelolaan sawah atau ladang, sekalipun pada 
kenyataannya tidak selalu terwujud seperti yang diinginkan. Hal 
tersebut karena kemungkinan, pasangan anak perempuannya kini 
tidak lagi bekerja sebagai petani, tetapi di pabrik semen Gresik atau 
sektor informal lainnya. Bagi masyarakat yang tinggal di wilayah 
perkotaan, bermenantu seorang pegawai negeri sipil kini agaknya 
menjadi dambaan para orang tua . 

Sayang, bahwa hingga kini para ibu muda atau perempuan 
yang bekerja di sawah dan ladang tersebut tidak menempatkan mereka 
sebagai subjek dari proses pertanian, padahal dalam kenyataannya 
hampir seluruh proses pertanian dikerjakan oleh mereka. Hal tersebut 
memberi kesan bahwa kaum perempuan dan khususnya para istri di 
wilayah pedesaan Tuban sebagian besar bertanggung jawab penuh 
terhadap kelangsungan pertanian dan kelangsungan pangan 
keluarganya. 

Di sisi lain, sepulang dari sawah mereka juga mempunyai 
kewajiban untuk mengerjakan tugas-tugas rumah tangga yang 
memiliki nilai kerja sama beratnya dengan bekerja di sawah. Seperti 
pekerjaan rumah tangga yang diuraikan di atas, mengungkapkan 
kepada kita tentang tugas-tugas ibu rumah tangga, dan tugas-tugas di 
sektor pertanian, atau sektor informal lainnya. 

43 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Sayangnya sumbangan yang begitu besar dari kaum 
perempuan atau ibu-ibu rumah tangga itu tidak diimbangi dengan 
hak-hak yang seharusnya mereka dapatkan. Hal ini disebabkan budaya 
bias gender yang selalu meminggirkan peran perempuan. Apalagi 
dalam budaya kita khususnya Jawa yang selalu rnerujuk kepada 
keyakinan bahwa kepala keluarga identik dengan laki-laki, ditambah 
lagi dengan adanya pernaharnan tradisional bahwa kewajiban utama 
perernpuan adalah rumah tangga, dan urusan di luar rumah tanggung 
jawab laki-laki. 

Sesungguhnya pembagian tugas antara suami dan istri 
bukanlah sesuatu yang rnutlak dan tidak bisa diganggu gugat. 
Ekonomi bukan satu-satunya alasan perernpuan untuk bekerja di luar 
rurnah. Karena ada hal lain yang lebih bersifat "non ekonomis", 
misalnya perempuan bekerja untuk mengarnalkan ilmunya seperti 
rnereka yang hidup di wilayah kota, atau bagi perempuan desa hanya 
untuk melihat dunia luar selain rumahnya. Dalam Islam istri bekerja 
diperbolehkan selama tidak melenceng dari norrna-norrna agama dan 
martabat keluarga tetap terjaga. 

Konstruksi sosial yang mernposisikan laki-laki sebagai pihak 
yang dominan telah dibangun sejak lama, sehingga nampak seperti 
hukurn yang tidak tertulis dan rnenjadi warisan budaya yang 
cenderung bertahan. Coba kita sirnak, ucapan buruh di atas tadi yang 
tengah mempercakapkan suami temannya. Si istri sudah berada di 
sawah, ladang atau tempat bekerja lainnya sejak pukul 7.00 pagi, 
sedangkan suami pada jam yang sama rnasih lelap tidur. Ketika 
bangun kira-kira pukul 8.30 pagi, bukannya langsung mencari nafkah, 
banyak di antara rnereka yang langsung nongkrong di salah satu pojok 
warung. Ada di antara rnereka yang langsung menyusul ke sawah, 
narnun tidak jarang hingga matahari tinggi rnalah pergi ke tempat lain 
dengan alasan mencari uang. Ada suatu pemyataan yang membuat 
rniris ketika ditanyakan kepada rnereka dalarn rnenyikapi kelakuan 
suami yang seperti itu. 

"Bagairnanapun juga keadaan dan sifat suami, saya sebagai 
istrinya tidak bisa berbuat apa-apa, kalau tidak begitu maka keutuhan 
rurnah tangga saya akan terganggu, curna rnengharap suatu saat, para 
suami tidak lagi melupakan tugasnya untuk menghidupi anak istri". 

Tak ada protes dari sang istri, sepertinya perernpuan­
perernpuan muda tersebut menerirna saja perlakuan seperti itu, 

44 



l111s1a f Pere rnpuan dalam Menentuk<i1 P 1 ;angan H1dup 

dengan harapan memang benar suami mereka mencari uang. Berbeda 
dengan kondisi perempuan di kota, yang lebih baik nasibnya, karena 
pada umumnya suami mereka memang bekerja di perkantoran, dan 
waktu bekerja yang relatif tetap dari waktu ke waktu, menyebabkan 
perempuan-perempuan di kota hidup lebih tenang. Melihat kenyataan 
di lapangan, sekalipun perempuan di Tuban menjadi pihak pertama 
yang berinisiatif memilih pasangan, dan kemudian melakukan 
peminangan tidak berarti di dalam kehidupan rumah tangga menjadi 
pihak yang dominan. 

Secara budaya, posisi perempuan dalam rumah tangganya 
ditempatkan di urutan kedua setelah laki-laki. Jadi, situasi dan kondisi 
yang terjadi di wilayah budaya Tuban, meskipun perempuan menjadi 
pihak yang bisa menentukan pasangan namun budaya patriarchi, di 
mana laki-laki dianggap sebagai sentral kehidupan, dan perempuan 
berada dalam subordinasi (bagian) dari laki-laki. Dalam masyarakat 
Tuban, budaya patriarckhi tersebut, seperti juga dalam budaya Jawa 
telah melahirkan konsep kepala keluarga, yang mengandung arti 
segala keputusan yang berhubungan dengan keluarga baik internal 
maupun eksternal merupakan tanggung jawab laki-laki dalam ha! ini 
suami. 

Pola Pengasuhan Anak 

Pengasuhan anak secara etimologis berasal dari kata "as uh", 
artinya memimpin, mengelola, membimbing, maka pengasuhan adalah 
orang yang melaksanakan tugas membimbing, memimpin atau 
mengelola. (Purwadarrninta, t.t: 89). 

"Anak adalah harapan keluarga, karena anak mempunyai banyak arti 
dan fungsi dalam keluarga. Oleh karena itu mempunyai anak sangat 
didambakan, baik dalam keluarga di pedesaan maupun dalam keluarga orang 
kota". (Koentjaraningrat, 1984 : 99). 

Begitu Iahir, seorang anak akan mengadakan interaksi dengan 
lingkungannya. Oleh karena orang pertama yang dikenal adalah orang 
tuanya, maka orang tua adalah teladan utama bagi anak. Dengan kata 
lain pola tingkah laku anak ditentukan oleh para orang tua yang 
mengsuhnya. Search R.R mengatakan bahwa: 

"Dasar pengembangan seseorang ditanam melalui praktik 
pengasuhan sejak bayi". (Lembaga Riset Psikologi UI, 1977) 

45 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Dalam pengasuhan tersebut, kepada anak ditanamkan 
peraturan-peraturan, norma-norma, patokan-patokan dengan tujuan 
supaya si anak bertingkah laku sesuai dengan lingkungan keluarga, 
sekolah maupun masyarakat. 

"Kebiasaan mengasuh anak merupakan aspek penting dari 
kebudayaan" (lhromi, 19981:61) "Dalam masyarakat maupun keluarga 
merupakan jembatan antara individu dengan budayanya" (Hildred,1983: 
153). 

Pengalaman masa kanak-kanak yang dibentuk selama pengasuhan 
dalam keluarga, akan memberikan pengertian terhadap dirinya untuk 
dapat melakukan sosialisasi dalam masyarakat. 

Dalam kehidupan sosial budaya, posisi perempuan di hampir 
seluruh wilayah Tuban ditempatkan dalam sektor domestik (rumah 
tangga) yang sering dianggap tidak produktif, dan tidak penting 
karena tidak mempunyai nilai-nilai ekonomis (sekalipun si istri bekerja 
di sawah, ladang atau di sektor fomal dan informal), sedangkan posisi 
laki-laki di sektor publik ( di luar rumah tangga dan punya nilai 
ekonomis). Termasuk ke dalam tugas dan kewajiban seorang istri 
adalah merawat dan mengasuh anak. 

Menurut Magnis Suseno (1983:169-175), "Keluarga juga 
merupakan suatu tempat seorang individu untuk dapat mengembangkan 
kesosialannya dan individualitasnya. Dengan kata lain keluarga merupakan 
lingkungan utama bagi anak-anak dalam proses asuhan orang tua, dan 
sekaligus menerima pelajaran mengenai norma-norma yang diperlukan oleh si 
anak". 

Pola Interaksi 

Pola sosialisasi atau pengasuhan anak yang berlangsung dalam 
keluarga pada masyarakat Tuban menggambarkan adanya tanggung 
jawab yang sama antara ibu dan bapak (suami dan istri). Namun 
demikian, dalam kenyataannya si ayah yang notabene berperan 
sebagai kepala keluarga dan pencari nafkah utama lebih banyak berada 
di luar rumah, maka ibulah yang lebih banyak berinteraksi dengan 
anak-anaknya. 
Ralph Linton mengatakan, "Bahwa setiap kebudayaan suatu masyarakat 
menerapkan pola-pola yang mengatur bagaimana seharusnya individu itu 
berperilaku ". 

46 



lnis1alif Perempuan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

Dalam proses pergaulan, seorang individu hams 
menyesuaikan tingkah lakunya dengan aturan-aturan yang berlaku. 
Aturan-aturan untuk bertingkah laku tersebut dikenal sebagai norma 
sosial yang sifatnya abstrak, namun tampak ketika individu sedang 
berinteraksi dengan individu lainnya. Lingkungan pertama dalam 
pembentukan pola interaksi ini adalah keluarga, tempat seorang anak 
mula-mula belajar berinteraksi. 

Interaksi Ayah - Ibu dan Anak 

Pola interaksi atau pengasuhan anak yang berlangsung dalam 
keluarga pada masyarakat Tuban menggambarkan adanya suatu 
tanggung jawab bersama. Hal ini mengandung pengertian bahwa 
antara ayah dan ibu (suarni dan istri) mempunyai kewajiban dan 
kedudukan yang sama besarnya dalam merawat, mengasuh dan 
mendidik anaknya. Dalam berinteraksi antara orang tua dan anak 
terdapat suatu perbedaan perlakuan berdasarkan kelamin anak. 
Interaksi yang berlangsung antara orang tua clan anak tersebut, 
umumnya lebih banyak menggambarkan kedudukan peranan ayah 
dan ibu yang memberikan perintah-perintah kepada anak untuk 
mentaati aturan-aturan keluarga. 

Interaksi Ayah dengan Anak Laki-laki 

Pada umumnya pola interaksi ayah dengan anak laki-laki 
cenderung dipengaruhi oleh jenis pekerjaan si ayah. Di pedesaan, di 
mana petani menjadi pekerjaan utama, maka seorang ayah akan 
mengarahkan si anak kepada pekerjaannya, dan jika si anak sudah 
mulai beranjak remaja mereka akan dilibatkan dengan membawa si 
anak ke sawah, atau ladang. Meskipun hanya bermain-main di sawah 
atau ladang, si anak sudah mulai memahami seluk beluk pekerjaan 
orang tuanya. Demikian pola yang umum dilakukan dalam rangka 
pengasuhan anak di masyarakat pedesaan Tuban. Apabila si anak 
sudah masuk sekolah, pola itu tetap berlangsung, seusai dari sekolah. 

Sementara itu di wilayah perkotaan, sejak kecil anak laki-laki 
sudah diarahkan untuk lebih mandiri, memiliki kemampuan untuk 
bisa mernilih pendidikan yang akan menjadi bekal hidupnya di masa 
yang akan datang. Karena umumnya seorang ayah di perkotaan 
bekerja di sektor formal seperti menjadi PNS (pegawai negeri sipil), 
swasta atau sektor jasa, pola pengasuhan dengan melibatkan anak ke 
dalam pekerjaan seperti yang dilakukan di pedesaan, tidak terjadi. 

47 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Interaksi antara ayah dan anak laki-lakinya hanya terjadi pada sore 
hari sepulang dari kantor. Komunikasi terjadi pada waktu makan 
malam, atau ketika sedang nonton televisi. Umumnya pembicaraan, 
berkisar tentang pengalaman si anak di sekolah, atau di arena 
permainan. Dalam kesempatan tersebut, terjadi interaksi yang lebih 
intens antara ayah dan anak laki-lakinya. 

Anehnya, untuk meminta sesuatu anak laki-laki tidak pemah 
langsung kepada ayahnya, mereka lebih suka melalui perantaraan ibu. 
Tampaknya, anak laki-laki agak sungkan meminta apapun secara 
langsung kepada ayahnya. Dalam hal ini dapat diartikan bahwa anak 
laki-laki jauh lebih dekat secara batiniah dan manja kepada ibunya. 

Dari gambaran seluruh responden, hubungan atau interaksi 
dan pola pengasuhan anak (laki-laki) baik di wilayah pedesaan 
maupun di perkotaan, memiliki banyak persamaan rnisalnya, 
kesempatan seorang ayah untuk berinteraksi dengan anak laki-lakinya 
tidak begitu banyak, akan tetapi dalam keterbatasan itu terlihat suatu 
sikap yang lebih terbuka. 

Interaksi Ayah dengan Anak Perempuan 

Dibandingkan dengan hubungan ayah dengan anak laki-laki, 
maka terdapat perbedaan dalam hubungan ayah dengan anak 
perempuannya. Sudah tentu perbedaan tersebut karena faktor biologis, 
yang tidak memungkinkan anak perempuan terlibat banyak dengan 
pekerjaan ayahnya. Untuk menyampaikan keinginannya, anak-anak 
perempuan menggunakan ibu mereka sebagai perantara. Dernikian 
juga sikap anak perempuan kepada ayahnya terlihat lebih sungkan dan 
takut. Dalam berbicara pun anak perempuan lebih lembut, namun 
banyak hal yang disembunyikannya. Di kalangan masyarakat 
pedesaan, ibu mereka mencoba mengakrabkan anak perempuan 
dengan ayahnya, melalui cara membawa mereka ke sawah atau ladang 
sambil mengantarkan makan siang ayahnya. Sekalipun dernikain, 
hampir tidak terjadi komunikasi antara anak perempuan dengan si 
ayah. Kondisi tersebut akan berbeda dengan masyarakat Tuban kota, 
hubungan antara ayah dengan anak perempuan bahkan bisa sangat 
dekat. Tidak jarang si anak bermanja-manja pada ayahnya, seandainya 
keinginan mereka tidak dipenuhi oleh ibunya. Sekalipun ada 
perbedaan pola interaksi antara kota dan desa, namun secara 
keseluruhan menunjukkan kondisi yang kurang akrab dan tidak 
terbuka antara ayah dan anak-anaknya. 

48 



ln1s1at1f Perempuan dalam Menentul-.an Pasangan H1dup 

Interaksi lbu dengan Anak Laki-laki 

Sekalipun seorang ibu selalu mencurahkan kasih sayang 
dan perhatian sama besar, baik pada anaknya yang laki-laki maupun 
perempuan, akan tetapi ketika anak laki-lakinya mulai beranjak besar, 
keakraban ini akan berkurang karena anak laki-laki biasanya mulai 
senang bermain di luar rumah. Pada saat masih kecil, anak laki-laki 
masih patuh pada segala perintah ibunya. Namun ketika sudah besar, 
acapkali membangkang dan tidak begitu mempedulikan sebagian kata­
kata ibunya. Oleh sebab itu, ibu selalu meminta agar ayahlah yang 
berkomunikasi dengan anak-anaknya yang laki-laki. Akan tetapi dapat 
dipastikan semua ibu mengharapkan anak laki-lakinya akan 
menggantikan peran ayahnya di kemudian hari. 

Di wilayah kota, terjadi sebaliknya, jika anak laki-laki sudah 
beranjak remaja mereka acapkali menjadi pengganti ayahnya untuk 
beberapa ha!, seperti mendampingi ibu ke pusat perbelanjaan, 
menghadiri undangan atau untuk kepentingan lainnya. 

Interaksi lbu dengan Anak Perempuan 

Dapat dikatakan bahwa semua responclen yang berada di 
kota maupun pedesaan, mengatakan bahwa hubungan antara ibu 
dengan anak perempuan lebih akrab dibanding dengan anak laki-laki. 
Selain adanya kesamaan biologis, antara ibu dan anak perempuan 
memiliki kesamaan dalam aspek psikologis, yang selalu mengikat 
mereka bersama sehingga tercipta suatu kondisi di mana kapasitas 
interaksi keduanya sangat tinggi. 

Semua responden yang diwawancarai mengatakan bahwa 
harapan kaum ibu di Tuban ticlak berbeda dengan ibu-ibu di daerah 
lain yang menginginkan anak perempuannya kelak mampu 
mengerjakan tugas-tugas seorang ibu di dalam rumah tangga. Selagi 
masih gadis mau membantu ibunya clan kemudian menjadi istri yang 
baik apabila telah menikah. Yang menjadi tolok ukur sebagai istri yang 
baik menurut penduduk di pedesaan (di wilayah Kecamatan Kerek, 
Semanding, Merakurak), adalah apabila seorang perempuan telah 
cakap mengerjakan tugas-tugas kerumahtanggaan seperti, memasak, 
mengelola keuangan keluarga, merawat rumah dan isinya, mendidik 
anak, dan menyenangkan hati suarninya. 

49 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Bagi perempuan yang tinggal di wilayah perkotaan, selain 
memiliki kemampuan tersebut, seorang perempuan di masa kini juga 
hams mampu membangun citra dirinya, misalnya menjadi perempuan 
yang berkarier di sektor publik. Bagi perempuan di kota, seorang 
perempuan dinilai berhasil apabila ia mampu mengelola sektor 
domestik (rumah tangga), dan sukses di sektor publik. Apabila anak 
perempuan sudah semakin besar, hubungannya dengan ibu akan 
semakin dekat. Hal ini disebabkan hanya kepada ibulah hal-hal khusus 
dikomunikasikan. 

Menurut struktur keluarga monogami, lingkungan rumah 
tangga keluarga inti sebagai tempat sosialisasi paling awal ditandai 
oleh peranan ayah dan ibu sebagai pengasuh, pendidik utama. Dalam 
masyarakat tradisional Indonesia, khususnya masyarakat Tuban 
struktur keluarga monogami tidak selalu "berdiri sendiri". Sifat 
hubungan sosial yang primordial menyebabkan hampir seluruh 
keluarga inti di Tuban selalu mengkaitkan dirinya sebagai bagian dari 
kelompok keluarga yang lebih luas. Sebagai akibatnya peranan 
pengasuh dan pendidikan anak akan semakin meluas menurut bentuk 
kesatuan keluarga yang mereka kembangkan. 

Dalam kehidupan masyarakat Tuban yang biasa 
menghubungkan ikatan keluarga luas, peranan pengasuh, pendidik 
anak dapat pula dilakukan oleh anggota-anggotamya yang lain, seperti 
adik, kakak, paman, bibi, nenek, kakek, baik dari garis keluarga ayah 
maupun pihak ibu. Sebagai akibatnya keakraban seorang anak tidak 
hanya terbatas dengan ayah, ibu serta saudara-saudara kandungnya, 
tetapi juga dengan kerabat yang lain. 

Kecenderungan untuk menitipkan pengasuhan anak kepada 
anggota keluarga lain, juga disebabkan oleh faktor terserapnya kaum 
perempuan dan ibu rumah tangga ke dalam banyak usaha di sektor 
informal. 

Jika Terjadi Perceraian dan Pembagian Harta Gono Gini 

Tujuan utama dari sebuah perkawinan adalah mewujudkan 
perjanjian yang kokoh dan kuat , yang dilandasi dengan niat ibadah 
untuk membangun dan membina rumah tangga. Suami atau istri 
memiliki peran dan fungsi masing-masing, baik dalam bentuk hak 
ataupun kewajiban. Hak adalah sesuatu yang melekat dan mesti 

50 



ln1s1. ' rE nir. uan dalam MPnentuka1' Pas;oi'lgan H1dup 

diterima atau dimiliki seseorang, sedangkan kewajiban mempakan 
sesuatu yang hams diberikan kepada orang lain. 

Dalam mmah tangga, seorang suami dan istri hams saling 
memahami kekurangan dan kelebihannya, serta hams tahu pula hak 
dan kewajibannya serta memahami tugas dan fungsinya yang 
dilaksanakan dengan penuh tanggung jawab. Akan tetapi mengingat 
kondisi manusia yang tidak bisa lepas dari kelemahan dan 
kekurangan, sementara ujian dan cobaan selalu mengiringi kehidupan 
manusia, maka tidak jarang pasangan yang sedianya hidup tenang, 
tenteram, bahagia mendadak dilanda kemelut perselisihan dan 
percekcokan. 

Bila sudah diupayakan untuk damai sebagaimana yang 
disebutkan dalam Al Quran An-Nissa 35, tetapi masih gagal, maka 
Islam memberikan jalan terakhir yaitu "perceraian". Sungguhpun 
begitu perceraian adalah sesuatu yang dibenci Allah SWT, karena 
hakikat perceraian itu memutuskan ikatan perkawinan dan 
silaturahim. 

Kondisi faktual di Kabupaten Tuban memperlihatkan 
gambaran yang agak suram berkenaan dengan data perceraian yang 
terjadi. Bila dikaitkan dengan tradisi perempuan meminang dan 
kuatnya keinginan para orang tua untuk sesegera mungkin 
mengawinkan anak gadisnya, sekalipun dalam usia yang masih sangat 
muda, maka tingginya angka perceraian di Kabupaten Tuban menjadi 
sangat siginifikan dengan faktor-faktor sebagai berikut: 

Perkawinan banyak terjadi pada anak perempuan dalam 
usia yang sangat muda (antara 14 sampai 15 tahun) . 
Pada usia tersebut, seorang perernpuan belum bisa 
dikatakan matang dalam aspek mental maupun sosial. 
Perkawinan khususnya di kalangan masyarakat pedesaan 
terjadi karena perjodohan tanpa terlebih dahulu meminta 
kesediaan si gadis. Sekalipun kasus ini sudah jarang, 
namun di beberapa desa masih dijumpai. 
Pihak laki-laki tidak atau belum mempunyai pekerjaan 
tetap hingga tidak bisa menafkahi istri secara layak, 
sementara itu peluang kerja untuk perempuan terbuka dan 
banyak dima~aatkan oleh ibu-ibu mmah tangga untuk 
membantu meningkatkan perekonomian keluarga. 

51 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Memiliki pekerjaan di sektor publik, memungkinkan ibu 
rumah tangga bisa menjadi lebih mandiri. 
Kebiasaan sebagian suami nongkrong di warung-warung, 
telah mengakibatkan rasa kecewa dan tidak puas para ibu 
rumah tangga. Kasus ini acapkali menjadi pemicu 
terjadinya perceraian, selain faktor kecemburuan, suami 
seringkali menghabiskan uang di tempat tersebut. 

Untuk memperkuat data tentang seberapa besar perkawinan 
terjadi pada usia muda, diperoleh gambaran dari Kantor Statistik 
Kabupaten Tuban sebagai berikut: 

Tabel Perempuan Kawin Usia 10 Tahun ke Alas di 
Kabupaten Tuban Tahun 2005 

Umur Perkawinan Jumlah Prosentase 
Pertama 

14 sampai dengan 15 65.520 orang 17,35 % 
tahun 
16 tahun 63.243 orang 16,75 % 
17 sampai dengan 18 107.015 orang 28,34 % 
tahun 
19 sampai dengan 24 126.615 orang 33,52 % 
tahun 
25 tahun ke atas 15.271 orang 4,04 % 

Jumlah 377.644 orang 100 % 

Melihat angka-angka di atas, jelas bahwa rata-rata perkawinan 
di Kabupaten Tuban dilaksanakan ketika si perempuan masih dalam 
usia yang muda a tau sedikit menuju tahap dewasa. 

Ditinjau dari perspektif peraturan, misalnya tentang hak pengasuhan 
anak, apa yang terjadi di Tuban adalah anak-anak yang menjadi 
korban perceraian orang tuanya akan tinggal bersama ibunya hingga 
berumur tujuh tahun jika laki-laki, dan sembilan tahun jika anak itu 
perempuan. Menurut ketentuan adat setempat, setelah hak asuhan 
anak selesai sampai batas waktunya, pengasuhan berikutnya 
berpindah ke pihak suami terutama jika kawin lagi dengan laki-laki 
lain. Dengan kebiasaan tersebut, banyak perempuan di Tuban yang 

52 



lnis1a'1f PerPmpuan dalam Menentuk<11 Pcisci11gan H1dup 

memilih tidak kawin iagi karena takut hak pengasuhan anak tersebut 
hilang begitu saja. 

Dalam urusan perceraian, si istri juga tidak mempunyai hak 
untuk menceraikan suaminya, karena ha! itu berada di tangan suami. 
Demikian kuatnya hak tersebut melekat pada suami, hingga banyak 
perempuan yang tanpa tahu sebabnya ia ditinggal begitu saja oleh 
suaminya. Hanya dalam situasi yang benar-benar parah misalnya 
terjadi kekerasan dalam rumah tangga, dan istri tidak mau memaafkan, 
Islam membenarkan istri mengajukan gugatan cerai "khuluk", inilah 
yang biasa dilakukan oleh kaum perempuan yang merasa teraniaya 
dalam rumah tangganya. 

Jika terjadi perceraian, biasanya diadakan pembagian harta 
gono-gini. Aturannya jika kepemilikan harta terjadi ketika sudah 
berumah tangga, maka harta tersebut akan dibagi dua secara adil, 
sedangkan harta yang dibawa masing-masing yang kepemilikannya 
terjadi sebelum kawin, akan kembali pada masing-masing sebagai 
harta bawaan. 

Selain merujuk kepada aturan dalam agama Islam, masyarakat 
Tuban juga mempunyai adat tersendiri yang lebih mengutamakan rasa 
keadilan untuk semua pihak, terutama jika berkaitan dengan 
kepentingan anak-anak yang dilahirkan dari perkawinan tersebut. 

Membahas masalah harta gono-gini sangat penting dalam 
kehidupan rumah tangga. Masalah ini bisa menyangkut pengurusan, 
penggunaan, dan pembagian harta gono-gini jika ternyata hubungan 
perkawinan pasangan suami istri itu bubar. Kasus pembagian harta 
gono-gini seringkali menyebabkan rumitnya sebuah perceraian. 

Berdasarkan hukum positif yang berlaku di Indonesia, harta 
gono-gini itu diatur dalam UU No. 1 tahun 1974 tentang Perkawinan, 
Kitab UU Hukum Perdata. (KUHPer) dan kompilasi Hukum Islam 
(KHI), pengaturan harta gono-gini juga diatur dalam Hukum Islam. 
Namun demikian setiap daerah biasanya memiliki hukum adat 
setempat yang bisa menjadi penyeimbang dalam berbagai kasus 
perceraian. 

Penutup 

Jika kita mencermati apa yang dipaparkan di atas, barangkali 
tradisi perempuan meminang yang dimiliki oleh sedikit 

53 



Kearifan Lokal d1 Tengah Modernisas1 

komunitas/kelompok masyarakat di muka bumi ini, bukan sesuatu 
yang baru atau aneh, karena pada masanya perempuan menjadi pihak 
yang sangat menentukan dalam kebudayaan dan peradaban umat 
manusia. 

Di Indonesia sendiri, yang memiliki tradisi tersebut hanya 
dijumpai pada masyarakat Pariaman di Provinsi Sumatera Barat, dan 
di Pulau Jawa pada masyarakat Tuban, Lamongan dan sebagian dari 
masyarakat di Kabupaten Bojonegoro. Sesungguhnya, tradisi tersebut 
bagi masyarakat Jawa menjadi suatu varian dari kebudayaan/ tradisi 
besar Jawa pada umumnya. Ketiga daerah tersebut, dikatakan 
memiliki varian karena mendukung tradisi yang berbeda dengan 
tradisi besar Jawa, khususnya dalam proses peminangan sebagai salah 
satu tahap menuju sebuah perkawinan. 

Sekalipun di awal tulisan sudah diuraikan dari mana sumber 
tradisi meminang yang tumbuh subur di Kabupaten Tuban, akan tetapi 
sangat sulit untuk mengatakan bahwa Cerita Ande-Ande Lumut 
menjadi inspirasi atas lahirnya tradisi tersebut di Tuban. Diperlukan 
penelusuran yang lebih dalam untuk membuktikan kebenaran cerita 
tadi. Namun, jika merujuk kepada teori tentang yang dikemukakan 
oleh Nassarudin Umar di atas yang mengatakan bahwa pada suatu 
masa, terdapat bukti bahwa perempuan begitu dominan hingga bisa 
mempengaruhi terhadap pembentukan kesukuan dan ikatan 
kekeluargaan, sangat dimungkinkan bahwa saat itu kaum perempuan 
mempunyai kekuatan yang luar biasa besarnya. Hal tersebut 
mengandung arti, bahwa perempuan telah mampu menentukan sikap 
hidupnya, termasuk memilih laki-laki yang akan jadi pasangannya 
(dalam kalimat menentukan pembentukan suku dan ikatan 
kekeluargaan). 

Kenyataan bahwa kaum perempuan pernah mewarnai sejarah 
peradaban manusia di dunia dengan perannya yang besar, kiranya 
tidak menyimpang dari fakta pandangan agama Islam terhadap peran 
kaum perempuan. Al Quran, sebagai rujukan prinsip masyarakat 
Islam, pada dasarnya mengakui bahwa kedudukan laki-laki dan 
perempuan adalah sama (Muhammad Asad, The Message of The Quran, 
Gibraltar: 1980,hal.933). Selanjutnya dikatakan keduanya diciptakan 
dari satu "nafs" (living entity), di mana yang satu tidak memiliki 
keunggulan terhadap yang lain. 

54 



lnisiat1f Perempuan dalam Menentukan Pasangan Hidup 

Al Quran tidak menjelaskan secara tegas bahwa Hawa 
diciptakan dari tulang rusuk Nabi Adam, sehingga kedudukan dan 
posisinya atau statusnya lebih rendah. Atas dasar itu .. prinsip Al Quran 
terhadap kaum laki-laki dan perempuan adalah sama, di mana hak istri 
diakui sederajat dengan hak suami. (An Nisa Ayat 1). Dengan kata lain, 
laki-laki memiliki hak dan kewajiban terhadap perempuan dan 
sebaliknya perempuan juga memiliki hak terhadap laki-laki, apalagi 
jika dikaitkan dengan konteks masyarakat pra-Islam yang 
ditransformasikannya. 

Persamaan kedudukan laki-laki dan perempuan selain dalam 
hal pengambilan keputusan, juga dalam hal ekonomi, yakni untuk 
memiliki harta kekayaan dan tidaklah suami atau bapaknya boleh 
mencampuri hartanya. (An Nisa ayat 32). 

Kekayaan itu termasuk yang didapat melalui pewarisan atau 
yang diusahakannya sendiri. Oleh sebab itu mahar atau mas kawin 
dibayar oleh laki-laki untuk pihak perempuan sendiri, bukan untuk 
orang tua dan tidak bisa diambil kembali oleh suaminya. 

Lalu dari manakah asal datangnya pemikiran yang telah 
menjadi tradisi dan rneletakkan posisi perernpuan lebih rendah 
daripada laki-laki, hingga untuk urusan hati pun harus menunggu 
inisiatif laki-laki. Jadi jika ada tradisi perernpuan yang berinisiatif 
untuk rnenentukan pasangan hidupnya, bukanlah sesuatu yang aneh 
atau menyimpang, karena berbagai surat dalam Al Quran menyatakan 
hal yang sama, yakni ada.nya posisi yang setara antara perempuan dan 
laki-laki. 

Jika tradisi perempuan meminang di Kabupaten Tuban 
menjadi unik, hal tersebut lebih dikarenakan tradisi tersebut tumbuh 
dan didukung oleh suatu kelompok masyarakat yang umumnya 
memiliki tradisi besar Jawa, di mana kaum laki-laki adalah pihak yang 
harus lebih aktif. Dengan kata lain, inisiatif untuk menentukan 
pasangan datang dari pihak laki-laki. Secara antropologis, dapat 
dikatakan bahwa kultur patriarchi benar-benar dilanggengkan, hingga 
menimbulkan ketidakadilan gender. 

Menyimak tradisi perempuan meminang di Tuban, adalah 
suatu yang sangat menarik, sekalipun pada awal proses pembentukkan 
rumah tangga pihak perempuan yang mengambil inisiatif, namun 
pada proses atau tahap berikutnya berlangsung sebagaimana tradisi 
besar Jawa. Demikian pula tahap-tahap berikutnya menjelang hari H 

55 



Kearifan Lokal d1 Tengah Modemisasi 

sampai dengan pelaksanaan ijab kabul, semuanya dilaksanakan 
dengan merujuk kepada adat istiadat Jawa (timur) dan syariat Islam. 
Apa yang diucapkan oleh seorang pejabat di Kantor Dinas Kebudayaan 
dan Pariwisata Kata Tuban, bahwa peminangan yang dilakukan oleh 
pihak perempuan sesungguhnya hanya masalah teknis saja, memang 
benar adanya. Artinya bahwa pihak manapun yang melakukan proses 
peminangan atau berinisiatif, pada akhimya ditujukan untuk 
kepentingan mereka juga. Demikian juga jika perempuan yang 
berinisiatif terlebih dahulu untuk meminang, artinya calon 
pasangannya (suaminya) sudah bisa dipertanggungjawabkan kualitas 
peribadinya. Dengan demikian, rumah tangga yang akan dibangun 
pun dijamin akan bahagia, karena telah ada persesuaian di antara 
keduanya. 

Bagi masyarakat Tuban sendiri, meminang bukan sekedar 
persoalan perkawinan, melainkan juga sebuah prestise/ gengsi 
keluarga. Keluarga dengan status sosial ekonomi tinggi akan bisa 
"memamerkan" kekayaannya melalui proses peminangan. Jumlah 
hadiah yang diberikan kepada pihak laki-laki (calon menantu) akan 
menjadi ukuran seberapa besar tingkat sosial ekonomi keluarga 
perempuan. 

Hal seperti itulah yang menjadi perbincangan, bahwa peminangan 
nampaknya seperti ajang perlombaan dengan pemberian hadiah yang 
seringkali melebihi kemampuan ekonominya. Bagi perempuan dari 
kalangan bawah, budaya ini sudah tentu sangat tidak menguntungkan 
karena peminangan seperti ini berkaitan erat dengan faktor harta 
kekayaan. Sebaliknya perempuan elok dan berharta, akan dengan 
mudah menarik minat kaum laki-laki. 

Meskipun memiliki tradisi yang diturunkan dari generasi ke 
generasi, dalam kenyataannya orang Tuban mempunyai sifat yang 
sangat terbuka, toleran bahkan mau kompromi dengan budaya luar. 
Artinya, tradisi yang meeka dukung bisa saja dikompromikan atau 
disesuaikan dengan tradisi lain jika untuk kebaikan. 
Sifat-sifat tersebut bisa dilihat dalam perkawinan lintas budaya yang 
kini banyak terjadi. Orang tua yang mempunyai anak perempuan, 
kemudian berhubungan dengan laki-laki dari daerah di luar Tuban, 
Lamongan atau Bojonegoro, biasanya menerima tradisi, anak 
perempuannya yang menerima pinangan, bukan sebaliknya seperti 
tradisi yang mereka jalani selama ini. Demikianlah, setelah tahap-tahap 

56 



lnis1at1f Perempuan dalam Menenlukan Pasangan Hidup 

peminangan selesai, perkawinan dijalani sebagaimana lazimnya yang 
terjadi pada komunitas Jawa. 

Di balik sisi positif tradisi perempuan meminang seperti 
disampaikan di atas, temyata pada sebagian perempuan di wilayah 
pedesaan Tuban hams menerima nasib kawin pada usia muda, dan 
melahirkan cerita lain. Kawin atas keinginan sendiri atau karena 
desakan orang tua, nilainya sama saja. Selain karena takut dicap 
perawan tua, perempuan-perempuan muda di wilayah pedesaan 
Tuban menilai menjanda, jauh lebih baik karena dalam status janda 
mereka bisa berbuat banyak dan bebas. Pengertian bebas dalam 
konteks ini tidak lain merujuk kepada kesempatan yang mereka miliki 
jauh lebih banyak. Menyandang predikat gadis, dalam tradisi Tuban 
jauh lebih membebani karena dibatasi oleh norma-norma adat yang 
mengharuskan mereka mempertahankan martabat keluarga. 

Seorang perempuan yang menyandang predikat janda, juga 
mempunyai peluang untuk bisa bekerja di luar negeri sebagai tenaga 
kerja Indonesia (TKI). Kini sudah banyak yang mendapat pekerjaan di 
berbagai negara Timur Tengah atau di wilayah Asia seperti Singapura, 
Malaysia, Brunei dan Korea. Barangkali peluang bekerja di luar negeri 
juga, menjadi daya tarik bagi kaum perempuan di pedesaan Tuban. 

Dalam pola pengasuhan anak yang lahir dari perkawinan, di 
wilayah Kabupaten Tuban baik di perkotaan maupun desa, sekalipun 
sudah banyak di antaranya yang mempercayakan pengasuhan anak 
kepada institusi pendidikan formal seperti Taman Kanak-Kanak, Play 
Group, atau lembaga pendidikan PAUD (Pendidikan Anak Usia Dini), 
akan tetapi pola-pola pengasuhan secara tradisional masih tetap 
do mi nan. 

Dalam hal ini merubah pola pikir tradisional masih sulit 
dilakukan, selain sudah mengakar dalam kehidupan masyarakat, 
ikatan primordialisme juga sangat dominan hingga anggota keluarga 
di luar ibu dan ayah diperhitungkan sebagai orang tua anak. Demikian 
juga, pembagian peran pengasuhan anak, antara ibu dan ayah hams 
masih cenderung lebih berat kepada ibu. Jadi seorang ibu selain 
memegang peran yang besar di sektor domestik (urusan 
kerumahtanggaan), juga kini aktif dalam berbagai kegiatan di sektor 
publik (bekerja sebagai buruh pada usaha-usaha di sektor informal , 
sawah dan ladang). 

57 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Ketika ibu dan ayah (suami dan istri) melakukan peran di luar 
rumah, pengasuhan dan perawatan anak dilakukan oleh anggota 
keluarga lain (adik, orang tua, atau keluarga lain yang berperan 
menjadi pengasuh anak). Jika anggota keluarga kebetulan tinggal 
bersama dalam suatu rumah, bagi yang bersangkutan lebih mudah 
untuk beraktivitas di luar, akan tetapi tidak jarang si ibu hams 
membawa anaknya dan menitipkannya kepada anggota keluarga jika 
tempat tinggalnya berbeda. Sore hari ketika selesai pekerjaan, si anak 
akan dijemput kembali, begitu seterusnya. 

Peranan yang dialami ibu rumah tangga di Tuban dalam 
mengisi peranan ganda perempuan antara lain disebabkan oleh setiap 
peranan membawa tanggung jawab dan kewajiban. Faktor ini dapat 
menimbulkan dalam diri si perempuan yang bersangkutan suatu 
loyalitas ganda. Bagi perempuan Tuban ini berarti loyalitas terhadap 
suami dan keluarga yang telah dipilihnya dan yang biasanya 
dilakukan di luar rumah. Yang paling ideal kalau kedua loyalitas bisa 
saling menyambung atau saling mendukung. Namun dalam kenyataan 
hal ini tidak selalu demikian adanya, dan hal ini merupakan salah satu 
sumber konflik yang tidak selalu dengan mudah diatasi oleh 
perempuan yang bersangkutan. Kemungkinan salah satu sebab yang 
mendasari konflik ini ialah masih adanya sifat khas perempuan Tuban 
khususnya, dan perempuan Jawa umumnya seperti setia kepada 
perilaku yang diajarkan leluhumya. 

Dari uraian dan analisis pada bagian-bagian sebelumnya, kita 
sadari bahwa tradisi perempuan meminang atau inisiatif perempuan 
dalam menentukan pasangan hidupnya, boleh jadi merupakan 
gambaran bahwa kaum perempuan di Tuban telah memiliki hak untuk 
memilih pasangan, dan keluar dari keyakinan yang beredar selama ini 
(khusus pada masyarakat Islam) yang mengatakan bahwa orang tua 
dalam hal ini ayah memiliki hak menentukan jodoh (ijbar) bagi anak 
gadisnya. 

Akan tetapi, pada tahap berikutnya terutama setelah 
perkawinan berlangsung, tampak bahwa budaya patriarchi yang 
memposisikan laki-laki sebagai kepala keluarga tetap dipertahankan. 
Kaum perempuan di Tuban, yang telah menjadi ibu rumah tangga 
kembali pada stereotip yang oleh masyarakat dianggap sebagai 
ketentuan kodratnya. 

58 



11 Jaiam rvlenentukan F ·isangan H1dup 

Sesungguhnya, sifat dan stereotip yang merupakan konstruksi 
ataupun rekayasa sosial dan akhirnya terkukuhkan menjadi "kodrat 
kultura/", dalam proses yang panjang telah mengakibatkan 
terkondisikannya beberapa posisi perempuan antara lain: 

1. Perbedaan yang dimanifestasikan dalam posisi sebagai sub­
ordinasi kaum perempuan di hadapan laki-laki. Yang dimaksud 
di sini menyangkut soal proses pengambilan keputusan yang 
hampir seluruh responden mengatakan dikuasai oleh laki­
laki/ suami. 

2. Secara ekonomis, terdapat perlakukan yang tidak adil bagi 
kaum perempuan/ibu rumah tangga di Tuban khususnya yang 
selalu dianggap tidak produktif sekalipun banyak jenis aktivitas 
yang dilakukannya untuk menopang perekonomian keluarga. 

3. Meskipun awalnya perempuan di Tuban berada dalam posisi 
memilih, namun di kemudian hari setelah menjadi istri/ ibu 
rumah tangga mereka hams bekerja lebih keras dan hampir 90% 
pekerjaan domestik dilakukan oleh perempuan. Bagi mereka 
yang bekerja di sektor publik (menjadi petani, buruh tani, 
pegawai konveksi dan usaha pembatikan, atau profesi lainnya), 
mereka diartikan memiliki peran ganda yakni beban kerja di 
dalam dan di luar ranah domestik/ rumah. 

4. Meskipun tidak dijumpai violence atau kekerasan secara fisik 
terhadap perempuan/ ibu rumah tangga, namun secara mental 
banyak dialami oleh mereka seperti suami yang lebih suka 
nongkrong dengan teman-temannya di warung-warung yang 
berjejer sepanjang jalan raya Tuban sampai ke kecamatan 
Rengel dan minum tuak pada jam-jam produktif. Sementara itu 
si istri sedang mandi keringat di berbagai tempat usaha di luar 
rumahnya. Posisi sub-ordinasi terhadap para istri, secara tidak 
sadar merupakan pelanggengan kultur patriarchi, yakni 
ideologi kelelakian. 

Dalam perspektif gender, tradisi perempuan meminang atau 
yang berinisiatif dalam menentukan pasangan hidupnya bisa diartikan 
sebagai gambaran adanya kesetaraan hak bagi kaum perempuan. Akan 
tetapi sangat disayangkan hak-hak menentukan pasangan hidup ini 
acapkali diartikan perempuan lebih membutuhkan, sehingga 
memposisikannya sebagai subordinat (bagian) dari laki-laki, dan 
berdampak kepada lamanya perempuan dalam pengambilan 

59 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

keputusan. Jika mencari nafkah hanya bersifat aksidental dan tidak 
substansial, maka kaum perempuan dan ibu rumah tangga di Tuban 
kini banyak memberikan kontribusi dalam menopang kehidupan 
ekonomi keluarga, pada gilirannya tidak lagi kaum laki-laki/ suami 
dinilai sebagai pihak yang lebih unggul dari istrinya. 

Perubahan posisi dan peran perempuan di dalam keluarga 
sudah barang tentu terkait erat dengan persoalan ekonomi rumah 
tangga dan tuntutan akan kemandirian perempuan di tengah desakan 
untuk memperoleh nafkah bagi dirinya sendiri. Sumbangan 
perempuan Tuban terhadap ekonomi rumah tangga tersebut, 
kemudian secara tidak langsung memberikan kelonggaran ruang gerak 
bagi mereka di dalam masyarakat. 

Namun demikian, posisi dan peran mereka dalam tradisi 
tetaplah adanya. Oleh karena itu bagi perempuan Tuban yang beketja, 
kesibukan di luar dan dalam rumah tentu menjadi sangat besar, 
mengurus suami, anak, dan juga beketja. 

60 



Daftar Pustaka 

Abdul Halim Abu Syuqqak, 1999, Kebebasan Wanita, Jilid ke 3, Gema lnsani 
Press, Jakarta . 

Abdullah, lrwan, 1998, Antropologi Di Persimpangan Jalan: Krisis Metodologi, 
J urnal An tropo I ogi, Jakarta. 

Faqihuddin, abdul Kodir, 2004, Bangga Jadi Perempuan, Perbincangan dari 
sisi kodrat dalam Islam, PT Gramedia Pustaka Utama, Jakarta. 

Geertz, Clliford, 1992, Tafsir Kebudayaan, terjemahan, Kanisius, Yogyakarta. 
Jajat Burhanudin, Oman Fathurahman (editor), 2006, Tentang Pere111puan 

dalam Islam "Wacana dan Gerakan", PT Gramedia Pustaka Utama, 
bekerja sama dengan Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat 
(PPIM) UIN, Jakarta . 

Jamhari, lsmatu Ropi (penyunting), 2003, Citra Perempuan Dalam Islam, 
Pandangan Ormas Keagamaan, PT Gramedia Pustaka Utama, 
bekerja sama dengan PPIM UIN Jakarta dan The Ford 
Foundation. 

Kodiran, 1997, Kebudayaan ]awa, dalam Koentjaraningrat (penyunting), 
Manusia dan Kebudayaan di Indonesia, Penerbit Djambatan, 
Jakarta. 

Mansour Fakih, 1996, Analisis Gender & Transformasi Sosial, Pustaka Pelajar. 
Jakarta. 

Nur Syam, 2007, Madzhab-Madzhab Antropologi, LKiS, Yogyakarta. 
Sigit Widiyanto, dkk, 2001, Perubahan Kultural Pekerja Wnnitn di Kawnsan 

lndustri (studi kasus pekerja wanita di kawasan industri 
Tanjungsari, Surabaya), Proyek Pengkajian dan Pembinaan 
Kebudayaan Masa Kini, Direktorat Tradisi dan Kepercayaan, 
Direktorat Jenderal Nilai Budaya Seni dan Film, Jakarta. 

Siti Musdah Mulia & Anik Farida, 2005, Perempuan & Politik, PT Gramedia 
Pustaka Utama Press, Jakarta. 

Sundari. S, Maharto, Perempuan Dalam Budaya Jawa, dalam Bainar Wacana 
Perempuan Keindonesiaan dan Kemoderenan, Jakarta, SIDES, 
hal.194. 

61 



SEUDA TI SEBAGAI MEDIA 
INTERAKSI SOSIAL MASYARAKAT ACEH 

Oleh: RR. Nur Suwarningdyah 

Media is consist of place and space. Both of them provide benefits visually and 
abstract for the user. Seudati dance is a medium for communication and social 
interaction in the form of dance. It delivers local knowledge about religious life, 
social community, the spirit of defending the state, and giving a priority for 
consensus. For the Acehnesse, the Seudati is media for young people for 
matchmaking or dating. For along the times and development of technology, 
the Seudati has been changed of its meanings and functions as a perfomance 
art only. 

Pengantar 

Aceh bukan saja nama sebuah provinsi tapi juga nama salah satu 
suku bangsa yang dominan dan berasal dari Provinsi Daerah Istimewa 
Aceh. Suku bangsa ini berdiam di 8 wilayah kabupaten dan kota 
madya dari 11 daerah tingkat II di Provinsi Daerah Istimewa Aceh, 
antara lain Kota Madya Banda Aceh, Kabupaten Aceh Besar, 
Kabupaten Pidie, Kabupaten Aceh Utara, sebagian Kabupaten Aceh 
Barat, Aceh Selatan, dan Kota Madya Sabang1 

Provinsi Daerah lstimewa Aceh merupakan provinsi yang 
mempunyai keistimewaan yang tidak dimiliki oleh provinsi lainnya. 
Pada zaman dahulu orang yang akan menunaikan ibadah haji, dengan 
naik kapal melewati pelabuhan di Aceh. Oleh karena itu Aceh juga 
sering disebut sebagai serambi Mekkah, yang mana hampir 90 % 
penduduknya memeluk agama Islam. Selain itu di dalam kehidupan 
sehari-hari pun masyarakat Aceh lebih menjalankan aturan-aturan 
yang dikaitkan dengan ajaran keislaman. Aceh juga sering disebut 
dengan ujung pulau Sumatra, Tanah Rencong, Bumi Iskandar Muda, 
Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam. Kemudian Provinsi NAO 
tersebut pada tahun 2007 diganti namanya menjadi Provinsi Daerah 
Istimewa Aceh. 

1 Tim BPSNT Aceh, "Keanekaragaman Budaya dan Suku di Banda Aceh", BPSNT 
Budpar Aceh , him 4. 

63 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Penduduk di Aceh sudah mulai 
bangkit dari dukanya akibat gempa 
dan tsunami, dengan beragam mata 
pencahariannya. Ada yang menjadi 
pedagang dan perkantoran baik 
swasta maupun pegawai negeri. 
Meskipun di Aceh begitu seramnya 
diberitakan tentang teroris dan 
GAM, namun pada kenyataannya, 
masyarakat hidup secara normal 
dan situasi kotanya pun terlihat 
tenang dan aman-aman saja. Hal ini 

Foto 1.4 Sanggar Tari Cut Nyak Dhien menggambarkan bahwa masyarakat 
Meuligoe, Provinsi Daerah lstimewa Aceh di Aceh sangat percaya nasib 

seseorang itu ada dan sudah diatur oleh Tuhan. Sehingga banyak 
tersiar berita tentang teroris tidak menyurutkan aktivitas kehidupan 
masyarakat di Aceh tersebut. 

Kebangkitan masyarakat Aceh dari bencana dilakukan tahap 
demi tahap, begitu pula para senimannya, terutama seniman tari. 
Kesenian sebagai salah satu aset budaya Negara Kesatuan Republik 
Indonesia, yaitu seperti seni rakyat Seudati dan bentuk seni yang perlu 
dilestarikan baik nilai dan fungsinya. Salah satu kebudayaan yang 
berkembang di Kota Banda Aceh adalah seni tari Seudati. Seni tari 
Seudati pun saat ini hidup dan berkembang oleh karena upaya rintisan 
yang dilakukan oleh salah satu sanggar tari yang sangat peduli dengan 
seni tari Seudati yaitu sanggar tari Cut Nyak Dhien Meuligoe Provinsi 
Daerah Istimewa Aceh. Sementara di negeri kita sendiri kesenian­
kesenian tersebut bersaing dengan kesenian modern yang sedang 
berkembang dan digemari para generasi muda, contohnya anak-anak 
muda lebih suka melihat pertunjukan band dibandingkan melihat 
pertunjukan tari-tarian tradisional, karawitan, dan sebagainya. Hal ini 
membuat para seniman berpikir, tentang bagaimana cara untuk 
bersaing dan adanya respons maupun ketertarikan para generasi muda 
tersebut, terhadap kesenian tradisional. 

Melihat perkembangan dan daya saing ketat maka menciptakan 
sebuah kesenian yang baru dan lebih kepada kesenian yang komersial 
menjadi sebuah pilihan. Contohnya seni tari Seudati saat ini bersaing 
ketat dengan kesenian modern yang berkembang di Indonesia. Upaya 
memotret perkembangan seni tari Seudati, menjadi ketertarikan 
peneliti untuk menemukenali pergeseran atau terancamnya kepunahan 

64 



Seudati sebagai Media lnteraksi Sosial Masyarakat Aceh 

Seudati sebagai media interaksi sosial masyarakat Aceh pada waktu 
itu. Bahwa Seudati pada zaman dahulu sebagai fungsi penggugah 
semangat berperang melawan penjajah Belanda dan sebagai media 
interaksi sosial masyarakat Aceh, yaitu adanya ajang pencarian dan 
pertemuan jodoh laki-laki dengan perempuan pada saat melihat 
Seudati pentas. 

Kesenian Bagian Dari Kebudayaan 

Kesenian merupakan sebuah hasil karya yang diciptakan dengan 
diilhami berbagai gagasan menurut penciptanya atau senimannya. 
Bahkan secara umum orang menganggap bahwa kebudayaan tersebut 
adalah kesenian. Seperti yang dikatakan oleh Koentjaraningrat dalam 
bukunya "Pengantar Antropologi Pokok-Pokok Etnografi II", bahwa: 

"Kebudayaan (dalam arti kesenian) adalah ciptaan dari segala pikiran dan 
perilaku manusia yang fungsional, estetis, dan indah, sehingga ia dapat 
dinikmati dengan pancaindranya (yaitu penglihat, penghidung, pengecap, 
perasa, dan pendengar) (2002:19)". 

Seni tari adalah bagian dari sebuah bentuk kesenian yang 
menampilkan keindahan gerak-gerak tubuh yang menyatu dalam satu 
makna yang berjiwa dan berirama. Di dalam kehidupan manusia selalu 
tidak jauh dari sebuah seni, karena tanpa seni manusia seperti hidup 
dalam ruang hampa yang tidak menarik dan serasa monoton. Seperti 
dikatakan oleh seorang Soedarsono dalam bukunya berjudul "Tari­
Tarian Indonesia I" adalah bahwa: 

"Manusia yang normal, entah ia profesor, guru, pelajar, mahasiswa, pegawai, 
sampai kepada petani kecil pun dalam hidupnya memerlukan santapan­
""'' santapan estetis yang benvujud seni. 

Foto 1.5 Anak-anak sanggar Cut Nyak Dien 
sebelum Berlatih mengaji dahulu, di setiap hari 
Minggu 

Sudah barang tentu perhatian antara 
orang yang satu dengan yang lainnya 
berbeda-beda. Ada yang lebih senang 
kepada seni lukis, ada yang lebih 
tertarik kepada seni musik, seni drama, 
seni tari, dan sebagainya (halaman 
20)". Contohnya seni pertunjukan 
banyak dipergunakan sebagai 
sarana ritual, hiburan, dan 
sebagainya. Disebutkan di dalam 
buku Prof. RM. Soedarsono yang 
berjudul "Seni Pertunjukan di Era 

65 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Globalisasi" bahwa seni pertunjukan berfungsi sebagai: 

1. sarana ritual; 
2. sarana hiburan; 
3. sarana presentasi estetis. 

Banyak kita ketahui dalam tradisi ritual suku-suku bangsa di 
Indonesia banyak yang mempergunakan sarana media ritual dengan 
seni pertunjukan yaitu tari-tarian. Media tari-tarian mengantarkan 
sebuah upacara ritual menjadi semakin magis, contohnya tari-tarian 
pada upacara ritual komunitas Bissu di Sulawesi Selatan, yang 
dipertunjukan tarian Ma'giri dengan menusukkan keris ditubuhnya 
yang kebal, sebagai puncak kemagisan ritual yang dilakukan. Begitu 
pula seni pertunjukan yang dipergunakan sebagai sarana hiburan, 
yang dipertunjukan untuk menciptakan suasana kemeriahan dan 
kegembiraan rakyat dalam meyambut sebuah perayaan rasa syukur 
pada Tuhan atas rezeki yang telah diberikan, contohnya pada saat 
pesta panen padi di Pulau Jawa biasanya ada tari-tarian seperti Tayub. 
Penonton terlibat dalam pementasan dalam tari Tayub tersebut dan 
menjadi hiburan masyarakatnya. Berbeda lagi dengan seni pertunjukan 
yang dipergunakan sebagai sarana presentasi estetis bahwa untuk 
menampilkan sebuah pertunjukan memerlukan biaya yang tidak 
cukup sedikit dan biasanya para seniman mencari sponsor untuk 
mendanai pertunjukan yang akan ditampilkan. Secara komersial biaya 
juga didapatkan dengan cara menjual karcis kepada para penontonnya. 
Lambat-laun sistem manajemen komersial ini pun mempengaruhi 
kualitas, kuantitas, dari seni pertunjukan yang ditampilkan, bahkan 
sering terjadi hilangnya esensi yang hakiki dari seni pertunjukan yang 
ditampilkan tersebut. 

Seperti yang terjadi pada seni tari Seudati di Provinsi Aceh, 
bahwa tarian ini adalah sebuah tarian rakyat yang mempunyai nilai 
dan fungsi pada masa lalu sebagai media penyampaian dakwah, 
pesan-pesan, ajaran-ajaran keagamaan. Seni tari Seudati termasuk 
sebagai media hiburan, yaitu terjadinya interaksi sosial secara langsung 
antara pemain dengan penonton. Tari Seudati merupakan salah satu 
tari yang berasal dari Kabupaten Aceh Utara dan Kabupten Pidie yang 
mulai masuk bersama ajaran Islam masuk ke Aceh. Tari Seudati 
sebagai tarian rakyat saat ini berkembang di daerah Aceh Utara. 
Namun perkembangan yang terjadi membuat adanya pergeseran nilai 
dan fungsi atau esensi dari seni tari Seudati tersebut. Oleh karena 
sudah jarang sekali ditampilkan seni pertunjukan tari Seudati yang 

66 



Seudati sebagai Media lnteraksi Sosial Masyarakat Aceh 

masih asli seperti pada keberadaannya seperti dahulu. Hal ini tentunya 
adanya pengaruh perkembangan zaman dan teknologi yang 
menimbulkan dampak bergesernya nilai dan fungsi dari tari Seudati, 
maka hal ini pula yang menjadikan proses pelestarian budaya seni tari 
Seudati hams bekerja lebih intensif untuk tetap terlindungi. Adanya 
permintaan pasar atau tren juga sangat mempengaruhi eksistensi tari 
Seudati menjadi sebuah pertunjukan yang komersial. 

Dampak komersialisasi terhadap lestarinya seni tari Seudati ini sangat 
mempengaruhi hidup, berkembang, dan punahnya aset budaya bangsa 
yang masih asli, dan lama-kelamaan pun akan menjadi punah. 
Komersialisasi yang dimaksud meliputi persaingan ketat dengan 
adanya pengaruh budaya asing yang masuk dan permintaan pasar 
yang terkait dengan dana, waktu, pesanan khusus, dan sebagainya. 

Asal- Usul Seni Tari Seudati 

Provinsi Daerah Istimewa Aceh merupakan provinsi yang 
terkenal dengan kekuatan syariat Islam. Penduduk aslinya beragama 
Islam. Kesenian yang berkembang pun bernafaskan Islam, oleh karena 
itu sering dipergunakan sebagai penyampaian dakwah, ajaran-ajaran 
atau nasihat dan pembangkit semangat perjuangan pada saat itu 
melawan penjajah Belanda. Oleh karena itu tari Seudati juga sering 
disebut sebagai tari Perang (Tribal War Dance). Tari Seudati salah satu 
tari yang berasal dari Kabupaten Pidie yang kemudian persebarannya 
sampai ke Kabupaten Aceh Timur, Kabupaten Aceh Utara, dan 

sekarang tersebar sampai ke kota 
Banda Aceh. Menurut cerita seorang 
narasumber Syeh Syarifah (yang 
sekarang tinggal di Kota Banda 
Aceh), mengatakan bahwa asal 
mula tumbuh dan berkembangnya 
tari Seudati dari Kabupaten Pidie. 

Tari Seudati pada awalnya 
tumbuh di desa Gigieng, Kecamatan 
Simpang Tiga, Kabupaten Pidie, 
yang awal mulanya dipimpin oleh 
Syeh Tam dan di desa Didoh yang 
dipimpin oleh Syeh Ali Didoh 

Fote 1.6 Tari Seudati di masa sekarang menari (download internet hari Kamis, tanggal 
di atas panggung (dok. Dinas Budpar Provinsi) 26 Maret 2009, by Deniasitam, dalam 

67 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

"Tari Seudati Budaya Aceh: Sejarah Tari Seudati"). Seudati sebenarnya 
berasal dari kata Syahadatain atau Syahadat, yang berarti bersaksi dan 
mengakui tiada Tuhan selain Allah dan Nabi Muhammad utusan 
Allah. Tari Seudati pada awalnya dipakai untuk turut menyebarkan 
ajaran agama Islam yaitu sebagai alat untuk menyampaikan pesan­
pesan moral yang berkaitan dengan ajaran agama Islam. 

Pada awalnya pelaksanaan penyajian tarian Seudati dimulai 
dengan rateb duek yaitu posisi duduk berhadap-hadapan dengan lawan 
kelompok Seudati lainnya ketika bertanding, karena pada zaman 
dahulu Seudati ini pun dipertandingkan antardesa dengan membentuk 
kelompok-kelompok. Pada zaman dahulu rateb duek ini dilakukan 
pada tengah malam yang kemudian dilanjutkan dengan tarian Seudati 
yang terdiri dengan tahapan-tahapan. Menurut M. Djakfar Ismail CS 
(1990/1991,43), yang dikutip dari buku berjudul "Budaya Aceh" yang 
ditulis oleh Asli Kesuma, mengatakan bahwa; tahapan atau babakan 
yang lengkap dalam pertunjukan seni Tari Seudati tersebut terdiri dari: 

1. Glong 
Formasi glong merupakan komposisi lingkaran yang mana 

semua penari membentuk komposisi lingkaran ke dalam dengan 
Syeikh berada di tengah-tengah lingkaran tersebut. Di dalam bentuk 
seperti ini mereka bermusyawarah untuk menampilkan bentuk saman 
seperti apa nantinya yang akan ditampilkan kelompok tersebut. Pada 
bagian ini juga disebut dengan Bak Saman, dan dalam posisi seperti ini 
mereka menyanyikan bak saman yang terpilih, dengan nada tinggi dan 
iramanya mirip seperti adzan. Adapun tema-temanya yang saling 
dilagukan antara lain, tentang bulan, bintang, awan, dan sebagainya. 

1. Anggota-anggotanya 

2. Syeikh 

68 



Seudat sebaga1 Media lnteraks1 Sos1al l'v1 isyarnkal Aceh 

2. Saleum 
Saleum (salam) di sini dimaksudkan dengan pembukaan/ 

perkenalan yang diawali oleh aneuk syahi, kemudian salam tersebut 
dibalas oleh Syeikh dengan alunan nada yang berbeda dengan yang 
dinyanyikan aneuk syaih. Perkembangan terjadi pada bagian salam ini 
juga, disampaikan ucapan terima kasih kepada penyelenggara, kepada 
hadirin, dan selanjutnya mohon maaf seandainya di dalam 
pertunjukan nanti terdapat kesalahan, baik tarian maupun syair-syair 
yang dirangkum dalam kalimat yang indah. Salam yang disampaikan 
aneuk syahi ini, sekaligus dengan aksi tarian oleh Syeikh yang diikuti 
penari lainnya dengan formasi yang lain juga. Syair di atas diulangi 
oleh kedua apeetwie dan apeet bak. 

Pada babak perkenalan atau pembukaan ini, delapan penari 
hanya melenggokkan tubuhnya dalam gerakan gemulai, tepuk dada 
serta jentikan jari yang mengikuti gerak irama lagu. Gerakan rancak/ 
rampak/kompak, barn terlihat ketika memasuki babak selanjutnya. 
Bila pementasan bersifat pertandingan, maka setelah kelompok 
pertama ini menyelesaikan babak pertama, akan dilanjutkan oleh 
kelompok kedua dengan teknik yang berbeda pula. 

3. Likok 
Likok dalam arti bebas bermakna "ragam gerak" atau "motif 

tari'' . Pada permulaan tari ini aneuk syahi mendendangkan nama Allah 
dengan suara yang merdu. Kemudian suara penyany1 m1 mampu 
menyentuh kalbu penonton, karenanya tidaklah heran, jika banyak 
orang jatuh hati pada aneuk syahi ini. Likok dipertunjukkan dengan 
keseragaman gerak, kelincahan bermain dan ketangkasan yang sesuai 
dengan lantunan lagu yang dinyanyikan aneuk syahi. Seluruh penari 
utama akan mengikuti irama lagu yang dinyanyikan secara cepat atau 
lambat tergantung dengan lantunan yang dinyanyikan oleh aneuk syahi 
tersebut. Bak Saman pada bagian di mana seluruh penari utama berdiri 
dengan membuat lingkaran di tengah-tengah pentas guna 
mencocokkan suara dan menentukan likok apa saja yang akan 
dimainkan. Syeikh berada di tengah-tengah lingkaran tersebut. Bentuk 
lingkaran ini menyimbolkan bahwa masyarakat Aceh selalu muepakat 
(musyawarah) dalam mengambil segala keputusan. 

4. Saman 
Saman dimulai dengan nyanyian Syeikh, kemudian diikuti oleh 

penari lainnya dengan irama yang telah ditentukan. Masuk saman 
merupakan fase yang beragam syair dan saling disampaikan dan 

69 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

terdengar bersahutan antara aneuk syahi dan Syeikh yang diikuti oleh 
semua penari. Bentuk syair yang dibawakan dapat digolongkan dalam 
pantun-pantun berupa nasihat, pantun jenaka, pantun muda-mudi, 
dan lain sebagainya. Suatu contoh seperti yang disampaikan oleh 
budayawan Asli Kesuma yaitu "Lahele hala bagura heum hala hale hala" 
terjemahan ini dapat diraba artinya sebagai kata-kata pujian kepada 
Allah SWT yaitu "Lahaula walaquata illa billa hil aliyil adhim" . 

Kemudian satu ungkapan lagi yang tidak dapat didefinisikan 
maknanya sperti "Mat Jal le lahe hot, yang diduga berasal dari kata 
"Mata Jalilahul Haq" dan "Allhyulaila Hailla Hayyul Qaiyum Kemudian 
menjadi "Yon Yai lalah: Yaekande lalah! Illah lahe haalaha hala", di dalam 
hal perubahan sebutan ini masih terdapat beberapa pendapat yang 
lain. Pertama bahwa asal usul sebutan tersebut adalah dalam bahasa 
Arab, tetapi karena dibawakan dalam tarian dan dengan suara yang 
keras tapi gembira, maka sebutan tersebut menjadi berubah. Justru itu 
sebagian ularna keberatan dengan hal tersebut. Pendapat sebutan 
sengaja dibuat, guna menghindari sebutan nama Allah yang 
seharusnya tidak dilakukan dalam forum yang tidak kusyu ' seperti 
dalam sebuah tarian. Kemudian dilanjutkan dengan fase lani adalah 
fase untuk membuat penonton tidak jenuh, karena mungkin melihat 
tari Seudati ini lama-kelamaan akan merasa monoton. 

2. Kisah 
Sesuai dengan namanya pada bagian ini (sub babak) ini adalah 

kisah, maka di sini syair-syair yang dibawakan menggambarkan suatu 
kisah dalam sejarah yang diambil dari hal-hal tertentu. Materi kisah ini 
ditetapkan oleh Syeikh dan disampaikan kepada aneuk syahi. Kisah 
tentang nabi misalnya dibawakan berupa kisah Nabi Suleiman dengan 
burung-burung yang bisa berkomunikasi dengan beliau, kisah Nabi 
Musa dengan Firaun, kisah Nabi Khaidir dan kisah mengenai raja-raja 
di zaman dahulu. 

3. Cahi Panyang 
Cahi Panyang dalam tari Seudati adalah ungkapan perasaan dari 

sebuah peristiwa ataupun pengalaman yang dialarni. Pada bagian ini 
sangat dituntut keahlian dari aneuk syahi dalam melahirkan lirik-lirik 
lagu secara spontan, dan mampu menjawab sindiran atau pertanyaan 
ataupun ungkapan yang disampaikan oleh aneuk syahi lawannya 
bertanding yang naik panggung pada babak sebelurnnya. Pada babak 
ini juga aneuk syahi dalam lirik-lirik lagunya menyanyikan kritik-kritik 
sosial yang sehat, lebih-lebih terhadap apa yang terjadi di dalam 

70 



Seudci; .etia· Jill Media 111teraks1 Sos1dl ~' i5yn1 ;iknt Aceh 

masyarakat dengan masyarakat, ataupun hubungan masyarakat 
dengan pimpinannya. 

4. Lanie 
Lanie dalam bahasa Indonesia dapat diartikan "tingkah polah" 

pada bagian ini nyanyian dipadukan dengan lagu-lagu yang sedang 
populer di kalangan masyarakat sendiri. Ini biasa dalam Seudati dan 
tempatnya hanya dalam bagian /anie ini tidak dibenarkan di tempat 
lain. Bagian lanie merupakan suatu kesempatan bagi syeikh dan aneuk 
syahi berkreasi. 

Menurut M. Dakfar Ismail yang dikutip dari buku catatan Asli 
Kusuma bahwa untuk tampil tari Seudati pun, diperlukan 
kekompakan, kerja sama, lighting (lampu) dan sound system serta 
panggung yang lantainya dapat berbunyi ketika dihentakan kaki 
sehingga timbul suara yang keras namun serempak. Selain itu di dalam 
tari Seudati terdapat materi gerakan yaitu; 

• Nyap adalah gerakan membungkukkan lutut sambil merendahkan 
badan, geraknya naik turun atau dengan kata disebut juga gerakan 
menggeper. 

• Langkah bahwa gerak tari Seudati selalu didahului dengan kaki 
kiri dan menggunakan hitungan delapan yaitu: tiga langkah ke 
depan dan tiga langkah ke belakang ditambah setengah langkah 
kaki kiri ke depan dan menarik kembali ke belakang dengan sikap 
tubuh dan dada dibungkukkan. 

• Rheng yaitu gerak memutar dengan hitungan empat dua diakhiri 
dengan gerak. 

• Asek yaitu dapat diartikan memalingkan kepala, ini dilakukan dari 
kanan ke kiri, arah pandang serong kiri dan kanan, yang jelas pada 
gerak ini ekspresi muka ceria, agar penonton dapat melihat para 
penari yang mempunyai gigi dari emas. Ini suatu nilai tersendiri 
dalam gerak asek. 

• Ktrep ]aroe dapat diartikan jentikan jari, yang menimbulkan bunyi 
klik. Bunyi klik yang dipadukan dengan gerakan kaki, sehingga 
terjadi suatu gerakan yang indah dan serasi. 

• Nyet , gerakan ini mirip gerak nyap. Berat badan tertumpu pada 
kedua kaki, namun tumpuan kadang kalanya berpindah pada kaki 
kanan dan kaki kiri. Ini sangat tergantung pada syair lagunya. 

• Dhet, gerakan ini adalah gerakan mengangkat bahu sambil tangan 
dikepalkan mengikuti irama lagu. 

71 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

• Gudham kaki, maksud gerakan ini adalah menghentakkan kaki 
untuk menimbulkan bunyi untuk keserampakkan gerak. 

• Puta taloe, gerak ini dapat diartikan gerak memutar tali dengan 
melakukan gerak berjalan selang-seling di antara penari. 

Tari Seudati pada zaman dahulu dimainkan atau dipentaskan 
pada acara pesta, penyambutan tamu, dan pembangkit semangat 
perjuangan pada saat itu melawan penjajah Belanda. Maka tari Seudati 
juga sering disebut sebagai tari Perang dan pernah Belanda antipati 
terhadap tarian ini. Selain itu kata Seudati dalam bahasa Aceh berarti 
seurasi atau harmonis atau sebuah kekompakan. Oleh karena itu tari 
Seudati merupakan tarian yang hanya dimainkan oleh kaum laki-laki, 
dan tidak menggunakan alat musik. 

Di dalam menari tari Seudati dibutuhkan ketekunan, keuletan, 
kedisplinan, dan kekompakan. Kekuatan di sini mengandung maksud 
bahwa tari Seudati banyak mempergunakan gerakan menepuk dada, 
pinggul, permainan kaki dan petikan jari-jari tangan, yang semua itu 
hanya laki-laki yang bisa memainkan. Tari Seudati pada zaman dahulu 
sebagai sebuah permainan khusus laki-laki yang sudah remaja dan 
dewasa. Anak kecil tidak diperbolehkan orang tuanya untuk berlatih 
menari Seudati pada waktu itu, karena fisiknya belum mampu untuk 
menari Seudati, atau karena pada zaman dahulu tari Seudati dikatakan 
sebagai tarian yang berasal dari pesisir dan dipergunakan sebagai 
pembuka acara sabung ayam2 (Puncak Word Press Copyright © 2007-
2010 Akmal M. Roem Akmal M Roem, download internet tanggal 26 Juni 
2009). 

Seudati Sebagai Media Interaksi Sosial Masyarakat Aceh Dulu Dan 
Sekarang 

Seorang antropolog tari Anya Peterson Rouce, dalam bukunya 
berjudul "Antropologi Tari" yang diterjemahkan kembali oleh FX. 
Widaryanto, bahwa: 

"Tubuh manusia membuat pola gerak dalam ruang dan waktu menjadikan tari 
unik di antara kesenian lainnya dan mungkin menerangkan proses waktu 
yang telah lama dilalui beserta universitalitasnya (2007:2)". 

2 Puncak Word Press Copyright© 2007-2010 Akmal M. Roem Akmal M Roem, download 
internet tanggal 26 Juni 2009. 

72 



Mengutip Susanne K. Langer dalam bukunya "Problem of Arts" 
yang ditulis oleh Soedarsono da lam bukunya "Tari--Tarian Indonesia I" 
bahwa: 

"Gerak-gerak ekspresif, ialah gerak-gerak yang indah, yang biasa 
menggetarkan perasaan manusia. Adapun gerak-gerak yang indah, ialah gerak 
yang distilir, yang di dalamnya mengandung ritme tertentu (him. 16)". 

Seperti pada tari Seudati meskipun gerakan tepuk dada, petik 
jari, lenggokan badan, dan hentakan kaki, yang terpadu secara 
harmonis menjadi sebuah tarian yang energik dan ekspresif. Dipadu 
lagi dengan nyanyian yang menambah dinamis tari Seudati tersebut. 
Itulah gerakan yang indah, ekspresif, mengandung ritme dan 
merupakan gerakan sterilisasi dari gerakan perwira perang yang gagah 
perkasa dan pantang mundur bila musuh datang, yang digambarkan 
dengan gerak tegas, dan penuh energik serta bersemangat. 

Soedarsono pun memberikan penjelasan bahwa: 
"Mengenai kata indah, mungki11 masih perlu mendapat penjelasan lebih 
lanjut. Kata indah di dalam dunia seni adalah identik dengan bagus, yang oleh 
[hon Martin diterangkan sebagai sesuatu yang memberi kepuasan batin 
manusia. Jadi bukan hanya gerak-gerak yang halus saja yang bisa indah, tetapi 
gerak-gerak yang keras, kasar, kuat, penuh dengan tekanan-tekanan serta aneh 
pun dapat merupakan gerak yang indah (1981 :16)". 
([hon Martin pengarang buku The Modern Dance). 

Seperti pada seni tari Seudati Aceh, tarian ini mempunyai unsur­
unsur gerak yang indah, yaitu adanya gerakan yang halus, kuat, dan 
penuh tekanan-tekanan yaitu hentakan-hentakan kaki dan tepukan 
tangan di dada. Seni tari Seudati merupakan aset bangsa Indonesia 
yang harus kita lestarikan eksistensinya, namun jangan sampai 
tercerabut dari akar budaya aslinya. Seni tari Seudati sebagai sebuah 
seni tari yang dahulu berkembang di pesisir, kemudian bergeser 
berkembang di kalangan bangsawan Aceh, oleh karena itu tari Seudati 
dipentaskan hanya untuk menyambut tamu-tamu penting, pesta 
pernikahan bangsawan, dan acara penting lainnya, namun akhirnya 
kembali ke masyarakat dan siapa pun boleh menarikan tari Seudati 
terse but. 

Menariknya dalam sebuah pertunjukan Seudati, biasanya seorang 
syeikh tari Seudati selalu menjadi pujaan para wanita, karena pada 
masa lalu seorang syeikh mempunyai karisma, tampan, dan banyak 
isterinya. Dan seorang perempuan akan merasa bangga jika bisa 

73 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

menjadi isteri seorang syeikh. Selain itu pertunjukan Seudati juga 
menjadi sebuah media/ ajang mencari jodoh bagi yang masih lajang. 

Tari Seudati biasanya dimainkan juga pada saat acara-acara 
seperti penyambutan tamu, hajatan, pesta rakyat menyambut panen 
tiba, dan sebagainya sesuai kebutuhan. Tari Seudati dimainkan khusus 
laki-laki saja dan berjumlah 8-10 orang penari. Ada dua orang berperan 
sebagai pemimpin utama yang disebut dengan istilah syeikh dan 
pembantu syeikh. Kemudian 3 orang sebagai pembantu biasa, 2 orang 
pembantu di sebelah kiri yang disebut apeetwie, 1 orang sebagai berdiri 
di belakang disebut dengan apeet bak, dan yang terakhir 2 orang sebagai 
penyanyi untuk mengiringi tari yang disebut dengan aneuk syaih. 

Di dalam pementasan tari Seudati tidak menggunakan alat 
musik, tetapi memakai mulut, tepukan tangan ke dada dan pinggul, 
petikan jari-jari sebagai ketukan dan irama, kelincahan kaki pada saat 
menghentakan ke tempat berpijak. Hentakan kaki dan petikan jari 
merupakan ketukan irama yang disesuaikan dengan tempo lagu yang 
dinyanyikan. Seperti dikatakan oleh Syeikh Ria (adik Syeikh Lah 
Bangguna) bahwa biasanya pada saat menari Seudati, penonton pun 
duduk melingkar dengan kelompok yang paling depan, tengah, dan 
belakang. Masing-masing mempunyai tujuan ketika menonton pentas 
tari Seudati. Adapun kelompok penonton yang dimaksud adalah: 

1. Penonton remaja yang kesempatan pacaran, sehingga anak-anak 
remaja ini menonton Seudati dengan tujuan mencari jodoh. 

2. Penonton yang hanya ingin mendengar syairnya, biasanya 
orang-orang tua yang menyukai syair-syair yang dilantunkan 
dan sudah tidak ingin melihat tariannya. 

3. Penonton yang ingin melihat tarian dan mendengarkan syairnya, 
biasanya penonton ini adalah dari kalangan seniman, tokoh seni, 
budayawan, dan pecinta, seni tari Seudati yang benar-benar 
menikmati mulai dari tari dan syairnya. 

Busana pada tari Seudati terdiri dari celana panjang dan kaos 
oblong lengan panjang ketat yang keduanya berwarna putih sehingga 
tampak bentuk tubuh penari Seudati yang kekar dan terkesan seperti 
laki-laki perkasa, kain songket yang dililitkan sebatas paha dan 
pinggang, rencong yang disisipkan di pinggang, tangkulok (ikat kepala) 
berwarna merah diikatkan di kepala, dan sapu tangan. Seragam 
kostum ini hanya untuk pemain utamanya, sementara untuk aneuk 
syahi tidak harus berkostum seragam. Bagian-bagian terpenting dalam 
tarian Seudati terdiri dari likok (gaya; tarian), saman (melodi), irama 

74 



Seudati sebagai Media lnteraksi Sosial Masyarakat Aceh 

kelincahan, serta kisah yang menceritakan tentang kisah 
kepahlawanan, sejarah dan tema-tema tentang roman, kisah-kisah 
kepahlawanan, dan ajaran-ajaran agama3. 

1. Penonton remaja yang 
kesempatan pacaran 

2. Penonton yang hanya 
ingin mendengar syairnya 

3. Penonton yang ingin 
melihat tarian dan 
mendengarkan syairnya 

Sesuai pula dengan perkembangan masyarakat dan teknologi 
maka fungsi Seudati bergeser kepada alat komunikasi untuk 
masyarakat luas, malah dipakai pula oleh pemerintah untuk 
menyampaikan pesan-pesan pembangunan. Pada akhirnya fungsi 
Seudati menjadi tontonan. Seudati pun sebagai tontonan yang harus 
menyesuaikan diri dengan teknologi pentas untuk menjadi tontonan 
yang mengasyikkan. Maka lambat laun seni tari Seudati sudah 
diambang kepunahan, jika tidak ada upaya pengembangan dan 
pemanfaatan secara tepat oleh semua pihak-pihak yang terkait. 
Kemudian munculnya seni tari Seudati dalam performance / tampilan 
yang berbeda itu sebagai upaya agar tari Seudati tetap eksis dan 
dikenal oleh masyarakatnya. Namun esensi atau rasa yang mengilhami 
dari Seudati itu pun sepertinya mulai bergeser dari tempat semula. 
Dampak yang terjadi dengan adanya pergeseran fungsi seni tari 
Seudati tersebut, muncullah tarian Seudati yang ditarikan oleh 
perempuan dan ditampilkannya dengan berbagai pengembangan yang 
dikemas sedemikian rupa, sehingga tidak membosankan dan dapat 

3 
hasil wawancara dengan Syeh Ria dan download internet tanggal 16 Juni 2009 yang 

merupakan tulisan artikel dari Akmal M. Roem 

75 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

menarik penonton untuk terus menonton tari Seudati. Hal jelas terlihat 
bahwa seni tari Seudati yang semula sebagai media interaksi sosial 
masyarakat bergeser bahkan berubah menjadi sebuah strata sosial yang 
jelas mendekati kepada dampak komersialisasi. Sudah tidak ada lagi 
seorang syeikh yang menjadi primadona dan pujaan wanita, dan sudah 
tidak ada lagi media ajang mencari jodoh, hal ini nampak pada 
pertunjukan yang diselenggarakan di dalam ruang tertutup/ 
panggung tertutup, bukan di arena pentas terbuka seperti di masa lalu. 

Kemudian muncullah bentuk-bentuk Seudati modern yang 
tampil sesuai apa maunya pemesan. Hal ini terjadi oleh karena adanya 
perubahan kondisi zaman, sehingga munculnya kreativitas pada 
sebuah seni pertunjukan merupakan tuntutan agar seni tradisi Seudati 
tetap eksis dan dikenal oleh generasi muda penerus bangsa ini. 
Kreativitas pada seni tradisi memang selalu bergulir seiring 
perkembangan masyarakat pendukungnya. Seni dengan berbagai 
persoalan, masyarakat dengan berbagai karakter, serta bermacam­
macam keinginan dan selera, dan seni merupakan kebutuhan manusia 
yang tidak pernah habis untuk dibahas, dikaji, dan dicermati. 
Sementara seorang pakar seni Sal Murgiyanto mengatakan bahwa 
hams sensitif dan cerdas dalam thenempatka~ qiri secara strategis di 
tengah jaringan setta lalu lintas budaya global yang sangat kompleks, 
hal ini terjadi pada seni tari Seudati, dimana seni itu berkembang dan 
mengalami pergeseran dan munculnya kreativitas dan komersialisasi 
terhadap Seudati itu sendiri4 

Beberapa temuan data di lapangan yang memberikan 
informasi dan kejelasan dari informan yang sekaligus bisa dianggap 
sebagai narasumber, karena beliau terjun langsung dalam kiprah tari 
Seudati dan sebagai seorang syeikh yaitu Syeikh Ria dan beberapa 
informan lainnya, mengatakan bahwa di Provinsi Daerah Istimewa 
Aceh kebudayaan yang berkembang juga sangat beraneka ragam, yang 
asli pun berbaur dengan budaya pendatang. Khususnya tarian 
tradisional di Daerah Istimewa Aceh mempunyai ciri dan identitas, 
yaitu: 

• Bernapaskan Islam, karena kesenian di Aceh merupakan salah satu 
media untuk penyebaran ajaran agama Islam. 

4 
Dikutip dari pengantar redaksi pada "Jumal llmiah Seni & Budaya", vol.17 No.1 

Februari-Mei 2007. 

76 



• Merupakan gambaran sosia l budaya kehidupan masyarakat di Aceh 
sehari-hari. 

• Bersifat kolektif karena tari di Aceh tidak ada tarian yang dilakukan 
hanya tunggal, hal ini mengandung rnakna adanya kegotong­
royongan dalam kehidupan masyarakat di Aceh. 

• Bersifat dinamik, karena banyak tari-tarian tradisional yang 
menggunakan salah satu atau bahkan semuanya yaitu gerak-gerak 
seperti hentakan kaki, tepukan dada, petikan jari-jari tangan, dan 
ditampilkan pula gerakan yang begitu lembut dan lambat yang tiba­
tiba beralih ke gerakan yang cepat, dan sangat dinamis. 

• Ciri vokal sangat dominan pada semua tari-tarian tradisional di 
Aceh dengan dilantunkannya syair-syair yang langsung 
dinyanyikan oleh penarinya. 

Tari Seudati merupakan tarian yang pada zaman dahulu juga 
sebagai hiburan paling utama untuk para prajurit Aceh sebelum maju 
bertempur. Oleh karena itu, tari Seudati sebagai tarian penggugah 
semangat berperang rnelawan musuh. Maka pada waktu itu Belanda 
sempat melarang tari Seuda ti untuk eksis, karena ancaman bagi 
Belanda. Secara garis besar tari Seudati terbagi menjadi beberapa 
bagian pokok dalam pertunjukannya, yaitu: 

1. Bentuk tarian, dalam bahasa Aceh disebut likok; 
2. Melodi, dalam bahasa Aceh disebut saman; 
3. Nyanyian, diaman berbagai kisah, baik kisah sejarah, roman, 

agama, kepahlawanan, diucapkan dalam bahasa Aceh yang 
disebut dengan kisah; 

4 Irama kelincahan, yakni berlenggang-kenggok, rneloncat indah, 
bergerak lincah, dan sebagainya. 

Seni tari Seudati untuk masa lalu berkembang dengan eksistensi 
yang membawa karisma bagi para penarinya terutama Syeikh yang 
berperan sekali sebagai primadona yang diidolakan masyarakatnya. 
Berbeda dengan kondisi tari Seudati di masa sekarang, tidak ada lagi 
eksistensi yang dimiliki seorang Syeikh seperti masa dahulu, seni tari 
ini pun tergeser sedikit demi sedikit oleh adanya pengaruh seni 
modern yang mampu menarik perhatian para generasi penerus bangsa, 
seperti musik-musik barat, organ tunggal, membentuk band-band, dan 
sebagainya. Semua itu terjadi oleh karena pengaruh teknologi seperti 
televisi, internet, handphone, dan sebagainya. Akhirnya memberikan 
pengaruh atau dampak terdahap keberadaan seni tari tradisional 
seperti tari Seudati. 

77 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Beberapa data yang membawa dampak terpuruknya tari Seudati 
dan hilangnya nilai-nilai dan fungsinya, sehingga Seudati sudah 
bergeser dari tempatnya semula antara lain adalah: 

./ Adanya temuan data bahwa saat sekarang di Provinsi Daerah 
Istimewa Aceh jumlah syeikh, ada tujuh nama yang masih aktif 
berseudati meski tidak seserius masa lalu, yaitu: 

a. Syeikh Lah Bangguna 
b. Syeikh Abdullah Geunta 
c. Syeikh Marjuki 
d. Syeikh Ria 
e. Syeikh Ikhsan 
f. Syeikh Min 
g. Syeikh Syarifa 

./ Kemudian ditemukan data lagi tentang kejayaan tari Seudati pada 
masa Gubernur Aceh yaitu Abdullah Poeteh, bahwa pada saat 
beliau menjabat sebagai Gubernur di Aceh, tari Seudati selalu ada 
dipentaskan di mana-mana, bahkan keliling ke luar negeri. Banyak 
berdiri sanggar-sanggar yang memberikan repertoar tari Seudati, 
bahkan di sekolah-sekolah mulai dari SMP, SMA, hingga 
Perguruan Tinggi diwajibkan untuk mempelajari tari Seudati. 
Namun setelah terjadi kasus yang akhirnya Abdullah Poeteh turun 
jabatan hingga kini tinggal di Jakarta, seni tari Seudati runtuh dari 
masa kejayaannya . 

./ Kemudian muncul larangan-larangan bagi anak-anak oleh orang 
tuanya untuk belajar tari Seudati, karena dianggap band jika 
menari Seudati. Di lingkungan pendidik formal pun berangsur­
angsur Seudati menghilang. Sanggar-sanggar pun mulai tidak 
terdengar lagi kiprahnya, tidak ada lagi show-show luar negeri 
bahkan surutnya show-show di dalam negeri bahkan di Kota Banda 
Aceh sendiri. Anak laki-laki zaman sekarang lebih suka belajar 
band daripada menari Seudati. Sehingga muncullah tari Seudati 
yang mengimbangi kemajuan zaman atau tren. Dampak 
komersialisasi pun terlihat dengan adanya tari Seudati yang 
ditampilkan tidak seperti kondisi asli pada zaman dahulunya. 
Misalnya semakin sedikitnya anak laki-laki yang belajar Seudati, 
akhirnya muncul Seudati perempuan yang sebenarnya tidak 
pernah ada di zaman dahulu. 

78 



' d;,1 I •, k< SL uakalAcer 

,/ Banyak para generasi muda yang lebih tertarik dengan budaya 
asing yang dianggap lebih modern dan tidak konservatit Banyak 
yang menyukai organ tunggal, musik-musik pop, dangdut, dan 
sebagainya, Jika itu ada pentas seni tari Seudati mesti dipaksa 
atau berharap tampil beda dan minta yang lebih modern. 
Misalnya bisa ditarikan oleh siapa saja, baik laki-laki maupun 
perempuan, baik anak-anak maupun remaja atau dewasa, dan 
boleh dimodifikasi secara bebas meski terbatas. 

,/ Pada kenyataannya sudah tidak ada lagi karisma dan tempat 
khusus bagi seorang syeikh. Pada masa lalu seorang syeikh 
sangat terkenal dan disegani seperti layaknya seorang selebritis 
di masa sekarang. Tidak ada lagi pergelaran-pergelaran yang 
menjadi primadona di dalam masyarakat Aceh jika ada 
pementasan tari Seudati, 

,/ Kemudian sudah tidak ada lagi ajang mencari jodoh dan seorang 
syeikh yang beristeri banyak layaknya zaman dahulu. 

Dampak komersialisasi merupakan salah satu faktor tuntutan 
yang muncul dari masyarakat yang menginginkan sesuatu budaya 
atau seni itu bersifat dinamis mengikuti perkembangan zaman dan 
teknologi. Namun tidak semua bisa berubah begitu saja. Bentuk seni 
tari Seudati sudah bergeser dari fungsi dan kedudukannya. Pada 
zaman dahulu seudati sebagai media untuk syiar agama, pembakar 
semangat perjuangan melawan penjajahan, dan adanya interaksi 
sosial di mana setiap pertunjukan menjadi ajang mencari jodoh. Dan 
di masa sekarang Seudati hanya sebagai tontonan keindahan saja, 
yang kadang-kadang juga dibawakan pesan-pesan pembangunan, 
untuk hajatan perkawinan, kampanye sebuah produk atau politik. 

Di sisi lain dengan berkurangnya jumlah syeikh dan 
menurunnya eksistensi dari seorang syeikh membuat Seudati turun 
pamor. Seorang Syeikh sudah tidak lagi menjadi primadona seperti 
pada za man dahulu, dan kedudukannya sama seperti penari-penari 
lainnya. Seudati pun di masa sekarang musti menyesuaikan dengan 
kondisi zaman, dan teknis-teknis penyajian yang mengacu pada 
teknologi modern, syair-syair yang baru, kostum yang dikreasi 
sedemikian rupa agar menarik, menggunakan lighting ataupun tata 
panggung yang disesuaikan dengan tema dari acara pertunjukannya, 
dan sebagainya. 

Selain itu pendanaan pementasan seni tari Seudati pun sudah 
disesuaikan dengan tempat, momen, siapa yang mengundang, berapa 

79 



Keanfan Lokal di Tengah Modernisas i 

honor yang musti diberikan untuk para penarinya dan sebagainya, 
jika tidak sesuai maka tidak akan ada pertunjukan Seudati tersebut. 
Jika dilihat dari kreativitas dan pergeseran yang terjadi pada tari 
Seudati, ini pun ada hal positif yang bisa kita ambil maknanya. 

Bahwa dengan adanya pertunjukan seni tari Seudati dengan 
segala pembahannya, bahkan sangat dikomersialisasikan, maka para 
generasi muda saat ini masih bisa mengenal apa itu seni tari Seudati. 
Sebatas mengenal saja mungkin itu yang sekarang terjadi, sedangkan 
untuk melestarikan dengan belajar dan memahami tari Seudati banyak 
kendala dan faktor yang menghalangi, sehingga memprihatinkan 
sekali karena lama kelamaan seni tari Seudati ini pun diambang 
kepunahan. Apalagi memahami nilai-nilai dan kearifan lokal yang ada 
dalam Seudati pun sudah terancam punah. 

Oleh karena itu semakin lama Seudati semakin kurang tempat 
di hati masyarakat Aceh sendiri. Dampak dari semua ini terjadilah 
komersialisasi terhadap tari Seudati di Aceh. Agar supaya Seudati 
tetap ada dan hidup, maka pertunjukan Seudati tidak lagi hams 
dipertunjukan untuk para prajurit tentara, setelah panen tiba, tetapi 
kapan pun dan di mana pun kita bisa melihat Seudati jika kita meminta 
atau memesan dengan sejumlah biaya yang ditentukan pihak penampil 
Seudati. Gerakan tariannya pun tidak lagi semmit yang dahulu, tetapi 
lebih kepada penyederhanaan yang terkait dengan mang, waktu, dan 
pendanaannya. Syeikhnya pun tidak lagi mempunyai pamor seperti 
dahulu lagi, malah lebih punya pamor seorang Brad Pit atau seorang 
Arman Maulana dibandingkan seorang Syeikh di masa sekarang. Oleh 
karena itu diperlukan perhatian dan upaya lebih intensif hams 
dilakukan oleh pihak-pihak yang terkait baik pemerintah maunpun 
swasta, untuk melakukan program-program yang mengarah kepada 
pelestarian seni tari Seudati tersebut agar tidak tercerabut dari akar 
budayanya. 

80 



Daftar Pustaka 

Endraswara 2003, Metodologi Penelitian Kebudayaan, Penerbit Gadjah 
Mada University Press, Yogyakarta. 

Koentjaraningrat 2002, Pengantar Antropologi Pokok-Pokok Etnografi II, 
Penerbit Rineka Cipta, Jakarta. 

Jurnal Ilmiah Seni & Buda ya 2007, Kreativitas, Realitas, & Komersialisasi 
Seni, Jurnal Vol. 17 No. 1 Februari-Mei, STSI Bandung. 

Soedarsono 1981, Tari-Tarian Indonesia I, Penerbit Proyek 
Pengembangan Media Kebudayaan, Direktorat Jenderal 
Kebudayaan, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 
Jakarta. 

Soedarsono RM. 2002, Seni Pertunjukan di Era Globalisasi, Penerbit 
Gadjah Mada University Press, Yogyakarta. 

(download internet, Website Aceh Timur "Tari Seudati Budaya Aceh", Kamis 
26 Maret 2009)" 

Talsya T. Alibasjah 1972, Atjeh Jang Kaja Budaja, Penerbit Pustaka 
Meutia, Banda Atjeh. 

81 



TRADISI PASO LA ANT ARA KEKERASAN 
DAN KEARIFAN LOKAL 

Oleh: Mikka Wildha Nurrochsyam 

This paper want to interprete the Paso/a tradition that contain violence. 
Violence in this tradition appears in the war by driving horses with throwing 
wooden javelin. Many of them were injured with blood spills, and even death. 
However, there is no animosity between them, even the drops of blood on the 
land trust will bring an abundant haroest of blessings. On the one side, we see 
that in the tradition of Paso/a as violence, but in essence this tradition is 
contain of wisdom. Instead there are cultures that meant as kindness, but 
precisely the moral genealogies contain low human instinct. This paper wants 
to explain the tradition Paso/a as local wisdom so as to reduce violence in 
society. 

Pengantar 

Indonesia sangat kaya dengan budaya yang beragam, di 
antaranya terdapat budaya yang melegalkan unsur kekerasan tampil 
dalam tradisi yang terpelihara. Masyarakat Toraja misalnya, 
mempunyai tradisi sisemba, sebuah permainan saling menendang di 
antara anak-anak yang diselenggarakan secara massal. Di Lombok 
dikenal budaya presean, sejenis permainan kekerasan dengan saling 
pukul satu sama Jainnya dengan menggunakan pemukul rotan dan 
perisai. 

Kekerasan terjadi di mana-mana. Pada kenyataannya kita tidak 
pernah bebas dari kekerasan. Sedangkan, pelaku kekerasan tidak 
memandang status apakah orang beragama, orang awam atau 
terhormat sekalipun dapat terjangkit kekerasan. Kekerasan seringkali 
meledak secara tiba-tiba menjadi kekacauan, pengrusakan, anarki, 
bahkan genocide. Kekerasan membuat tatanan masyarakat menjadi 
kaotis. 

Akar kekerasan dapa t dilacak dari arketipe purba, dalam 
proses panjang evolusi manusia Beberapa bukti arkeologis penemuan 
fosil manusia purba yang terdapat di Sangiran, Jawa Tengah 
memperlihatkan bekas-bekas kekerasan. Demikian pula yang dialami 
oleh Neanderthal, nenek moyang bangsa Eropa, setelah dilakukan 
sinar X pada tulang-tulangnya rnemperlihatkan retakan dari jari, 
kepala hingga kaki sebagai gambaran kehidupan yang keras menimpa 
hidup mereka. 

83 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Kekerasan tidak hanya berasal dari lingkungan hidup mereka 
yang liar karena ancaman binatang buas, tetapi di antara sesama 
mereka terjadi kekerasan. Kalau pada masa lalu kekerasan dilakukan 
dengan memakai tongkat dan batu, tetapi masa kini berkembang lebih 
canggih, manusia saling berperang dengan senjata modern dan 
pemusnah massal. 

Fenomena kekerasan dalam masyarakat menarik untuk dikaji. 
Kebanyakan para pemikir menjelaskan kekerasan dari sisi politik dan 
ekonomi. Kita tidak akan pemah melupakan jasa Rene Girard, seorang 
pemikir besar abad XX, yang melakukan pendekatan dengan cara baru 
dalam memandang kekerasan, budaya kekerasan dipandang penting 
sebagai sarana untuk mengurangi hasrat kekerasan. Menurut Girard 
festival rakyat yang liar mempunyai fungsi yang sama dengan 
tindakan korbani yang lain, seperti ritus korban, yaitu penjinakan 
terhadap kekerasan (Sindhunata, 194:2006). 

Tulisan ini ingin menafsir pasola sebagai tradisi yang 
mengandung kekerasan yang dilakukan oleh para kesatria gagah dan 
berani di Sumba Barat. Secara massal mereka melakukan perang 
dengan saling melempar lembing kayu. Banyak di antaranya terluka 
dengan ceceran darah, bahkan ancaman kematian. Namun, tidak ada 
dendam di antara mereka, bahkan dipercaya tetesan darah di tanah 
akan mendatangkan berkah panen yang melimpah. 

Di satu sisi kita melihat bahwa dalam tradisi pasola sebagai 
· kekerasan tetapi secara hakikat bahwa tradisi ini mengandung 
kearifan. Sebaliknya tidak jarang juga bahwa terdapat budaya-budaya 
yang dimaknai sebagai kebaikan tetapi secara genealogis bisa menjadi 
sebuah tindakan yang berpangkal sebagai dorongan rendah naluri 
manusia. Tulisan ini ingin menjelaskan tentang tradisi pasola yang 
mengandung kearifan lokal sehingga mampu meredam kekerasan 
dalam masyarakat. 

Dari Mitos Sampai Ke Pasola 

Pasola menurut bahasa Sumba berasal dari kata 'sola' atau 'hola' 
yang berarti 'lembing', sedangkan dalam bahasa Kodi berarti 'kejar'. 
Dengan demikian kata 'pasola' dapat diartikan saling mengejar dengan 
menggunakan lembing. Pengertian ini dimaksudkan sebagai ritual 
perang adat dengan menunggang kuda dan saling melempar lembing. 

84 



Sejak kapan dan mengapa tradisi ini dilaksanakan untuk 
pertama kalinya tidak ada keterangan yang dapat dijadikan bukti. 
Satu-satunya sumber yang dapat dipergunakan sebagai penjelasan 
adalah melalui mitos. Tradisi pasola terkait erat dengan mitos orang 
Waiwuang tentang skandal janda cantik yang bernama Rabu Kaba 
yang menjadi latar belakang munculnya pasola. Konon, tiga bersaudara 
Ngongo Tau Masusu, Yagi Waikareri dan Umbu Dula pergi 
meninggalkan desa Waiwuang untuk melaut, tetapi mereka justru 
bercocok tanam. Lama tak kunjung kembali, Rabu Kaba, istri Umbu 
Dula yang mengira suaminya telah tewas, memutuskan untuk 
menikah lagi dengan Teda Gaiparona ke kampung Kodi. Rabu Kaba 
salah duga ternyata ketiganya masih segar bugar. Meskipun demikian 
Rabu Kaba tetap menikah dengan Gaiparona. Untuk itu, Gaiparona 
memberikan tebusan kepada Rabu Kaba. Untuk menghilangkan 
kesedihan ketiga bersaudara itu, Gaiparona memerintahkan untuk 
melakukan pasola, dan mencari nyale kepada warga Waiwuang. 

Tradisi pasola digelar setahun sekali pada permulaan musim 
tanam, tepatnya pada bulan Februari diselenggarakan di Kecamatan 
Kodi dan Lamboya, sedangkan pada bulan Maret diselenggarakan di 
Wanokaka dan Lamboya Barat/ Gaura. Tradisi ini sangat meriah dan 
kolosal yang melibatkan banyak warga yang terdiri dari beragam suku 
di Sumba Barat. Banyak turis asing dari mancanegara maupun 
domestik turut menyaksikan tradisi yang spektakuler ini. 

Sebelum pasola warga masyarakat juga menyelenggarakan 
pajura atau kontes tinju pada malam hari. Acara ini dimulai dengan 
perang mulut di antara pesertanya . Di samping itu terdapat tradisi 
yang menyertai pasola yaitu, mencari nyale (cacing laut); dan beberapa 
ritual lain, seperti selarnatan ketupat dan menyembelih ayam di rumah 
masing-masing peserta; pada malam hari menjelang pasola, pemuka 
adat atau para rato melakukan ritual berdoa di bawah terang sinar 
bulan purnama. 

Tradisi kekerasan yang unik ini ditampilkan di padang savana 
yang luas untuk menyambut datangnya nyale. Sekitar dua ratusan para 
kesatria berhadap-hadapan, para lelaki Sumba dari kampung yang 
bertetangga itu bertempur, dengan naik kuda saling melempar !em bing 
dari kayu . 

Pada masa lalu permainan perang-perang m1 banyak 
menimbulkan korban jiwa karena menggunakan lembing yang 

85 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

runcing. Namun, kini lembing dibuat tumpul sehingga jatuhnya 
korban jiwa bisa dihindari. Namun, tidak jarang permainan ini 
menimbulkan Iuka, cucuran darah dan bahkan masih menimbulkan 
korban jiwa. 

Meskipun di dalam pasola itu mereka saling bertempur, namun 
hams patuh pada kesepakatan dan peraturan yang dijaga ketat. 
Peraturan ini menjadi batasan bahwa permainan tidak menjadi liar dan 
brutal. Di antara peraturan itu adalah: orang yang terjatuh dari 
kudanya tidak diperkenankan untuk dilempar lembing. Peraturan 
yang lain adalah tidak diperbolehkan saling mendendam setelah 
permaian usai. Perlawanan atau dendam hanya dapat diselesaikan 
dalam arena perang, di luar itu mereka hams berdamai. 

Tentang Kearifan Lokal 

lstilah kearifan lokal mempuyai pengertian yang bermacam­
macam, di antara pengertian itu cenderung melihat kearifan lokal 
sebagai sebuah gagasan konseptual yang mengandung nilai-nilai yang 
dimiliki oleh komunitas masyarakat tertentu. Saya cenderung melihat 
pengertian kearifan lokal ini dari pengertian filosofis. 

Istilah kearifan lokal terdiri dari dua kata yaitu "kearifan" dan 
"lokal". Kearifan sepadan dengan istilah kebijaksanaan. Seperti halnya 
seorang filsuf adalah seorang yang mencintai kebijaksanaan. Istilah 
kebijaksanaan perlu dibedakan dengan kepintaran karena mempunyai 
banyak pengetahuan. Kebijaksanaan itu tidak hanya dari sekedar 
mempunyai banyak pengetahuan, tetapi dapat menggunakan 
pengetahuan yang dimiliki itu demi untuk kepentingan kehidupan. 

Sedangkan istilah 'lokal' berarti setempat, istilah ini menujuk 
pada kekhususan tempat atau kewilayahan. Karena itu, kearifan lokal 
dapat dipahami sebagai kebijaksanaan setempat, yaitu kebijaksanaan 
yang dimiliki oleh masyarakat pendukungnya. Dalam masyarakat 
yang multikultur, masing-masing kelompok mempunyai kebenaran 
masing-masing. Karena itu, kita lihat bahwa kearifan lokal itu akan 
bersifat relatif terhadap kearifan lokal lainnya. 

Dalam kearifan lokal mengandung nilai-nilai yang tidak secara 
mumi berdiri sendiri sebagai sebuah pengertian yang bebas nilai, 
tetapi nilai itu sudah dimaknai dalam sebuah konteks sehingga yang 
tidak bebas nilai lagi. Kearifan lokal dapat dipergunakan, dimaknai 

86 



dan bahkan dimanipulasi untuk kepentingan kelompok atau golongan 
untuk tujuan-·tujuan yang diinginkan. 

Karena itu, kita lalu perlu untuk mempertanyakan tentang 
efektivitas dan kebaikan dalam kearifan lokal. Solidaritas sebuah 
kelompok misalnya tidak hanya membuat tatanan sebuah masyarakat 
menjadi harmoni, tetapi dengan solidaritas itu pun dapat mengubah 
masyarakat menjadi radikal yang mengubah tatanan masyarakat 
menjadi kaotis, karena rasa solider terhadap kelompoknya yang 
dihadapkan dengan kebencian kelompok lain. Di samping itu, kita juga 
dapat mempertanyakan tentang nilai pragmatis kearifan lokal itu 
berguna bagi siapa? Kita lalu dapat menyadari bahwa kearifan lokal itu 
tidak berlaku secara umum bagi seluruh masyarakat, tetapi terbatas 
pada masyarakat pendukungnya saja. 

Karena itu penting mempunyai indikator untuk memeriksa 
makna pragmatis sebuah kearifan lokal dalam relasi sosial. Saya 
melihat bahwa humanisme menjadi kata-kata kunci untuk 
implementasi kearifan lokal. Dalam humanisme itu menempatkan 
manusia sebagai subyek budaya. Manusia ditempatkan pada harkat 
dan martabatnya yang paling mulia. Kearifan lokal perlu bersandar 
pada nilai-nilai humanisme. Dengan humanisme tersebut 
dimaksudkan untuk memurnikan kearifan lokal agar tidak 
dipergunakan demi tujuan pragmatis yang bertentangan dengan 
harkat dan martabat manusia. 

Tentang Kekerasan 

Sejarah dan peradaban manusia tidak terlepaskan dari 
kekerasan. Adanya fenomena kekerasan yang berlangsung dekat 
dengan hidup kita itu menarik untuk diteliti. Kerusuhan dengan 
kekerasan yang terjadi dalam masyarakat, seperti konflik antaretnis di 
beberapa wilayah di Indonesia, serta kerusuhan-kerusuhan yang 
terjadi beruntun, sering kali dianggap karena ketimpangan ekonomi, 
serta adanya konflik kepentingan politik. 

Hannah Arendt adalah pemikir dan ilmuwan politik ternama 
abad ke-20 menjelaskan kekerasan dari perspektif politik. Ia 
menyatakan bahwa modernitas merupakan era munculnya 
pemerintahan totalitarian, nazisme dan stalinisme, sebagai perwujudan 
dari pelembagaan teror dan kekerasan (Hannah Arendt, 5: 1994). 
Kekuasaan yang mengarah pada sistem totaliter mewarnai era modern, 

87 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

dengan ciri khas rasionalisme telah membawa puncak kehidupan dan 
peradaban manusia, namun tercatat juga sebagai abad yang paling 
kelam dan berdarah, seperti Perang Dunia Pertama (1914-1918) 
merupakan kekerasan dan perang yang destruktif di Eropa. Perang 
Dunia II (1939-1945) yang berakhir dengan jatuhnya senjata pemusnah 
massal, born atom di Hirosima dan Nagasaki, antara tahun itu pula 
tetjadi holocaust terhadap orang-orang Yahudi oleh Nazi Jerman. 

Sedangkan, Karl Marx (1818-1883) berupaya menjelaskan akar 
kekerasan dari sudut pandang ekonomi dalam karyanya Das Capital, 
yang terdiri dari dua ajaran pokok, yaitu ajaran mengenai "nilai lebih" 
dan "kehancuran otomatis sistem kapitalisme" (F. Budi Hardiman, 
242:2007). Dalam karyanya ini Marx menjelaskan tentang sifat 
eksploitatif dari pemilik modal terhadap kaum buruh sehingga tetjadi 
penumpukan modal oleh kaum kapital. Adanya kesenjangan ekonomi 
antara pemilik modal dan buruh itulah yang menjadi benih kekerasan 
kerena memicu munculnya kesadaran untuk melakukan revolusi. 
Revolusi ini akan melahirkan masyarakat tanpa kelas seperti yang 
dicita-citakan Marx. 

Girard melakukan pendekatan secara filosofis dengan 
menjelaskan secara fundamental akar-akar kekerasan. Melalui 
analisisnya terhadap karya sastra dan budaya, ia menggunakan teori 
mimesis dan teori kambing hitam untuk menjelaskan tentang 
kekerasan. Teori mimesis ini ditulis dalam bukunya yang betjudul 
Deceit, Desire, and the Novel. Self and Other in Literary Structure (1965), 
yang merupakan buku pertamanya. Kekerasan menurutnya berasal 
dari mimesis atau hasrat untuk meniru. Dalam teori mimesisnya itu, 
Girard melakukan analisis terhadap beberapa karya sastra dari 
pengarang-pengarang terkenal antara lain: Miguel de Cervanter (1547-
1616), Gustave Flaubert (1821-1880), Stendhal (1783-1842), Marcel 
Proust (1871-1922), dan Fyodor Dostojevsky (1821-1881). Dalam karya­
karya tersebut Girard menemukan adanya hasrat segitiga sebagai akar 
yang menimbulkan kekerasan, yaitu subyek yang meniru-niru 
(mimesis), atau yang mengidealkan mediator sebagai biang keladi 
kekerasan. Menurutnya hasrat segi tiga itu adalah sistem dalam 
masyarakat sendiri. 

Sedangkan, dalam teori kambing hitamnya Girard menuliskan 
dalam karyanya yang betjudul Violance and The Sacred (1972). Adanya 
kambing hitam menurutnya menunjukkan adanya kekerasan dalam 
masyarakat. Suasana yang serba kacau itu akibat kekerasan itu akan 

88 



f 1 JI 

menjadi tenang kalau ada kambing hitam yang harus menjadi korban. 
Kambing hitam menurut Girard mengandung aspek ritus. Korban 
dapat dipandang suci dan sekaligus menjadi sarana untuk 
menghindarkan kekerasan yang lebih parah. Yang dipentingkan dalam 
ritus korbani adalah aspek ritual dan peraturan yang dijaga ketat. 
Narnun, keadaan sekarang banyak berubah, festival-festival budaya 
jatuh menjadi hiburan Y' ng menjadi konsumsi pariwisata, karena 
seringkali menanggalkan aspek ritualnya yang suci. Terlebih lagi 
budaya-budaya yang menyertakan ritual suci telah tereduksi menjadi 
pertandingan-pertandingan kompctitif yang seringkali menyulut emosi 
dan kekerasan. 

Kearifan Lokal Yang Humanis 

Dalam tulisan berikut ini saya ingin memperlihatkan kearifan 
lokal dalam tradisi pasola yang tampak mengandung kekerasan serta 
menunjukkan sisi-sisi yang humanis sehingga dipandang sebagai 
sebuah kearifan lokal. 

Saya melihat bahwa teori Rene Girard menjadi relevan dipakai 
sebagai pisau analisis untu k menjelaskan budaya-budaya yang 
mengandung kekerasan. Mitos tPntang putri, Rabu Kaba, merupakan 
materi yang dapat dipakai untuk melihat teori mimesis, seperti halnya 
Girard meneliti karya-karya sastra pengarang terkenal. Dalam mitos itu 
menceritakan dilaksanakan pasola, yang bermakna sebagai sarana 
untuk meredam kekerasan. Orang tidak lagi melakukan pembalasan 
dengan kekerasan fisik secara langsung terhadap rivalnya, seperti 
budaya barbar, tetapi pemba!Clsan atas ketidakadilan terpuaskan 
melalui tradisi pasola yang terlembagakan dalam masyarakat 
pendu kungnya. Sedangkan, teori kambing hitam dapat kita lihat dalam 
pasola sebagai korban Iuka berdarah dan korban jiwa para kesatria. 
Darah yang mengucur dari tubuh mereka dipandang sakral, karena 
dipercaya akan membawa berkah panen yang melimpah. Kekerasan 
dalam pasola merupakan hal yang disengaja untuk ditampilkan 
menjadi ritus. Aspek ritual dan peraturan yang ketat itu menjadi 
penting dalam ritus korban. Dan, yang menarik dalam kerangka teori 
Rene Girard, kita dapat melakukan analisis keterkaitan tradisi 
kekerasan dalam budaya dengan aspek sosial, masyarakat Sumba Barat 
yang sering dijumpai konflik dan kekerasan. 

Dengan penampakannya yang keras dan liar tradisi pasola ini 
sesungguhnya mengandung kearifan lokal, ibarat buah durian dengan 

89 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

kulit luar yang kasar berduri tetapi manis di dalamnya. Secara 
penampakan kita melihat bagaimanakah kerasnya tradisi ini, pada 
masa lalu rnisalnya, lembing yang dipergunakan adalah lembing 
sungguhan dengan ujungnya yang tajam sehingga menimbulkan 
banyak korban. Namun, pada saat ini lembing yang dipergunakan 
adalah lembing kayu yang tumpul sehingga korban dirninimalkan. 
Menggantikan lembing yang tajam dengan kayu merupakan proses 
pembudayaan dalam pengertian bahwa budaya itu berkembang 
menuju sisi yang humanis. Sisi-sisi yang humanis dalam tradisi ini kita 
jumpai pula dalam aturan permainan yang dijaga secara ketat di antara 
mereka sehingga permainan tidak berjalan brutal dan liar. Dalam 
permainan ini korban dapat dihindarkan, lalu yang dipentingkan 
adalah unsur ritual, yaitu, sebuah permohonan kepada Marapu, roh 
nenek moyang agar mereka diberi berkah keselamatan, kesejahteraan 
dan rezeki yang melimpah dari hasil panen tahun ini. 

Kearifan lokal dalam tradisi ini tampak dalam ritual, yaitu 
bentuk permohonan, harapan atau cita-cita masyarakat terhadap 
sesuatu luhur. Tradisi kekerasan akan menjadi tidak bermakna jika 
menghilangkan ritual karena ritual mengarahkan tujuan agar terjadi 
harmoni dalam kehidupan sosial. 

Dalam pasola kekerasan justru diperbolehkan karena 
dilembagakan dalam sebuah tradisi. Arena pertandingan adalah 
sebuah tanah lapang sebagai panggung besar untuk melampiaskan 
kemarahan dan dendam dari mereka yang berhadap-hadapan. Para 
pemain dengan gagah berani saling melempar. Mereka semua 
bersemangat dan beremosi untuk mengarahkan dan melempar 
lembing tepat pada sasaran lawan. Dalam pasola kemarahan dan 
emosi tidak lagi direpres tetapi justru dilampiaskan. 

Setelah pertandingan usai segala bentuk dendam dan 
kemarahan hilang, berganti dengan kerukunan dan persahabatan. 
Masyarakat merasa puas telah menggelar ritual akbar ini. Kearifan 
lokal dari tradisi ini justru terlihat melalui pertandingan yang keras 
yang menjadi ajang untuk menyalurkan hasrat kekerasan masyarakat, 
sehingga terjadi harmoni dalam masyarakatnya. 

Sumba Barat adalah daerah yang kurang subur serta banyak 
penduduknya yang kurang mampu. Represi atas kesulitan hidup yang 
bersifat ekonornis menjadikan daerah yang rentan terhadap kekerasan. 
Namun, kekerasan itu mendapat saluran yang positif dalam tradisi 

90 



pasola sehingga dapat meredam kekerasan dalam masyarakat. Tanpa 
saluran ini dimungkinkan tekanan-tekanan secara ekonomis dan 
represi atas kekerasan hidup dapat saja bisa sewaktu-waktu meledak 
berubah menjadi kekerasan yang lebih parah. 

Namun, adanya tradisi kekerasan ini tidak lalu serta merta 
menghilangkan kekerasan dalam masyarakatnya. Saya melihat bahwa 
di daerah-daerah yang diselenggarakan pasola ini sangat jarang terjadi 
kekerasan atau konflik yang pecah secara massal, dibandingkan 
dengan daerah-daerah di Sumba yang tidak mempunyai tradisi ini. 
Budaya kekerasan mengandaikan bahwa dalam masyarakat telah 
terjadi kekerasan sehingga Iahirnya tradisi lm merupakan 
kebijaksanaan yang mampu mengurangi hasrat keke1asan dalam 
masvarakat. 

Penutup 

Dalam bagian penuh1p 1111 saya ingin menyampaikan 
pertanyaan, bagaimanakah seharusnya tradisi-tradisi yang tampak 
ker<:is dan kejam itu dilestarikan? Tradisi-tradisi yang tampak keras 
dan liar, pada hakikatnya mengandung kearifan lokal, karena itu perlu 
dilestarikan. Budaya ini terkait dengan sistem sosial yaim sebagai 
sarana penyaluran hasrat kekerasan masyarakat pendukungnya 
sehingga membuat hubungan sosial menjadi lebih harmonis. 
Dimungkinkan pula budaya ini dapat menjadi sebuah pertunjukan 
yang eksklusif jika dikelola dengan baik. 

Paling tidak ada dua syarat penting yang seharusnya menjadi 
perhatian dalam upaya untuk mengembangkan dan melestarikan 
budaya-budaya yang rnengandung kekerasan. Pertarna, yaitu aspek 
ritual yang tidak bisa ditinggalkan, karena dalam ritual terkandung 
harapan-harapan luhur yang mengarahkan orientasi warga 
masyarakatnya. Dalam ritual ini terkandung nilai-nilai sosial yang 
berguna dalam kehidupan bersama. Kedua, aspek humanisrne, 
budaya-budaya yang mengandung kekerasan ini perlu diarahkan 
perkembangan sesuai dengan harkat dan martabat manusia. 
Hurnanisme merupakan tolok ukur yang akan mengarahkan budaya 
ini menjadi semakin lebih manusiawi. 

91 



Daftar Pustaka 

F. Budi Hardiman 2007, Filsafat Modern dari Machiavelli Sampai Nietzsche, 
Penerbit PT Gramedia Pustaka Utama: Jakarta 

Maurizio Passerin d'Enteves 2003, Filsafat Politik Hannah Arendt, 
terjemahan: The Political Philosophy of Hannah Arendt, CV 
Qalam: Y ogyakarta 

Mudji Sutrisno dan Hendar Putranto 2005, Teori-Teori Kebudayaan, 
Penerbit Kanisius: Yogyakarta 

Sindhunata 2006, Kambing Hitam, Teori Rene Girard, PT Gramedia 
Pustaka Utama: Jakarta 

92 



KAHARINGAN: PERJUANGAN MASYARAKAT ADAT DA YAK 
NGAJU DI KABUPATEN KOTAWARINGIN TIMUR, DAHULU 

DAN SEKARANG 
Oleh: Damardjati Kun Marjanto 

One form of local knowledge is a local belief of indigenous peoples. Local belief 
of indigenous peoples is a legacy handed down by ancestors of the local trust 
holders. One of the local beliefs that still exist, particularly in Kalimantan and 
generally in Indonesia is Kaharinga11 . 

Kaharingan is the original religion of the Dayak Ngaju ethnic. As a 
local religion, Kaharingan have much experience varieties of uncertainty 
conditions. The politics condition of Indonesian, from past until now, 
influences the development of Kaharingan religion. The struggle of 
Kaharingan leaders to be recognized as a formal religion by the government of 
Republic of Indonesia from past up to now have not success. Now, Kaharingan 
religion is affiliated into Hindu Dharma as a formal religion. The leaders of 
Kaharingan religion in East Kotawaringin District still struggle for the 
confession of Kaharingan, but their struggling is not for reach a religious 
confession, but for increasing the capacity of their human resources. 

Pengantar 

Pulau Kalimantan merupakan salah satu pulau besar yang 
dimiliki o leh Bangsa Indonesia . Secara kultural ada sebuah suku 
bangsa yang dianggap penduduk asli Pulau Kalimantan, yaitu suku 
bangsa Dayak. Di Kalimantan sendiri banyak terdapat subsuku bangsa 
Dayak, salah satunya adalah subsuku bangsa Dayak Ngaju di 
Kalimantan Tengah. Setiap subsuku bangsa Dayak memiliki adat 
istadat dan kepercayaan yang berbeda-beda. Salah satu kepercayaan 
yang cukup besar penganutnya pada masyarakat Dayak Ngaju adalah 
kepercayaan Kaharingan. Menurut masyarakat Dayak 
Ngaju, Kaharingan tidak dimulai sejak zaman tertentu. Kaharingan 
telah ada sejak awal penciptaan, sejak Ranying Hatalla Langit 
menciptakan alam semesta. Bagi mereka, Kaharingan telah ada beribu­
ribu tahun sebelum datangnya agama Hindu, Buddha, Islam dan 
Kristen. Datangnya agama-agama tersebut ke tengah orang Dayak 
Ngaju menyebabkan Kaharingan dipandang sebagai Agama Helo 
(agama Jama), Agama Huran (agama kuno), atau Agama Tato-hiang 
(agama nenek-moyang) . Orang Dayak Ngaju memang tidak 
mempunyai nama khusus yang terberikan (given) untuk menyebutkan 
sistem kepercayaan mereka. Ketika bertemu dengan orang-orang non-

93 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Dayak, mereka menyebut agama mereka sebagai Agama Dayak atau 
Agama Tempon. Hans Scharer dalam disertasi doktoralnya 
menggunakan istilah Agama Ngaju (Ngaju Religion) untuk 
menyebutkan sistem kepercayaan dan praktik keagamaan asli orang 
Dayak Ngaju ini. Pandangan Scharer sangatlah kontras dengan 
pandangan umum pada waktu itu yang melihat orang Dayak sebagai 
orang yang "tanpa agama," "kafir" atau "heiden"1. 

Sekitar pertengahan tahun 1945, kepercayaan asli orang Dayak 
iru telah mempunyai nama tersendiri yaitu Kaharingan. Nama 
Kaharingan mulai dipakai ketika pemerintah Jepang memanggil dua 
orang Dayak Ngaju yang bernama Damang Yohanes Salilah dan W.A. 
Samat, untuk mgaengetahui kejelasan nama dari agama suku Dayak 
Kalimantan, yang pada waktu itu disebut sebagai "Agama Heiden", 
"Agama Kafir" dan "Agama Helo". Salilah menjelaskan bahwa nama 
agama orang Dayak adalah Kaharingan yang artinya "kehidupan yang 
abadi dari Ranying Hatalla Langit''. Dalam bahasa Dayak Ngaju sehari­
hari kata Kaharingan berarti "hidup" atau "ada dengan sendirinya"; 
sementara dalam bahasa Sangiang yaitu bahasa para imam ketika 
menuturkan mitos-mitos suci, Kaharingan berarti "hidup atau 
kehidupan" 2. Sebagai sebuah kepercayaan lokal masyarakat Dayak di 
Kalimantan Tengah, hampir semua ritus di sekitar hidup manusia (life 
cycle) mengacu pada tradisi Kaharingan. Adat istiadat yang 
menyangkut pengobatan tradisional, ritual pernikahan hingga 
kematian, ritual bersih kampung, tolak bala, semuanya mengacu pada 
tradisi Kaharingan. Salah satu ritual upacara yang terkenal adalah 
upacara Tiwah. 

Sebagai sebuah masyarakat egaliter, Suku Dayak merupakan 
masyarakat yang terbuka terhadap pengaruh dari luar, tidak terkecuali 
dalam hal agama atau religi. Mereka menerima dengan tangan terbuka 
kedatangan para penyebar agama, baik Islam maupun Kristen. Agama 
Islam masuk ke Kalimantan sejak abad ke-13, dibawa oleh kaum 
pendatang yang berasal dari daerah lain, seperti Jawa, Sumatera, Bugis 
dan lainnya. Akibat interaksi dengan pendatang tersebut, banyak 
masyarakat Dayak yang kemudian memeluk agama Islam. Sedangkan 

1 
Sejarah Kaharingan. Dalam http://kaharingan.wordpress.com/2008/06/1 O/kaharingan­

bagian-01/, diunduh tanggal 31 Maret 2009 jam 14.10. 
2 

Sejarah Kaharingan. Dal am http://kaharingan .wordpress.com/2008/06/1 O/kaharingan­
bagian-01/, diunduh tanggal 31 Maret 2009 jam 14.10. 

94 



Kahcir I uan f)erjuangan MasyarakJt Ade Da;r,i, Ngajll d Kabupaten Kotawanng1n T1rnur 
Oahu' dar- 3ekarang 

kegiatan misionaris agama Kristen telah masuk ke pedalaman 
Kalimantan pada abad ke-19. Misionaris memakai kegiatan pelayanan 
kesehatan, pendidikan dan bantuan ekonomi sebagai media 
penyebaran agama. Upaya penyebaran agama-agama tradisi besar ini 
cukup berhasil, terutama merekrut generasi mudanya, sehingga pada 
saat ini sebagian besar generasi muda Dayak telah memeluk agama 
Islam dan Kristen walaupun sebagian dari mereka tetap bertahan pada 
kepercayaan Kaharingan3. Masuknya agama-·agama tradisi besar 
tersebut dan banyaknya penganut Kaharingan berpindah ke agama­
agama tradisi besar/resmi tersebut mengakibatkan terjadinya 
perubahan kebudayaan besar-besaran karena banyak unsur 
kebudayaan Dayak yang bersumber dari kepercayaan Kaharingan 
yang tidak dipakai lagi ketika penganutnya berpindah agama 4. 

Pada zaman Orde Baru, pemerintah menetapkan lima agama 
resmi, yaitu Islam, Protestan, Katolik, Hindu, dan Buddha. Pada saat 
itu kepercayaan Kaharingan oleh pemerintah dimasukkan dalam 
kategori agama Hindu karena Kaharingan tidak terdaftar di antara 
agama-agama resmi pemerintahs, sehingga muncul istilah Hindu 
Kaharingan. Sekolah Tinggi Agarna Hindu Kaharingan berdiri di 
Palangkaraya, di mana pengajar dan kurikulumnya sangat diwarnai 
oleh agama Hindu yang berasal dari Bali. Tokoh--tokoh Kaharingan 

3 
Setiawan , Budiana, ibid, hal 2. 

4 
Di beberapa daerah pedalaman fenornena pendegradasian budaya dan kepercayaan 

lokal oleh agama-agama besar/ resmi sering terjadi. Lihat Yusnono, Paulus (ed.al) 
Agama Adat Orang Dayak di "Titik" Degradasi. Dalam Jurnal Dayakologi:Agama dan 
Budaya Dayak Vol.I No.2. Juli 2004. Pontianak: lnstitut Dayal<ologi, hal.9-26. Dalam 
kasus di daerah lain, Max Samaduda dan M.Baiquni (2000:98) menulis bahwa ketika 
agama Kristen (Protestan dan Katolik) dan Islam mulai merasuk ke dalam tananan sosial 
sehari-hari masyarakat adat Sabo di lrian, maka pengaruh kepemimpinan kepala 
kampung menurun. Kepatuhan masyarakat terbagi juga kepada perintah para guru dan 
ajaran agama. Dalam hal ini pengaruh agama Kristen Protestan dapat dikatakan paling 
mencolok. Guru jemaat pada waktu itu cenderung menghilangkan dan memusnahkan 
rumah-rumah adat, tempat-tempat penyembahan dan aturan-aturan bahkan kepercayaan 
asli yang biasanya dikuasai dan dimandatkan oleh kepala-kepala kampung. Lihat Max 
Samaduda dan M.Baiquni, Pranata/Lembaga Adat dan Organisasi Sosial. Dalam P.M. 
Laksono et.al. Menjaga Alam Membela Masyarakat. Komunitas Lokal dan Pemanfaatan 
Mangrove di Teluk Bintuni. Yogyakarta, LAFADL Pustaka bekerja sama dengan PSAP 
UGM dan KONPHALINDO: 2000, hal. 89-115. 

5 
John Bamba, Menyelamatkan Rumah yang Terbakar: Tantangan, Pilihan dan Strategi 

untuk Menghidupkan Kembali Warisan Budaya Dayak. Dalam Jumal Dayakologi, Agama 
dan Budaya Dayak, Vol.I No.2 Juli 2004. hal.69-86. Pontianak: lnstitut Dayakologi. 

95 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

mengatakan bahwa sebagai entitas budaya Dayak, Kepercayaan 
Kaharingan merupakan sumber adat istiadat dan norma-norma bagi 
masyarakat Dayak Ngaju, namun saat ini mereka mengkhawatirkan 
Kaharingan akan semakin termarjinalkan karena pengaruh agama­
agama resmi (istilah mereka agama impor), khususnya Islam dan 
Kristen. Kekhawatiran itu terjadi karena kecenderungan orang untuk 
berpindah agama dari Kaharingan ke agama resmi tersebut khususnya 
ketika terjadi perkawinan beda kepercayaan. Penganut Kaharingan 
cenderung mengikuti pasangannya yang beragama resmi. 

Kaharingan sebagai sistem religi atau tradisi, banyak dianut 
oleh mereka yang mengaku Kaharingan maupun beragama resmi, 
buktinya upacara Tiwah dilakukan oleh orang Dayak yang 
berkepercayaan Kaharingan maupun agama resmi, namun para 
penganut Kaharingan merasa dianaktirikan dalam penyelenggaraan 
upacara Tiwah. Untuk upacara Tiwah mereka hams meminta surat izin 
keramaian dari kepolisian, berbeda ketika penganut agama resmi 
melakukan atau memperingati upacara keagamaan mereka. Di sisi lain 
pemerintah sampai saat ini bersifat ambigu, pada satu sisi pemerintah 
mengakui secara de facto Kaharingan dengan adanya Pemda Kalteng 
membangun tempat ibadah Kaharingan berdampingan dengan gereja 
dan masjid, dan dalam upacara resmi pemerintahan daerah biasanya 
ada pembacaan doa dari agama Islam, Kristen dan Kaharingan. Pada 
sisi lain secara de jure pemerintah tidak mengakui Kaharingan sebagai 
kepercayaan lokal yang berdiri sendiri. Permasalahan yang menarik 
untuk melihat perjuangan agama Kaharingan, dahulu dan sekarang 
adalah sebagai berikut: 

96 

1. Masalah kelembagaan kepercayaan Kaharingan di Kalimantan 
Tengah. Dalam hal ini kelembagaan di tingkat masyarakat dan 
pemerintah. 

2. Strategi pengurus organisasi Kaharingan dalam 
memperjuangkan Kaharingan sebagai sebuah kepercayaan 
lokal yang dapat mengatur dirinya sendiri, mengembangkan 
kelembagaan dan berbagai faktor pendukungnya, serta 
memperkuat basis kepercayaan di tingkat masyarakat sebagai 
upaya menghindarkan penganutnya berpindah ke agama 
Kristen maupun Islam. 

3. Dalam konteks konstestasi antar organisasi keagamaan 
seringkali memanfaatkan politik identitas, misal tradisi 
mamapas lewu/bersih desa/tolak bala yang merupakan tradisi 



Kahanngan Per1uangan Masyarakat Adat Dayak Ngaju di Kabupaten Kotawanng1n Timur. 
Dahulu dan Sekarang 

Kaharingan dan sebagai agenda resmi upacara perdamaian 
pemerintah daerah Kalimantan Tengah menjadi penegasan 
terhadap eksistensi kepercayaan Kaharingan. Dalam kasus lain 
upacara adat/kepercayaan Kaharingan dipakai sebagai 
upacara perdamaian dalam kasus Konflik Sampit. Dalam 
situasi tersebut, agama Kaharingan menemukan kembali 
posisinya dalam masyarakat Dayak Ngaju di Kabupaten 
Kotawaringin Timur. 

Selayang Pandang Kabupaten Kotawaringin Timur 

Kabupaten Kotawaringin Timur merupakan salah satu dari 13 
kabupaten dan 1 kota madya yang ada di Provinsi Kalimantan 
Tengah. Ke empat belas daerah tingkat II tersebut adalah Kabupaten 
Barito Selatan dengan ibu kota Buntok; Kabupaten Barito Timur 
dengan ibu kota Tamiang; Kabupaten Barito Utara dengan ibu kota 
Muara Teweh, Kabupaten Gunung Mas dengan ibu kota Kuala Kurun, 
Kabupaten Kapuas dengan ibu kota Kuala Kapuas; Kabupaten 
Katingan dengan ibu kota Kasongan; Kabupaten Kotawaringin Barat 
dengan ibu kota Pangkalan Bun; Kabupaten Kotawaringin Timur 
dengan ibu kota Sampit; Kabupaten Lamandau dengan ibu kota Nanga 
Bulik; Kabupaten Murung Raya dengan ibu kota Purukcahu; 
Kabupaten Pulang Pisau dengan ibu kota Pulang Pisau; Kabupaten 
Sukamara dengan ibu kota Sukamara; Kabupaten Seruyan dengan ibu 
kota Kuala Pembuang; dan Kotamadya Palangka Raya dengan ibu kota 
Palangkaraya. Kabupaten Kotawaringin Timur dibentuk berdasarkan 
Undang-undang Nomor 27 Tahun 1959. Geografis Kabupaten 
Kowataringin Timur terletak di daerah khatulistiwa, yaitu antara 
111°0'18" - 113°0'46" Bujur Timur, 0°23'14" - 3°32'54" Lin tang Selatan. 
Kabupaten Kotawaringin Timur mempunyai 15 kecamatan, yaitu: 

1. Teluk Sampit 
2. Mentaya Hilir Sela tan 
3. Mentaya Hilir Utara 
4. Pulau Hanaut 
5. Mentawa Barn Ketapang 
6. Baamang 
7. Seranau 
8. Kota Besi 
9. Cempaga 
10. Cempaga Hulu 

97 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

11. Parenggean 
12. Mentaya Hulu 
13. Antang Kalang 
14. Telawang 
15. Bukit Santuai 

Luas wilayah Kabupaten Kotawaringin Timur adalah 16.496,00 
km2. Di antara ke lima belas kecamatan yang ada di 

Gambar 2.1. Peta Provinsi Kalimantan Tengah 
Sumber:http://1.bp.blogspot.com 

Kabupaten Kotawaringin Timur, Kecamatan Antang Kalang 
merupakan kecamatan terluas yaitu 2.975,00 km2 atau 18, 03% dari 
seluruh luas Kabupaten Kotawaringin Timur. Sedangkan kecamatan 
yang paling kecil luas wilayahnya adalah Kecamatan Telawang yaitu 
316,79 km2 atau 1,92% dari keseluruhan luas kabupaten. 

Topografi Kabupaten Kotawaringin Timur sebagian besar 
merupakan dataran rendah yang meliputi bagian selatan sampai 
bagian tengah memanjang dari timur ke barat. Secara administratif 
Kabupaten Kotawaringin Timur berbatasan dengan Provinsi 
Kalimantan Barat di sebelah utara, Kabupaten Katingan di sebelah 
timur, Laut Jawa di sebelah selatan dan Kabupaten Seruyan di sebelah 
barat. Luas wilayah Kabupaten Kotawaringin Timur yang demikian 
besar menyebabkan jarak antara ibu kota kabupaten dengan kecamatan 
yang ada sedemikian jauh, seperti terlihat pada tabel berikut ini. 

98 



Kahanngan Perjuangan Masyarakat Adat Dayak Nga ju di l<abupaten Kotawaring1n Timu r, 
Dahulu dan Sekarang 

TbllJ klb Kt Kb t k K a e . ara · u oa a upa en e t ecama an 
No. Kecamatan Ibu Kata Jarak ke lbu 

Kecamatan Kot a 
Ka bu paten 

(Km) 
1. Mentaya Hilir Sela tan Samuda 48 
2. Teluk Sampit Ujung Pandaran 128 
3. Pulau Hanaut Bapinang 48 
4. Mentaya Baru/Ketapang Sam pit 1 
5. Seranau Men ta ya 3 

Seberang 
6. Mentaya Hilit Utara Bagendang 28 
7. Kota Besi Kota Besi 18 
8. Telawang Seba bi 93 
9. Baamang Baamang 3 

10. Cempaga Cempaka Mulia 48 
11. Cempaga Hulu Pundu 124 
12. Parenggean Parenggean 105 
13. Mentaya Hulu Kuala Kuayan 167 
14. Bukit Santui Tum bang 207 

Panyahuan 
15. Antang Kalang Tumbang Kalang 183 

Sumber: BPS, Kotawaringin Timur dalam Angka 2008 

Dari tabel di atas terlihat bahwa Kabupaten Kotawaringin 
Timur memiliki wilayah yang sangat luas, sehingga orbitasi dari 
kecamatan-kecamatan yang ada ke ibu kota kabupaten menjadi sangat 
jauh. Ada 6 kecamatan yang memiliki jarak ke ibu kota kabupaten 
yaitu di Kota Sampit lebih dari 100 km, yaitu Kecamatan Teluk Sampit, 
Cempaga Hulu, Parenggean, Mentaya Hulu, Bukit Santui, dan Antang 
Kalang. Hanya ada 3 kecamatan yang mempunyai jarak di bawah 10 
km dari ibu kota kabupaten, yaitu Kecamatan Baamang, Seranau dan 
Mentaya Baru/Ketapang. Sedangkan beberapa kecamatan mempunyai 
jarak antara 18-93 km yaitu Kecamatan Mentaya Hilir Selatan, Pulau 
Hanaut, Mentaya Hilir Utara, Kota Besi, Sebabi, dan Cempaka Mulia. 
Jarak yang cukup jauh tersebut dapat ditempuh melalui transportasi 
darat maupun air. Kalau memakai angkutan darat, ada mobil angkutan 
yang melalui rute kecamatan ke kabupaten ataupun antar kecamatan. 
Sedangkan kalau memakai angkutan air dengan menggunakan motor 
air menggunakan rute dengan jalur utama Sungai Mentaya. Rute 

99 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

perjalanan sungai dapat dilakukan oleh masyarakat pedalaman melalui 
cabang sungai yaitu Sungai Cempaga, Tualan, Sampit, Kalang, dan 
Seranau. 

Seperti telah disebutkan di atas, ibu kota Kabupaten 
Kotawaringin Timur adalah Kota Sampit. Sampit sebagai lbu kota 
Kabupaten Kotawaringin Timur merupakan salah satu kota terpenting 
di Provinsi Kalimantan Tengah. Di samping karena secara ekonomis 
merupakan daerah kabupaten yang relatif maju juga karena terletak di 
posisi yang strategis. Dilihat dari peta regional Kalimantan Tengah, 
Kota Sampit sebelumnya terletak di tengah-tengah dan 1ru 

menyebabkan posisinya sangat strategis. Misalnya, warga dari Buntok 
mau ke Pulau Jawa, maka akan lebih dekat jika melewati Kota Sampit 
daripada hams ke Kota Banjarmasin. Begitu pun kalau dari 
Palangkaraya, Kuala Pembuang, maupun Kasongan. Jadi, posisi 
strategis tersebut akan meningkatkan keunggulan komparatif 
pelabuhan laut Sampit yang dimiliki daerah ini, terutama akan 
menarik perekonomian dari kabupaten yang ada di sekitar wilayah 
Kotawaringin Timur. 

Kota Sampit terletak di tepi Sungai Mentaya. Dalam Bahasa 
Dayak Ot Danum, Sungai Mentaya itu disebut batang danum kupang 
bulan. Sungai Mentaya ini merupakan sungai utama yang dapat 
dilayari perahu bermotor, walaupun hanya 67 persen yang dapat 
dilayari. Hal ini disebabkan karena morfologi sungai yang sulit, 
endapan dan alur sungai yang tidak terpelihara, endapan gosong, serta 
bekas-bekas potongan kayu. 

Hingga kini, asal usul kota Sampit masih menjadi bahan 
perbincangan, namun ada beberapa versi cerita tentang berdirinya 
Kota Sampit. Versi Pertama menyatakan bahwa yang membuka daerah 
kawasan Sampit pertama kali adalah orang yang bernama Sampit yang 
berasal dari Bati-Bati, Kalimantan Selatan sekitar awal tahun 1700-an. 
Sebagai bukti sejarah, makam "Datu" Sampit sendiri dapat ditemui di 
sekitar Basirih. "Datu" Sampit mempunyai dua orang anak yaitu 
"Datu" Djungkir dan "Datu" Usup Lamak. Makam keramat "Datu" 
Djungkir dapat ditemui di daerah pinggir sungai Mentaya di Baamang 
Tengah, Sampit dengan nisan bertuliskan Djungkir bin Sampit. 
Sedangkan makam "Datu" Usup Lamak berada di Basirih. Menurut 
sumber lainnya, kata Sampit berasal dari bahasa Tionghoa yang berarti 
"31" (sam=3, it=l). Disebut 31, karena pada masa itu yang datang ke 

100 



Kaharingan . Perjuangan Masyarakat Adat Dayak Nga ju di Kabupaten Kotawaringin Timur, 
Dahulu dan Sekarang 

daerah ini adalah rombongan 31 orang Tionghoa yang kemudian 
melakukan kontak dagang serta membuka usaha perkebunan. Hasil 
usaha-usaha perdagangan perkebunan ketika itu adalah rotan, karet, 
dan gambir. Salah satu areal perkebunan karet yang cukup besar saat 
itu yakni areal di belakang Golden dan Kodim saat ini6. 

Gambar 2.2: Peta Kabupaten Kotawaringin Timur 
Sumber: http://www.bi.go.id 

Jumlah penduduk Kabupaten Kotawaringin Timur menurut 
data tahun 2008 adalah sebanyak 324.863 jiwa, terdiri dari penduduk 
laki-laki sebanyak 170.389 jiwa atau 52,45%, sedangkan penduduk 
perempuan berjumlah 154.474 jiwa atau 47,55%. Luas wilayah 
dibandingkan dengan jumlah penduduk yang ada masih 
menampakkan ketidakpadatan. Hal itu bisa dilihat dari tingkat 
kepadatan penduduk yang hanya 19,69 jiwa per kilometer persegi. Di 
antara kecamatan yang ada, Kecamatan Mentaya Baru/Ketapang 
merupakan kecamatan yang terpadat penduduknya yaitu rata-rata 
185,96 jiwa per kilometer persegi, sedangkan yang paling jarang 
penduduknya adalah Kecamatan Bukit Santui yaitu rata-rata 4,28 jiwa 
per kilometer persegi. Kesenjangan jumlah penduduk yang ada di 
Kecamatan Kotawaringin Timur bisa jadi disebabkan oleh 
pembangunan ekonomi yang terpusat di daerah perkotaan, dalam hal 
ini di Kota Sampit yang merupakan ibu kota Kecamatan Mentaya 
Baru/Ketapang, sekaligus ibu kota Kabupaten Kotawaringin Timur. 

6 http://id.wikipedia.org/wiki/Sampit,_Kotawaringin_ Timur 

101 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Penduduk Kabupaten Kotawaringin Timur mayoritas 
beragama Islam, seperti terlihat pada tabel berikut ini. 

Tabel 2. Jumlah Penduduk Berdasarkan Agama 

No. Agama Jumlah Prosentase 
1. Islam 270.959 83,41 
2. Kristen Protestan 17.060 5,25 
3. Katolik 13.086 4,03 
4. Hindu 22.532 6,93 
5. Buddha 1.226 0,38 

Jumlah 324.863 100,00 
Sumber: BPS, Kotawaringin Timur dalam Angka 2008 

Secara umum berdasarkan pengamatan, penduduk yang 
beragama Islam berasal dari etnis Banjar, Jawa, Madura, Bugis serta 
beberapa etnis lainnya. Penduduk yang beragama Kristen dan Katolik 
mayoritas berasal dari etnis Dayak. Sedangkan penduduk yang 
beragama Hindu berasal dari etnis Bali, serta penduduk yang 
beragama Buddha berasal dari etnis Tionghoa. 

Perjuangan dan Eksistensi Agama Kaharingan di Kabupaten 
Kotawaringin Timur: Dahulu dan Sekarang 

1. Sejarah Agama Kaharingan7 

Kapan Agama Kaharingan pertama kali muncul, tidak ada 
umat ataupun tokoh Kaharingan yang dapat memastikannya. Menurut 
mereka, agama ini sudah ada sejak ratusan bahkan ribuan tahun yang 
lalu, sejak nenek moyang suku Dayak Ngaju ada dan hidup di bumi 
Kalimantan. Agama Kaharingan ini ada menjadi penuntun bagi 
kehidupan masyarakat Dayak Ngaju, baik dalam hubungannya 
dengan Raying Hatalla (Tuhan), dengan sesama, dan juga dengan 
lingkungan hidup dimana mereka bertempat tinggal. 

7 
Tulisan dalam sub judul yang mengulas tentang Sejarah dan Pokok-Pokok Ajaran 

Agama Kaharingan ini merupakan ringkasan dari tulisan Lewis KOR, salah satu tokoh 
Agama Kaharingan, yang berjudul "Agama Kaharingan dan Segala Aspeknya" yang 
ditulis pada bulan November 1977. Lewis KOR pada waktu itu adalah Ketua Umum 
Majelis Besar Alim Ulama Kaharingan Indonesia, sebuah lembaga tertinggi Agama 
Kaharingan yang merupakan cikal bakal dari Lembaga Majelis Besar Agama Hindu 
Kaharingan Pusat yang sekarang merupakan lembaga tertinggi umat Kaharingan yang 
berkedudukan di Palangkaraya. Data ini diperkaya dengan informasi dari Bapak Dewin 
Marang, Ketua Majelis Agama Hindu Kaharingan Kabupaten Kotawaringin Timur. 

102 



t\ :itic lq il 

Jal 11 11 

Walaupun tidak diketahui kapan pertama kali agama 
Kaharingan ini muncul, namun agama ini sdalu hadir dalam setiap 
tahapan sejarah Republik Indonesia. Pada saat penjajah Belanda belum 
menginjakkan kakinya di bumi Kalimantan, agama Kaharingan sudah 
dipeluk oleh masyarakat Dayak Ngaju di Kalirnantan. Mereka hidup 
dalam tuntunan agama Kaharingan, sesuai namanya yang berasal dari 
kata Haring yang berarti hidup, agarna Kaharingan mengatur jalannya 
kehidupan clan kekal abadi. Melalui agama Kaharingan ini, masyarakat 
Dayak Ngaju dapat memenuhi kebutuhan rohani clan jasmani mereka 
serta melaksanakan upacara-upacara yang terkandung dalam ajaran 
Kaharingan, misalnya upacara mendirikan kampong, upacara 
menggarap tanah, mendirikan tempat tinggal, waktu anak dalam 
kandungan, waktu melahirkan, rnemberi nama (Nahunan), upacara 
perkawinan, upacara kematian, mernohon anugerah clan lain 
sebagainya. Sernua upacara ini dilaksanakan secara turun temurun 
sejak zaman dahulu hingga sekarang ini. 

Pada zaman penjajahan, baik penjajahan Belanda ataupun 
Jepang, perlakuan terhadap agama Kaharingan tidak begitu 
menggembirakan bahkan cenderung menyakitkan. Penjajah Belanda 
menyebut agama Kaharingan sebagai kafir, Heiden, Freedenker, clan 
sebagainya, yang semuanya itu menyakitkan hati pemeluk agama 
Kaharingan. Pandangan yang lebih baik datang dari para orientalis 
barat yang mengakui bahwa agama Kaharingan menyembah Tuhan 
(Ranying Hatalla), sehingga kata God diterjemahkan dengan Hatalla; 
berarti God didalarn kitab suci mereka sarna dengan Hatalla dalam 
kepercayaan Kaharingan. Pada zaman penjajahan, tidak ada 
pembinaan dari pemerintah jajahan terhadap agama Kaharingan, clan 
para tokoh Kaharingan juga tidak berniat untuk memasukkan agama 
Kaharingan dalam administrasi penjajah. Dalam pelaksanaan di 
lapangan, agama Kaharingan tetap eksis di masayarakat, terbukti 
masih banyak upacara-upacara yang dilakukan oleh penganut 
Kaharingan pada zaman penjajahan tersebut. 

Pada zaman kemerdekaan sampai sekarang, nasib umat 
Kaharingan belum begitu mujur. Pada awal-awal kemerdekaan, ada 
semangat yang membara dari para tokoh agama Kaharingan untuk 
menanti turun tangannya pihak pemerintah dalam pembinaan 
terhadap agama Kaharingan. Walaupun belum diakui sebagai agama 
resmi oleh pemerintah pusat, namun semangat para tokoh agama 

103 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Kaharingan untuk memulai proses kelembagaan sebagai wadah untuk 
memperjuangkan eksistensi agama Kaharingan sudah mulai 
dilaksanakan. Pada tahun 1950 di Tangkehan, dipelopori oleh tokoh­
tokoh agama Kaharingan seperti Sekari Andung, Demang, Sikur Petus, 
diadakan Kongres I yang menghimpun seluruh tokoh Kaharingan 
Kalimantan karena waktu itu Kalimantan hanya ada satu provinsi. 
Hasil kongres melahirkan Organisasi Serikat Kaharingan Dayak 
Indonesia (SKDI). Salah satu maksud pendirian organisasi tersebut 
untuk memperlancar perjuangan umat Kaharingan supaya dapat 
diakui dan dimasukkan dalam administrasi pemerintahan. Perjuangan 
pada saat itu belum dapat membuahkan hasil, namun kegiatan umat 
Kaharingan tetap dapat berjalan terns terutama upacara-upacara 
keagamaan. Organisasi SKDI memulai kiprahnya dengan terjun dalam 
politik praktis, dengan duduknya satu anggota SKDI di DPRD 
Kabupaten Kapuas pada tahun 1950. Pada tahun 1957, SKDI berhasil 
mendudukan wakilnya di DPRD GR Provinsi Kalimantan Tengah. 

Pada tahun 1967, ketika pemerintahan Orde Baru sedang 
berkuasa, SKDI menggabungkan diri dengan Sekber Golkar. Dengan 
bergabungnya SKDI ke Sekber Golkar, maka pada Pernilu 1971, SKDI 
menempatkan wakilnya di DPRD Provinsi Kalteng sebanyak 3 orang, 
di DPRD Kotamadya Palangkaraya menempatkan wakilnya 2 orang, 
dan di DPRD Kabupaten Barito Selatan dan Barito Utara masing­
masing 1 orang. Pada Pernilu tahun 1977, umat Kaharingan diwakili 
oleh 2 orang tokohnya duduk dalam keanggotaan DPRD Provinsi 
Kalteng, yaitu Lewis KDR,BBA dan Simal Penyang, kebetulan masing­
masing menjabat Ketua Umum MBAUKI dan Ketua I MBAUKIB. 

Usaha para pengurus Agama Kaharingan untuk diakui keberadaannya 
oleh pemerintah pusat belum membuahkan hasil, namun di 
pemerintah daerah Provinsi Kalimantan keberadaan Agama 
Kaharingan sudah mulai diakui. Hal itu dapat terlihat dari beberapa 
kegiatan yang melibatkan para pemuka Kaharingan, misalnya: 

• Pada hari-hari besar dan bersejarah, penutupan sidang DPRD 
Tk I dan Tk II, peringatan HUT Golkar dan sebagainya, ulama 
Kaharingan diikutsertakan dalam pembacaan doa. 

8 
Pada tahun 1972 diadakan Musyawarah Besar Alim Ulama Kaharingan, yang 

melahirkan sebuah lembaga Agama Kaharingan dengan nama Majelis Besar Alim Ulama 
Kaharingan Indonesia (MBAUKI) yang berpusat di Palangkaraya. 

104 



• Keputusan Gu lJernu,· kalteng (Ir. R. Sylvanus) tentang 
Proyek Bantuan Kepada Lembaga Agama Kaharingan, dan 
dibangunnya Balai lnduk Kaharingan seluas 17 x 14 M di atas 
tanah pemberian Pemerintah daerah dengan luas 175 x 150 M. 
Anggaran untuk pembangunan ini dibebankan pada APBD 
yang ditetapkan uleh Gubernur KDH Tk.I Kalteng. 

Semenjak Musyawa rah Besar Alim Ulama Kaharingan yang 
menghasilkan Majelis Besar Alim Ulama Kaharingan (MBAUKI), maka 
perkembangan agama Kaharingan menjadi semakin maju. Organisasi 
ini mendapa t sambutan yang hanga t dari masyarakat Kaharingan dan 
mulai membentuk kepenguru san di tingkat Resort (Cabang) sampai ke 
Ranting (Kelompok) . Aktivi tas-aktivitas di Balai-balai Kaharingan 
setiap hari Kamis malam dilakukan oleh jemaat-jemaat dengan taat. 
Dalam ibadah lersebut dilaksanakan persekutuan iman clan 
dilaksanakan bimbingan Jan penerangan agama. Di setiap rumah 
tangga diadakan kebaktian kel ompok secara bergiliran dari rumah ke 
rumah, ya ng dipimpin oleh pemuka agama Kaharingan. Jika dahulu 
segala ajaran clan pelaksanaan ritual agama dihafalkan secara lisan 
tanpa ada nya buku, maka sekarang segala sesuatunya sudah 
dibuatkan dalam bentuk buku, antara lain Buku Panaturan (Kitab Suci 
Agama Kaharingan), Buku Tawur (Doa dengan Menabur Beras), Buku 
Manyaki (Penyucian dan Pemberkatan), Balian (Memohon Kepada 
Tuhan sesuai dengan Tujuan Upacara), Buku Petunjuk Mangubur, 
Buku Pengukuhan Penyumpahan, Buku Kandayu (Nyanyian Rohani), 
Buku Pemberkatan Perkawinan, dan lain-lain. Upacara-upacara 
keaga maan seperti Upacara Memalas, Manyanggar, Perkawinan, 
Hahunan, Tantulak, Tiwah, Balian, Tulak Bala, Bahajat, dan lain-lain 
teru s dilaksanakan sa mpai sekarang. 

2. Pokok-Pokok Ajaran Kaharingan 

Sebagai sebua h sistem kt:percayaan, agama Kaharingan 
mempunyai kepercayaan, baik kepada penguasa tertinggi, makhluk­
rnakhluk supranatural, hakika t hidup manusia, baik di dunia maupun 
setelah meninggal dunia . Secara ringkas Kepercayaan Kaharingan 
meliputi : 

1. Ranying Hatala t<.a t<1m p rt.1an : Tuhan Yang Maha Kuasa, 
pencipta langi t dan bu m i dan segala isinya . 

2. Langit Katambuan: Lang1t adalah ciptaan Tuhan dan rnanusia 
hid up di bawah langit 

105 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

3. Petakm Tarajakan: Tanah atau bumi tempat alas kaki Tuhan 
dan tempat hidup umat manusia 

4. Nyalungm Kapanduyan: Air kehidupan yang kekal adalah 
anugerah dari Tuhan yang sudah disucikan oleh Tuhan 

5. Kalata Padadukan: semua umat manusia diberikan tempat 
untuk hidup yang sempurna di mana manusia dapat 
menikmati kesejahteraan, keadilan dan kebenaran 

3. Kelembagaan Agama Kaharingan dalam Pemerintahan 

Sebelum berbicara tentang eksistensi agama Kaharingan di 
Kabupaten Kotawaringin Timur, kita akan melihat perkembangan 
kelembagaan agama Kaharingan. Proses perkembangan kelembagaan 
agama Kaharingan ini dimulai di Kota Palangkaraya, yang pada 
akhirnya sampai pada kedudukan lembaga agama Kaharingan seperti 
sekarang ini yang kepengurusannya sampai ke kabupaten-kabupaten, 
termasuk Kabupaten Kotawaringin Timur. 

Kesadaran untuk membuat sebuah wadah sebagai sarana 
perjuangan agama Kaharingan, mulai dirintis oleh beberapa tokoh 
Kaharingan setelah Bangsa Indonesia memproklamirkan kemerdekaan. 
Setelah lima tahun merdeka yaitu tepatnya ada tanggal 20 Juni 1950, 
para tokoh Kaharingan mendirikan sebuah organisasi yang bemama 
SKDI atau Serikat Kaharingan Dayak Indonesia. Pendirian organisasi 
ini bertujuan untuk memuluskan usaha para tokoh Kaharingan supaya 
agama Kaharingan dapat diakui dan dimasukan dalam administrasi 
Pemerintahan Republik Indonesia. Setelah mendirikan sebuah 
organisasi resmi, mulailah para tokoh Kaharingan berusaha untuk 
memasukan agama Kaharingan ke Departemen Agama RI. Usaha 
tersebut pemah ditempuh pada waktu Kongres III SKDI yang 
diadakan di Bahu Palawa pada tanggal 22 Juli 1953. Hasil Kongres 
merekomendasikan untuk mengirimkan surat ke Depag RI yang 
kemudian ditindaklanjuti oleh pengurus SKDI dengan mengirim surat 
ke Depag RI pada tanggal 7 Maret 1954 No. 9-P-DPP-SKDI/1954. 
Usaha dari para tokoh Kaharingan melalui SKDI cukup membuahkan 
hasil dengan adanya perhatian baik pemerintah pusat maupun 
pemerintah daerah. Hal ini bisa dilihat dengan adanya surat dari 
Departemen Agama RI No. L/III/99/11943 tanggal 8 September 1959 
yang merupakan surat tanggapan atas surat dari Dewan Pemerintahan 
Swatantra Tk.I Kalteng No.Pem.56-VI-D-3 tanggal 1 Agustus 1959 
tentang calon petugas Pegawai Kantor Urusan Agama Prop. Kalteng 
Seksi Kaharingan. 

106 



'' 
' j 

Perjuangan administratif baik ke pemerintah pusat maupun 
pemerintah daerah terns dilakukan, dengan terbitnya surat Kepala 
Kantor Urusan Agama Prop. Kalteng No. 406/ A/1/60, tanggal 10 
Februari 1960 tentang calon pegawai kantor Urusan Agama. Juga ada 
surat dari Oepartemen Pemerintahan Umurn dan Otonomi Oaerah 
Jakarta, No.BPX.24/1/16 tanggal 2 Mei 1962 tentang pengisian 
forrnulir pengurus dan penanggung jawab organisasi SKOL Pada 
tahun 1965, terbit surat dari Gubernur KOH Kalteng No. 
437 /Sos.11/1965 tanggal 23 Oesember 1965 yang berisi penugasan satu 
orang pegawai untuk mempersiapkan bagian Kaharingan di Kantor 
Urusan Agama Prov. Kalteng. SKOI mengutus Unget Ojunas untuk 
dapat diterima menjadi pegawai Kantor Uruc.<111 Agama Prov. Kalteng. 

Walaupun usaha pengurus SKOi untuk memperjuangkan 
pengakuan agama Kaharingan sebagai salah satu agama yang diakui 
oleh pemerintah pusat, belum membuahkan hasil, namun di tingkat 
masyarakat, kehidupan keagamaan pemeluk Kaharingan semakin 
intensif dan mendapat banyak dukungan baik dari rnasyarakat 
rnaupun dari pemerintah daerah. Kongres demi kongres ya ng 
dilakukan oleh SKOI selalu mendapat sambutan baik dari semua 
pihak. Pada kurun waktu tersebu t, pada masa pemerintahan Orde 
Lama, para tokoh Kaharinga n tidak berhenti berusaha untuk 
memasukan agarna Kaharingan dalam Administrasi Pemerintahan 
Republik Indonesia. Namun usaha tersebut belum membuahkan basil 
seperti yang diharapkan. 

Pada masa Orde Baru, pada tahun 1967, Organisasi SKOi 
menggabungkan diri dengan Sekber Golkar, dan pada pemilu tahun 
1971 SKOi berhasil mernasukkan tokohnya duduk sebagai anggota 
DPRD, yaitu 3 orang di OPRO Tk I Kalteng, 2 orang di OPRO Tk.11 
Kota Madya Palangkaraya, dan masing-rnasing l orang di OPRO Tk.II 
Barito Selatan, dan Barito Utara. Pada Pemilu tahun 1977, SKOI 
berhasil mendudukan 2 orang wakilnya di OPRO Tk.I. Kalteng 
mewakili Golkar. 

Pada tanggal 20-28 Januari 1972, telah diadakan Musyawarah 
Besar para alim ulama Kaharingan se-Kalimantan Tengah. Hasil 
musyawarah besar tersebut salah sa tunya adalah pendirian Organisasi 
Majelis Besar Alim Ulama Kaharingan Indonesia (MB-AUKI) yang 
berpusat di Kota Palangkaraya . Organisasi ini mendapatkan sambutan 
yang hangat dari berbagai pihak. Oalam waktu yang relatif singkat, 

107 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

organisasi ini sudah membentuk kepengurusannya sampai tingkat 
kampung yang ada di seluruh Kalimantan Tengah. Mulai saat itu 
terjadi pembenahan yang cukup besar dalam organisasi maupun 
dalam kehidupan ritual keagamaan umat Kaharingan, misalnya, 
mendirikan balai-balai ibadah di seluruh pelosok daerah, beribadah 
setiap hari Kamis malam di Balai Basarah, membukukan berbagai 
aturan-aturan agama Kaharingan, menggalakkan ibadah-ibadah dari 
rumah ke rumah secara bergiliran, dan yang tidak kalah pentingnya 
mencetak intelektual di kalangan penganut agama Kaharingan. 

Raker MBAUKI pada tahun 1979 kembali menegaskan 
keinginan umat Kaharingan untuk diakomodasikan aspirasi mereka 
melalui Departemen Agama. Untuk memenuhi keinginan Umat 
Kaharingan, maka Majelis Besar mengadakan kontak dengan 
Departemen Agama memalui Direktur Urusan Agama Hindu dan 
Buddha menyampaikan keinginan umat Kaharingan melalui suat 
tanggal 1 Januari 1980 No. 5/KU-KP /MBAUKl/I/1980 yang isinya 
keinginan untuk menggabungkan diri dengan Hindu Dharma dan 
Parisada Hindu Dharma. Keinginan umat Kaharingan tersebut 
direspons oleh pengurus Hindu Dharma di Denpasar tanggal 9 Januari 
1980. Untuk itu Direktur Urusan Agama Hindu dan Buddha 
Departemen Agama RI mengeluarkan surat No. HII/10/1980 tanggal 
24 Januari 1980 yang berisi menerima keinginan umat Kaharingan dan 
pengurus MBAUKI tersebut. Pada suratnya tanggal 24 Januari 1980 
No. Hil/70/1980 Direktur Urusan Agama Hindu dan Buddha 
menyarankan untuk mengganti nama organisasi dari Majelis Besar 
Alim Ulama Kaharingan Indonesia menjadi Majelis Besar Agama 
Hindu Kaharingan. Pada tanggal 10 Maret 1980 dibentuklah panitia 
peresmian bergabungnya umat Kaharingan ke dalam Agama Hindu 
dan Parisada Hindu Dharma, dan pada tanggal 13 Maret 1980, 
berangkatlah Pimpinan Majelis Besar menuju Denpasar untuk 
mengadakan konsultasi dengan seluruh unsur pimpinan Hindu. Pada 
akhirnya, tanggal 30 Maret 1980 dikukuhkan secara resmi 
penggabungan agama Kaharingan ke dalam Agama Hindu Dharma. 
Semenjak tahun 1980 sampai sekarang, organisasi yang mengurus 
umat Kaharingan adalah Majelis Besar Agama Hindu Kaharingan 
dengan pusatnya di Palangkaraya. 

Penggabungan umat Kaharingan ke dalam wadah Parisada 
Hindu Dharma, sampai saat ini masih tetap berlangsung. Di kalangan 

108 



Kahanngan Perjuangan Masyarakat Adat Dayak Ngaju di Ka bu paten Kotawaring in Timur, 
Dahulu dan Sekarang 

umat Kaharingan sendiri terdapat pro kontra terhadap penggabungan 
tersebut. Ada beberapa organisasi yang didirikan oleh beberapa umat 
Kaharingan yang ingin keluar dari organisasi Parisada Hindu Dharma, 
antara lain: MAKIP (Majelis Agama Kaharingan Indonesia Pusat), 
BAKDP (Badan Agama Kaharingan Dayak Indonesia), MAKRI (Majelis 
Agama Kaharingan Republik Indonesia), clan DBDKI (Dewan Besar 
Dayak Kaharingan Indonesia). Walaupun di dalam unsur tokoh-tokoh 
Kaharingan masih terdapat pro kontra penggabungan ke dalam agama 
Hindu, namun bagi pengurus Majelis Agama Hindu Kaharingan, 
penggabungan tersebut masih merupakan pilihan yang terbaik, 
sehingga mereka memilih isu ketertinggalan sumber daya manusia 
umat Kaharingan sebagai isu yang menjadi prioritas penanganan clan 
pembinaan yang harus segera dilakukan. 

4. Upaya Pengembangan Agama Kaharingan 

Organisasi Majelis Besar Agama Hindu Kaharingan (MBAHK) 
merupakan organisasi tertinggi umat Kaharingan. Pusat organisasi ini 
ada di Palangkaraya. Secara hierarkis, organisasi MBAHK mempunyai 
cabang-cabangnya sampai di pelosok-pelosok desa di pedalaman 
Kalimantan Tengah, seperti terlihat pada bagan struktur organisasi 
agama Hindu Kaharingan berikut ini. 

Majelis Besar Agama Hindu 
Kaharingan (MBAHK) 

Majelis Da~rah Agama Hindu 
Kaharingan (MDAHK) 

jMejelis Resort Agama Hindu 
L__ Kaharingan (MRAHK) 

Majelis Kelompok Agama Hindu 
Kaharingan (MKAHK) 

Pimpinan tertinggi umat Kaharingan adalah Majelis Besar Agama 
Hindu Kaharingan yang berkedudukan di Kota Palangkaraya. 

109 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

MBAHK mengurusi umat Kaharingan di seluruh Provinsi Kalimantan 
Tengah. MBAHK membawahi Mejelis Daerah Agama Hindu 
Kaharingan (MDAHK) yang mengurusi umat di tingkat kabupaten. 
MDAHK membawahi Majelis Resort Agama Hindu Kaharingan 
(MRAHK) yang mengurusi umat di tingkat Kecamatan, sedangkan 
MRAHK membawahi Majelis Kelompok Agama Hindu Kaharingan 
(MKAHK) yang mengurusi umat di tingkat desa atau kelurahan. 

Foto 2.1 Kantor Sekretariat Majelis Besar Agama Hindu Kaharingan 

Organisasi yang mengurusi umat Kaharingan di Kabupaten 
Kotawaringin Timur adalah Majelis Daerah Agama Hindu Kaharingan. 
Saat ini (tahun 2009) pengurusnya adalah bapak Dewin Marang 
sebagai ketua, dan bapak Calon sebagai sekretaris. 

Sebuah organisasi akan maju paling tidak ditunjang oleh dua 
unsur utama yaitu sistem dan pengurus organisasi. Pada saat ini 
organisasi umat Kaharingan yang secara formal bemama Majelis 
Daerah Agama Hindu Kaharingan (MDAHK) mulai berbenah diri dan 
mempersiapkan Sumber Daya Manusia umat Kaharingan untuk 
mencapai cita-cita bagi kesejahteraan umat Kaharingan. Dengan tanpa 
lelah bapak Dewin dan bapak Calon dibantu dengan pengurus lainnya 
bekerja memberikan pelayanan bagi umat Kaharingan, baik yang ada 
di Kota Sampit maupun daerah-daerah pedalaman yang masuk 
wilayah Kabupaten Kotawaringin Timur. Bagi mereka, konsentrasi 
utama yang harus mereka kerjakan adalah mengembangkan organisasi 
dan umat Kaharingan, bukan mempermasalahkan kembali, 
bergabungnya agama Kaharingan ke dalam Organisasi Agama Hindu. 

110 



lfl , ~ 1 I , 

Bagi pengurus MDAHK Kabupaten Kotawaringin Timur, mereka lebih 
mementingkan aktualisasi organisasi dan umat Kaharingan dalam 
meng1s1 pembangunan di segala bidang, dibandingkan 
mempermasalahkan keberadaan organisasi yang berada di bawah 
naungan organisasi Agama Hindu Dharma. Menurut pengurus 
MDAHK, ada beberapa permasalahan yang menjadi tantangan 
pengurus dan umat Kaharingan di Kotawaringin Timur antara lain 
adalah: 

• Sumber Daya Manusia Umat Kaharingan 

Sumber Daya Manusia (SDM) merupakan unsur utama dalam 
pengembangan sebuah organisasi. Demikian pula organisasi MDAHK 
Kabupaten Kotawaringin Timur (Kotim) yang membina umat 
Kaharingan di seluruh pelosok kabupaten berusaha untuk melakukan 
pembinaan dan peningkatan kuantitas dan kualitas umat Kaharingan. 
Umat Kaharingan yang ada di seluruh Kabupaten Kotim saat ini 
berjumlah sekitar 22.000 (dua puluh ribu) jiwa yang tersebar di 
kecamatan-kecamatan yang ada di Kabupaten Kotawaringin Timur, 
sedangkan yang ada di Kota Sampit sekitar 500 (lima ratus) jiwa. 
Dengan demikian, bisa dikatakan mayoritas penganut Kaharingan 
berasal dari pelosok desa atau daerah pedalaman yang ada di 
Kabupaten Kotawaringin Timur. Permasalahan klasik masyarakat 
pedalaman adalah pendidikan, kesehatan dan permasalahan sosial 
budaya lainnya. Pengurus MDAHK sering berkunjung sampai ke 
pelosok desa untuk mengunjungi umatnya sekaligus melihat kondisi 
sosial ekonomi masyarakat di pedalaman. Para pengurus juga melihat 
potensi generasi muda Kaharingan yang dapat dikembangkan dengan 
cara memboyong mereka ke Kota Sampit untuk disekolahkan. 

• Kekurangan Pemimpin Agama 

Dewasa ini, pengurus Umat Kaharingan di Kabupaten 
Kotawaringin Timur merasakan betapa mereka mulai kekurangan 
tetua Kaharingan yang bisa memimpin upacara-upacara keagamaan 
yang sering dilaksanakan oleh umat Kaharingan baik pelaksanaannya 
dilakukan secara kelompok maupun perorangan. Di samping itu, 
permasalahan lain adalah semakin sedikitnya pemuka agama yang bisa 
mengartikan makna yang terkandung dalam ayat-ayat yang ada di 
Kitab Panaturan. Basir atau Pisur di Kabupaten Kotawaringin Timur 
saat ini sudah mulai langka karena proses regenerasi pisur yang tidak 

111 



Kearifan Lokal di Tengah Modern isasi 

berjalan lancar. Hal itu dikarenakan untuk menjadi seorang Pisur, 
memang dibutuhkan bakat dan keahlian yang cukup memadai. 
Seorang Pisur harus dapat mengartikan kembali kata-kata yang ada di 
Kitab Panaturan. 

Dalam kebudayaan Dayak Ngaju ada tiga bahasa yang 
dipergunakan, yaitu Bahasa Bunu, Sanghyang, dan Sangin. Bahasa 
Bunu adalah bahasa manusia sehari-hari, misalnya Bahasa Dayak, 
Bahasa Indonesia, Bahasa Jawa dan sebagainya. Bahasa Sanghyang 
adalah bahasa yang ada di Kitab Panaturan, sedangkan Bahasa Sangin 
adalah bahasa Sanghyang yang dilagukan. Bahasa Sanghyang sebagai 
bahasa Kitab Suci penuh makna yang tersembunyi yang harus 
diuraikan oleh Pisur atau tetua Kaharingan supaya bahasa tersebut 
bisa dimengerti oleh umat secara keseluruhan. Salah satu contoh 
Bahasa Sanghyang adalah untuk menyebut kata "duduk" dipakai 
kalimat maratip garing kapau lukam munduk mahajid sihung kabahenan 
bajanda. Contoh lain misalnya untuk menguraikan bahaya miras 
(minuman keras), dalam Bahasa Sanghyang disebutkan sebagai batu 
bangkulan tuwik gohong pandih nyaring. Batu artinya batu yang 
mempunyai sifat benda keras, bangkulan artinya 1 ikat, tuwik artinya 
racun, gohong artinya jeram, pandih artinya wilayah kekuasaan/ tempat, 
nyaring artinya setan. Secara keseluruhan kalimat tersebut dapat 
diartikan bahwa kalau ada seseorang yang minum minuman keras, 
ibaratnya orang tersebut seperti minum racun, kalau tidak meninggal 
karena keracunan, maka orang tersebut akan mabuk dan bertingkah 
seperti setan. Contoh di atas merupakan salah satu bahasa Sanghyang 
yang ada di Kitab Panaturan, sedangkan di dalam kitab suci tersebut 
ada ribuan bahasa Sanghyang yang harus bisa dimengerti dan dibaca 
makna di balik kata-kata tersebut untuk disampaikan kepada seluruh 
umat Kaharingan. 

• Pencurian Benda-benda Upacara 

Benda-benda upacara keagamaan umat Kaharingan 
mempunyai makna yang sangat berarti bagi kelangsungan upacara­
upacara keagamaan. Benda-benda tersebut kebanyakan sudah 
berumur puluhan bahkan ratusan tahun. Berbeda dengan umat 
Kaharingan yang memandang benda-benda upacara keagamaan 
sebagai sesuatu yang sakral, masyarakat di luar umat Kaharingan 
melihat benda tersebut sebagai sebuah benda antik yang memiliki nilai 
jual yang tinggi. Kondisi tersebut memicu terjadinya pencurian benda-

112 



I ' '-.;JI 

benda peralatan upacara tersebut. Menurut informan kami, pihaknya 
tidak bisa memastikan siapa yang rnelakukan pencurian tersebut 
karena tidak ada bukti yang mengarah pada orang tertentu, namun 
memang faktanya banyak terjadi pencurian benda-benda upacara 
tersebut. Benda-benda seperti pantar, sapunduk, sandung, paklaring 
sering rnenjadi sasaran pencurian oleh tangan-tangan jahil. 

• Pengaruh Agama Islam dan Kristen 

Tantangan yang cuku p besar terhadap eksistensi urnat 
Kaharingan di Kabupaten Kotawaringin Timur adalah pengaruh 
agama Islam dan Kristen. Kedua agama ini merupakan agama dakwah, 
di mana di kalangan Islam dan Kristen mereka merasa mempunyai 
kewajiban untuk mengajak orang lain mengenal ajaran agama mereka. 
Dalam praktek kehidupan sosial di Kotawaringin Timur, pada zaman 
dahulu banyak penganut agama Kaharingan yang beralih kepercayaan 
kepada agama Islam atau Kristen karena perkawinan ataupun sebab 
lain . Menurut informan kami, agama Kaharingan menghadapi dua 
keku atan agama yang begitu intens dakwahnya, namun ada perbedaan 
di antara kedua agama tersebut. Agama Islam lebih banyak 
mendapatkan penganut dari kalangan Kaharingan melalui proses 
perkawinan yaitu perkawinan seorang laki-laki atau perempuan 
penganut agama Islam dengan laki-laki atau perempuan penganut 
agama Kaharingan. Yang sudah banyak terjadi penganut agarna 
Kaharingan mengikuti kepercayaan pasangannya yang berasal dari 
agama Islam. Sebaliknya agama Kristen, mereka merasakan begitu 
kuatnya pengaruh agarna Kristen terhadap keberadaan rnereka, karena 
perpindahan pemeluk agarna Kaharingan ke agama Kristen tidak saja 
melalui jalur perkawinan tetapi melalui misionaris yang turun sarnpai 
ke pelosok-pelosok pedalaman. Menurut informan kami, kalau agama 
Islam sifatnya satu-satu masuk atau berpindah ke dalam komunitas 
agama Islam, tetapi kalau agama Kristen bisa merubah kepercayaan 
satu kampung rnenjadi penganut agama Kristen. Pengaruh agama 
Kristen terhadap penganut agama Kaharingan sangat kuat sehingga 
pada waktu lalu banyak penganut Kaharingan yang berpindah ke 
agama Kristen karena dalarn praktik-praktik ritual keagamaan Kristen 
banyak mengadopsi ritual-ritual Kaharingan sehingga seolah-olah 
agama Kristen tidak jauh berbeda dengan agama Kaharingan, misalnya 
dalam ritual atau upacara perkawinan pada agama Kristen, mereka 
mengadopsi ritual Haluang Hapelek dan mengikuti Pelek Rujin Pengwin 

113 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

atau aturan-aturan perkawinan Nyai Idas Bulan Lisan Tingang yang 
merupakan nama seorang Bidadari yang merupakan bagian dari cerita 
yang ada di Kitab Panaturan. Menurut agama Kristen, hal itu 
merupakan upacara adat perkawinan, namun bagi para tokoh 
Kaharingan yang faham tentang Kitab Panaturan, upacara Haluang 
Hapelek tersebut bukan upacara adat namun upacara agama 
Kaharingan. 

Apa yang terjadi seperti peristiwa di atas merupakan sejarah 
kurang baik bagi penganut agama Kaharingan. Namun kondisi 
tersebut sekarang ini tidak terjadi lagi, karena sudah ada kesadaran 
dari masyarakat penganut Kaharingan terhadap kepercayaan mereka. 
Hal itu ditunjang dengan semangat para pemimpin Kaharingan untuk 
memberikan pencerahan betapa pentingnya kepercayaan Kaharingan 
dalam kehidupan mereka baik di dunia maupun di alam keabadian. 
Konflik Sampit yang terjadi pada tahun 2001 lebih menyadarkan para 
penganut Kaharingan betapa institusi dan agama yang dapat 
menyelesaikan konflik tersebut adalah Kaharingan. 

5. Strategi Pengurus MDAHK Kotawaringin Timur 

Melihat berbagai masalah yang dihadapi oleh organisasi dan 
umat Kaharingan, maka pemimpin Umat Kaharingan di Kabupaten 
Kotawaringin Timur mempunyai beberapa strategi yang mereka 
jabarkan dalam berbagai program kegiatan antara lain: 

• Penguatan Ideologi Agama 

Para pemimpin umat Kaharingan di Kabupaten Kotawaringin 
Timur sadar bahwa ideologi agama mutlak perlu disemaikan dan 
disuntikkan secara tajam kepada para panganut Kaharingan, tidak saja 
terbatas pada generasi muda namun juga meliputi para orang tua. Bagi 
mereka keluarga merupakan benteng yang kokoh untuk melindungi 
anak-anak dari proses perpindahan agama yang dahulu sering terjadi. 
Orang tua menjadi penting karena pada waktu lalu justru orang tualah 
yang memberikan peluang bagi anak-anak mereka untuk berpindah 
agama karena orang tua sendiri tidak mempunyai keyakinan yang kuat 
akan kebaikan agama Kaharingan bagi mereka dan anak-anaknya. 
Menurut informan kami, dahulu banyak orang tua yang tidak terlalu 
peduli dengan agama yang dianut oleh anak-anaknya. Dalam 
perkawinan di antara pemeluk agama Kaharingan dengan pemeluk 
agama lain, orang tua cenderung mengikuti kemauan anak-anak 
mereka, bahkan menurut informan kami, ada satu peristiwa di mana 

114 



Kaharingan . Perjuangan Masyarakat Adat Dayak Ngaju di Kabupaten Kotawaringin Timur 
Dahulu dan Sekarang ' 

orang tua tega melepaskan anak-anak mereka kepada pasangannya 
yang berbeda agama, dengan memberikan syarat denda dengan nilai 
yang cukup besar kepada pasangan anaknya. 

Foto 2.2 Generasi Muda Kaharingan sedang beribadah 
di Balai Basarah 

Beranjak dari pengalaman banyaknya umat Kaharingan yang 
berpindah agama tersebut mendorong pemimpin Kaharingan di Kata 
Sampit untuk lebih meningkatkan pembinaan kerohanian terhadap 
seluruh umat Kaharingan. Penguatan pada ideologi dan fanatisme 
keagamaan yang positif diharapkan dapat memperkuat keimanan para 
umat sehingga seluruh umat dapat hidup dengan penuh keyakinan 
bahwa Kaharingan dapat menjadi pegangan hidup bagi mereka dan 
tidak mudah mengganti kepercayaan Kaharingan dengan kepercayaan 
agama lain, khususnya apabila dihadapkan pada pilihan dan 
penentuan agama ketika penganut Kaharingan melangsungkan 
perkawinan. Usaha tersebut dilakukan dengan cara mendatangi 
keluarga Kaharingan yang mempunyai masalah khususnya dalam 
masalah perkawinan beda agama. Pembinaan juga mereka lakukan ke 
rumah-rumah umat Kaharingan yang mempunyai berbagai masalah 
kehidupan, khususnya bagi mereka yang tidak pernah terlihat dalam 
berbagai kegiatan keagamaan. Bahkan pemberian sanksi adat juga 
diberlakukan kepada keluarga Kaharingan yang salah satu anggotanya 
keluar dari agama Kaharingan. 

• Menggalakkan Upacara-upacara Agama 

Salah satu komponen yang penting dalam kehidupan 
keagamaan sebuah kepercayaan adalah upacara agama atau ritual 
agama. Dalam praktik kehidupan keagamaannya, Kaharingan 

115 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

memiliki banyak upacara keagamaan yang melingkupi kehidupan 
kerohanian mereka. Upacara keagamaan yang sering dilakukan oleh 
umat Kaharingan dapat berguna secara praktis untuk lebih membuat 
mengerti berbagai makna dan arti yang terkandung dalam upacara­
upacara keagamaan yang semuanya bersumber pada kitab suci 
Panaturan. Saat ini para pemimpin umat Kaharingan di Kabupaten 
Kotim semakin mendorong umat Kaharingan lebih sering mengikuti 
upacara keagamaan yang diadakan untuk lebih memberikan kekuatan 
batin dan iman para penganut itu sendiri. Upacara keagamaan itu 
sendiri dapat dipakai sebagai wahana untuk mempersatukan umat 
Kaharingan dalam sebuah ikatan kelompok yang semakin kuat. Bagi 
para pemimpin umat Kaharingan, keberadaan sebuah upacara 
keagamaan, di samping berguna bagi penguatan iman dan lebih 
mendalami dan memahami agama Kaharingan, tidak kalah pentingnya 
adalah dapat menjadi kegiatan sosial umat untuk semakin 
memperkokoh kesatuan di antara mereka. 

Penyelenggaraan upacara keagamaan Kaharingan memerlukan 
biaya yang cukup besar. Seringkali upacara tersebut menjadi beban 
tersendiri bagi para penganut Kaharingan. Untuk menyiasati hal itu, 
para pemimpin umat Kaharingan di Kotim mempunyai sebuah strategi 
yang memungkinkan penyelenggaraan upacara keagamaan dengan 
biaya yang tidak terlalu memberatkan umat. Hal itu ditempuh dengan 
cara penyelenggaraan upacara keagamaan dilakukan secara bersama­
sama sehingga biaya yang dikeluarkan dapat ditanggung secara 
bersama-sama. 

• Regenerasi dan Pelatihan Pisur dan Pembuatan Buku Tafsir Kitab 
Panaturan 

Salah satu pihak yang paling berperan dalam kegiatan upacara 
keagamaan Kaharingan adalah Pisur atau Basir. Pisur merupakan 
tokoh sentral dalam upacara karena dialah yang memimpin upacara 
keagamaan. Untuk menjadi Pisur, diperlukan bakat dan juga latihan 
yang intensif. Untuk menjadi seorang Pisur tertinggi dalam Agama 
Kaharingan diperlukan proses yang panjang dan ketekunan tersendiri. 
Ada beberapa tingkatan Pisur, yaitu: 

116 

a. Pisur Muda, bertugas mempersiapkan upacara 
b. Pisur Penggapit, bertugas menjadi pendamping dari Pisur 

Upuk 



Kaharingan Perjuangan Masyarakat Ad at Dayak Nga ju di Kabupaten Kotawaringin Timur, 
Dahulu dan Sekarang 

c. Pisur Upuk/utama/ yang duduk di tengah-tengah, diapit 
oleh Pisur penggapit. Pisur Upuk merupakan pemimpin 
upacara. 

d . Pisur Telun, adalah Pisur tertinggi atau sering disebut 
Handepang. Pisur Telun yang bisa melaksanakan Upacara 
Tiwah dan melaksanakan ritual Hanteran, atau mengantar 
roh-roh yang meninggal. Pada saat upacara Tiwah, Pisur 
Telun bisa mengantar arwah 100-150 arwah. Pisur ini 
dapat mengetahui nama-nama orang yang telah meninggal 
atau arwah yang di antarnya dan juga tahu nama-nama 
keluarga dari arwah tersebut. 

Para Pisur secara umum hams dapat melakukan ritual Tawur 
yaitu mengucapkan mantra-mantra sambil menebarkan beras serta 
upacara Belian yaitu upacara pengobatan dan penolak bala. Bagi para 
Pisur muda, bakat dan keahlian yang mereka miliki hams selalu 
dibimbing oleh Pisur yang lebih pengalaman. Pelatihan-pelatihan akan 
diadakan untuk meningkatkan kemampuan para Pisur. 

Selain peningkatan kualitas dan kuantitas Pisur, usaha yang 
akan dilakukan oleh Pemimpin Kaharingan di Kabupaten Kotim 
adalah membuat buku tafsir kitab suci Panaturan. Hal itu mereka 
pandang sebagai sebuah usaha yang hams secepatnya dilaksanakan 
mengingat banyak umat Kaharingan yang tidak terlalu paham akan 
kata-kata yang terkandung dalam Kitab Panaturan. Oleh sebab itu, 
untuk lebih memperkokoh iman kepercayaan umat Kaharingan, maka 
penerbitan sebuah buku tafsir menjadi hal yang sangat dibutuhkan 
untuk saat ini. 

• Bertanggung Jawab terhadap Dana dari Umat dan Bantuan 
Pemerintah 

Sebuah organisasi, termasuk organisasi keagamaan tidak dapat 
berjalan dengan baik apabila tidak didukung oleh adanya pendanaan 
yang mencukupi. Dalam organisasi MDAHK Kabupaten Kotawaringin 
Timur, pendanaan paling tidak berasal dari dua sumber yaitu dana 
dari umat dan juga dari pemerintah daerah, dalam hal ini Pemda 
Kabupaten Kotawaringin Timur. Dana dari umat didapatkan dalam 
bentuk persembahan uang yang ditaruh di bokor yang disebut dengan 
istilah Duit Singah Hambaruan . Dikumpulkan sebelum sembahyang 
dimulai, namun jumlahnya sangat kecil yaitu antara 60 ribu sampai 
ratusan ribu rupiah. Selain itu ada persembahan khusus yang 

117 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

diberikan oleh keluarga Kaharingan langsung kepada pengurus 
MDAHK Kabupaten Kotawaringin Timur. 

Dana yang cukup besar didapatkan oleh pengurus MDAHK 
dari pemerintah daerah Kabupaten Kotawaringin Timur. Sebelum 
tahun 2000, setiap tahun pengurus MDAHK mendapat dana 
Rp2.500.000,- (dua juta lima ratus ribu rupiah), namun pada tahun 2004 
mendapatkan bantuan dana RpS0.000.000,- (lima puluh juta rupiah) 
untuk bantuan pembangunan Balai Basarah, yang diresmikan pada 
tahun 2004 dengan menelan dana Rp186.000.000,- (seratus delapan 
puluh enam juta rupiah). Balai Basarah merupakan salah satu bagian 
dari rencana pembangunan Kaharingan Centre. Adapun Kaharingan 
Centre nantinya meliputi: 

1. Tempat lbadah/Balai Basarah 
2. Rumah Duka 
3. Sekolah Menengah Kejuruan 
4. Museum Budaya 
5. Tempat pertunjukan seni Budaya 
6. Panggung Tiwah Massal 
7. Tempat pembudidayaan tanaman-tanaman yang berkaitan 

dengan ritual keagamaan. 

Foto 2.3 Balai Basarah di Kola Sampit 

Dari beberapa rencana kegiatan dan sarana yang ada di 
Kaharingan Centre, baru tempat ibadah (Balai Basarah) dan Sekolah 
Menengah Kejuruan yang sudah dapat diwujudkan, sedangkan 
lainnya masih dalam tahap perencanaan. Sekolah Menengah Kejuruan 

118 



Kaharingan : Perjuangan Masyarakat Adat Dayak Ngaju di Kabupaten Kotawaringin Timur, 
Dahulu dan Sekarang 

yang bernama SMK Bakti Mulya Sampit digagas dan dimulai 
rancangannya sejak tahun 2003 dan baru selesai pada tahun 2007. 
Sekolah Kejuruan tersebut mengkhususkan diri pada keterampilan 
teknologi informasi dan komunikasi. 

Foto 2.4 SMK Bhakti Mulya Sampit 

SMK Bhakti Mulya sebenarnya merupakan SMK umum, dalam arti 
siapa saja dari kalangan mana saja boleh bersekolah di tempat itu. 
Namun dalam kenyataannya, saat ini para murid yang sekolah 
di tempat itu semuanya berasal dari Etnis Dayak yang beragama 

Foto 2. 5 Suasana belajar di SMK Bhakti Mulya 

Kaharingan. Para murid tersebut berasal dari berbagai daerah di 
pedalaman Kabupaten Kotawaringin Timur, sehingga mereka harus 
tidur di asrama yang terletak di komplek SMK Bhakti Mulya tersebut. 
SMK Bhakti Mulya dengan: moto cerdas, terampil, kreatif, dan bisa, 

119 



Kearifan Lokal di Tengah Modemisasi 

ingin mewujudkan moto tersebut dalam diri generasi muda umat 
Kaharingan. 

6. Konflik Sampit dan Posisi Agama Kaharingan 

Konflik Sampit meledak pada awal tahun 2001. Konflik etnis 
yang melibatkan etnis Dayak dan Madura tersebut menelan banyak 
korban jiwa maupun harta benda. Konflik yang berpusat di Kota 
Sampit meluluhlantakkan peradaban di Kota Sampit mengingat 
banyak sekali perbuatan-perbuatan pembunuhan yang melewati batas 
perikemanusiaan. Beribu-ribu keluarga etnis Madura terusir dari Bumi 
Sampit, menjadi pengungsi yang kehilangan arah ke berbagai daerah 
terutama Jawa Timur dan Pulau Madura. Bagi para pengungsi 
Madura, keberadaan mereka di daerah pengungsian, khususnya di 
Pulau Madura menjadi permasalahan tersendiri karena walaupun 
secara etnis mereka termasuk etnis Madura, namun sebetulnya mereka 
sudah tercerabut dari bumi dan tanah Madura mengingat mereka 
sudah mendiami tanah Kalimantan secara turun temurun. 

Bagi masyarakat Etnis Dayak yang ada di Kota Sampit, 
kerusuhan tersebut menjadi pelajaran yang sangat berharga bagaimana 
mereka harus memelihara bumi tempat mereka berada. Secara tidak 
langsung konflik etnis tersebut menjadi penegasan Etnis Dayak sebagai 
salah satu etnis yang paling lama mendiami tanah Kalimantan, 
khususnya di Kabupaten Kotawaringin Timur, dan harus menjaga 
pusaka tersebut bahkan dengan jiwa dan raga mereka. 

Berbicara tentang etnis Dayak di Kabupaten Kotawaringin 
Timur, tidak dapat dipisahkan dengan keberadaan agama asli mereka 
yaitu Kaharingan. Menurut informan kami, dahulu semua orang 
Dayak beragama Kaharingan. Masuknya agama-agama dakwah seperti 
Kristen dan Islam membuat penganut Kaharingan dari hari ke hari 
semakin berkurang. Sampai sekarang ini di seluruh Kabupaten 
Kotawaringin Timur (Kotim) hanya tinggal 22 ribu jiwa serta ada 500 
penganut Kaharingan di Kota Sampit. Kondisi ini memang cukup 
memprihatinkan bagi pemimpin Kaharingan di Kotim, dan mereka 
terus menerus berusaha untuk mempertahankan yang masih ada, 
kalau tidak bisa meningkatkan jumlah penganut Kaharingan. 

Kerusuhan Sampit secara tidak langsung mengangkat moral 
masyarakat etnis Dayak, dan juga agama Kaharingan. Masyarakat etnis 
Dayak yang sudah beralih menjadi pemeluk agama-agama besar, 
melihat betapa Kaharingan dapat membantu mereka dalam melawan 

120 



Kal1c1 Od Per•udnqc1n fl. ,, · -'iraf.. 1 . , iyaK NfJ.lllJ cl K •b ,., ' 
) r ~ar ; ' 

masyarakat etnis Madura. Upacara-upacara keagamaan Kaharingan 
yang dahulu sudah mereka tinggalkan, pada saat kerusuhan mereka 
praktikkan lagi. Melihat kenyataan itu, tidak sedikit warga masyarakat 
dari etnis Dayak yang sudah memeluk agama-agama besar tersebut 
kembali beralih keyakinan atau agama ke Kaharingan. Menurut 
informan kami, ada beberapa kepala keluarga yang kembali kepada 
keyakinan Kaharingan, misalnya di daerah Tanah Putih, setelah 
terjadinya kerusuhan ada 3 KK yang rnasuk kembali menjadi penganut 
agama Kaharingan. Pada kasu s lain, banyak dijumpai keluarga yang 
dahulu tidak pernah sernbahyang kembali sembahyang di Balai 
Basarah. 

Penutup 

Pulau Kalimantan merupakan salah satu pulau besar yang 
dimiliki oleh Bangsa Indonesia. Secara kultural ada sebuah sukubangsa 
yang dianggap penduduk asli Pulau Kalimantan, yaitu suku bangsa 
Dayak. Di Kalimantan sendiri banyak terdapat subsuku bangsa Dayak, 
salah satunya adalah subsuku bangsa Dayak Ngaju di Kalimantan 
Tengah. Setiap subsuku bangsa Dayak memiliki adat istadat dan 
kepercayaan yang berbeda-beda. Salah satu kepercayaan yang cukup 
besar penganutnya pada masyarakat Dayak Ngaju adalah kepercayaan 
Kaharingan. Menurut orang Dayak Ngaju, Kaharingan tidak dimulai 
sejak zaman tertentu, Kaharingan telah ada sejak awal penciptaan, 
sejak Ranying Hatalla Langit menciptakan alam semesta. Bagi mereka, 
Kaharingan telah ada beribu-ribu tahun sebelum datangnya agama 
Hindu, Buddha, Islam clan Kristen. 

Datangnya agama-agama tersebut ke tengah orang Dayak 
Ngaju menyebabkan Kaharingan dipandang sebagai Agama Helo 
(agama lama), Agama Huran (agama kuno), atau Agama Tato-hiang 
(agama nenek-moyang). Pada zaman Orde Baru, pemerintah 
menetapkan lima agama resmi, yaitu Islam, Protestan, Katolik, Hindu, 
clan Buddha. Pada saat itu kepercayaan Kaharingan oleh pemerintah 
dimasukkan dalam katagori agama Hindu karena Kaharingan tidak 
terdaftar di antara agama-agama resmi pemerintah, sehingga muncul 
istilah Hindu Kaharingan. Sekolah Tinggi Agama Hindu Kaharingan 
berdiri di Palangkaraya, di mana pengajar dan kurikulumnya sangat 
diwarnai oleh agama Hindu yang berasal dari Bali. Banyak penganut 
Kaharingan yang berpindah agama karena mengalami kebimbangan 
ketika mereka dihadapkan kepada kondisi yang dilematis. Di satu sisi 

121 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

mereka merasa mempunyai kepercayaan yang berbeda dengan agama 
Hindu, namun di sisi lain mereka hams menerima agama Hindu 
sebagai bagian dari kepercayaan mereka. Kondisi kebimbangan umat 
Kaharingan diperparah dengan penetrasi agama Kristen dan Islam 
dalam kehidupan sosial masyarakat Dayak Ngaju. Akibat perkawinan, 
dengan penganut dua agama tersebut, banyak pemeluk Kaharingan 
yang berpindah keyakinan. 

Sebagai akibat kebijakan pemerintah Orde Barn yang 
mengharuskan agama-agama lokal berintegrasi dengan agama yang 
diakui oleh pemerintah menyebabkan agama Kaharingan 
menggabungkan diri dengan agama Hindu Dharma. Namun dalam 
realitas kehidupan beragama sampai saat ini, mereka menjadi dua 
entitas yang berbeda, baik dalam ritual keagamaan mereka maupun 
ajaran ataupun kitab suci yang menjadi pegangan masing-masing 
umat. Umat Kaharingan memiliki Balai Besarah sebagai tempat 
beribadah serta melakukan berbagai ritual yang bersumber dari kitab 
suci Panaturan, sedangkan umat Hindu Dharma beribadah di Pura dan 
melakukan ritual sesuai dengan tuntunan yang bersumber pada Kitab 
Suci Weda. Dalam bidang kelembagaan juga ada dua majelis yang 
mengurusi umat, yaitu Parisada Hindu Dharma untuk umat Hindu 
Dharma dan Majelis Besar Agama Hindu Kaharingan untuk umat 
Kaharingan. 

Saat ini ada perubahan paradigma dari para pemimpin agama 
Kaharingan dalam perjuangan eksistensi mereka, khususnya di 
Kabupaten Kotawaringin Timur, Provinsi Kalimantan Tengah. Wacana 
untuk memisahkan diri dari agama Hindu Dharma mereka gantikan 
dengan semangat membangun sumber daya manusia yang lebih maju 
sehingga dapat sejajar dengan umat dari agama lain. Wujud konkret 
semangat membangun tersebut adalah dengan mendirikan sekolah 
SMK Kejuruan di Bidang Komputer untuk para generasi muda agama 
Kaharingan yang berasal dari pedalaman yang ada di sekitar Kota 
Sampit. Saat ini juga sedang dirancang pembangunan Kaharingan 
Center yang akan dipakai sebagai pusat kegiatan agama Kaharingan. 

Dengan demikian kebijakan yang menyangkut kepercayaan 
atau agama lokal suku bangsa yang ada di seluruh Nusantara perlu 
lebih hati-hati mengingat kepercayaan adalah sesuatu yang 
berhubungan dengan pemenuhan kebutuhan manusia akan suatu yang 
hakiki dalam hubungannya dengan Sang Pencipta. Kebijakan yang 

122 



Kat;Clr 'le PrJU<1ngar Ma~yaraKat A'1 it -'iiyak Ngaju d1 Kabupaten Kotawa mq1r r1mur 
D<ihL pk rang 

keliru terhadap keberadaan sebuah kepercayaan/ agama lokal yang 
ada di seluruh Nusantara dapat menghasilkan disintegrasi dan 
kebingungan dalam masyarakat penganut sebuah kepercayaan/agama 
lokal suku bangsa tersebut. 

Dan bagi pemerintah pusat, dalam hubungan dengan 
pelestarian kebudayaan, perlu terus dilindungi keberadaan sebuah 
agama lokal mengingat agama lokal menjadi sumber kebudayaan 
sebuah etnis lokal. Sedangkan bagi pemerintah daerah baik Tingkat I 
maupun Tingkat II, perlu memberikan berbagai fasilitas yang 
diperlukan dalam rangka menghormati eksistensi agama lokal, 
misalnya memberi fasilitas dalam penyelenggaraan upacara 
keagamaan, pendanaan yang mencukupi untuk pengembangan 
berbagai infrastruktur sosial ekonomi yang diperlukan untuk 
memperkuat eksistensi agama lokal tersebut. 

123 



Daftar Pustaka 

Bamba, John. 2004, Menyelamatkan Rumah yang Terbakar: Tantangan, 
Pilihan dan Strategi untuk Menghidupkan Kembali Warisan 
Budaya Dayak. Dalam Jurnal Dayakologi, Agama dan Budaya 
Dayak, Vol.I No.2 Juli 2004. Pontianak: Istitut Dayakologi, 
hal.69-86. 

Berger, Peter L. 1991, Langit Suci, Agama Sebagai Realitas Sosial, Jakarta: 
LP3ES. 

Koentjaraningrat, 1992 Metode-metode Penelitian Masyarakat. Jakarta: 
PTGramedia 

Mangkujati, Anjarani. 2003, Wadian Perempuan. Mencari Identitas Dayak 
Ma'anyan (Masa Kini). Dalam Budi Susanto, S.J. (ed) Politik 
dan Postkolonialitas di Indonesia,. Yogyakarta: Lembaga 
Studi Realino dan Penerbit Kanisius, hal. 205-266. 

Samaduda, Max dan M. Baiquni, 2000, Pranata/Lembaga Adat dan 
Organisasi Sosial. Dalam P.M. Laksono et.al. Menjaga Alam 
Membela Masyarakat. Komunitas Lokal dan Pemanfaatan 
Mangrove di Teluk Bintuni. Yogyakarta, LAF AOL Pustaka 
bekerja sama dengan PSAP UGM dan KONPHALINDO, hal. 
89-115. 

Schroeder, Ralph. 2002, Max Weber Tentang Hegemoni Sistem 
Kepercayaan. Yogyakarta: Kerja Sama Center for Critical Social 
Studies dan Penerbit Kanisius. 

Setiawan, Budiana. 2001, Umat Hindu Kaharingan, Bergabung dengan 
Hindu Dharma atau Memisahkan Diri? Makalah dalam Mata 
Kuliah Antropologi Agama, S2 Antropologi UL 

Wiardi, Didi. 2007, Bertahan untuk Tidak Gugur, Religi (Adat) 
Cigugur. Dalam Budi Susanto, S.J. (ed) Sisi Senyap Politik 
Bising. Yogyakarta: Lembaga Studi Realino dan Penerbit 
Kanisius, hal. 161-219. 

Yusnono, Paulus, ed.al. 2004 Agama Adat Orang Dayak di "Titik" 

124 

Degradasi. Dalam Jurnal Dayakologi: Agama dan Budaya Dayak, 
Vol.I No.2 Juli 2004. Pontianak: Institut Dayakologi, hal. 9-26. 



internet: 
1. http:/ /id.wikipedia.org/wiki/Kaharingan, diunduh tanggal 

31Maret2009 jam 14.00 
2. Sejarah Kaharingan, dalam 

http:/ /kaharingan.wordpress.com/2008/06/10/kaharingan­
bagian-01/, diunduh tanggal 31Maret2009 jam 14.10 

125 



EKSISTENSI MASYARAKAT HINDU TOLOTANG, SULAWESI 
SELATAN 

Oleh: Budiana Setiawan 

This article describes t/ IC existence of Hindu Tolotnng in Bugisnese 
society, whic/1 most of them nre do111iciled in Sidenreng Rappnng District, 
Sout/1 S11 /11wesi Province. Tolotang nt the firstly is the ancient local religion of 
Bugisnese thnt lwve been nffili11ted to Hindu since 1966, so lzave been known 
ns Hindu Tolotang now. Their option to nffili11te to Hinduism wns cnuserl by 
press11 res fro 111 other religious cu1111nu ni ties for several centuries. 

Despite affiliation to Hinduism, many ordinary people argwnent if 
there w11s 110 link between the Tolot11ng local religion and Hinduism, so the 
Hindus considered w11s inappropriate, especially when juxtaposed with the 
Balinese Hindus. However, b11sed 0 11 historical evidence in South 511/nwesi, 
11111i11ly fru111 the remains of non physicnl, shows the influence of Hinduis111 
into B11gisnese co111111un ity in t/1e pnst, such as the Dewata SeuwaE to 111ention 
the Gori, sew11 ta to mention gods, toponymy, believing the concept baliwindru 
(kar1110 pl111la), and the tradition of ancestor worship and veneration of rice 
plant. 

Tin ts, the decision of the /e11ders of Tolotang local religion to affiliate 
into Hi11 du is111 in 1966, actually /1ave the right foundation. The 
i111ple111rntntion of the difference:; between Hindu Tolotang and Hinduism 
co111 11111 nties from ot/1er ethnic groups are caused by the principles of desa 
(place), kn/a (time), al!d patra (situation and condition), also the differences 
expressing of t/1e concept of sntwa111 (obedience), shu11111 (greatness), and 
sund11m111 (be11uty) in Hinduis111 . 

Pengantar 
Di lndonesia terda pat beberapa etnis yang mempunyai 

kepercayaa n lokal dengan konsep ajaran yang jelas dan tradisinya 
masih dijalankan oleh masyara kat pendukungnya hingga seka rang, 
seperti: kepercayaan Kaharingan pada masyarakat Dayak, Aluk Todolo 
pada masyarakat Toraja, Tolota ng pada masyara kat Bugis, Kejawen 
pada masyarakat Jawa, Sunda Wiwitan atau Karuhunan pada 
masyaraka t Sunda, dan lain-lain . Namun dalam kenya taannya 
kepercayaa n-kepercayaa n lokal yang terdapat di dalam suku-suku di 
Indonesia kurang mend apa t perhatian pemerintah, dibandingkan 
dengan agama-agama resmi ya ng diakui oleh negara, seperti Islam, 

127 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Kristen, Katolik, Hindu, dan Buddha. Hal ini terbukti dengan tidak 
terdapatnya instansi yang menangani kepercayaan-kepercayaan lokal 
di Kementerian Agama. 

Tidak diakuinya kepercayaan-kepercayaan lokal setingkat 
dengan agama-agama resmi negara menyebabkan masyarakat yang 
tetap ingin mempertahankan kepercayaan lokalnya terpaksa 
berkompromi dengan berafiliasi ke salah satu dari agama-agama resmi 
negara. Hal yang menarik, banyak di antara penganut kepercayaan 
lokal tersebut yang memilih berafiliasi ke agama Hindu. Meskipun 
telah berafiliasi ke Hindu, mereka tetap mempraktikkan upacara­
upacara dari ajaran leluhurnya. Hal ini menyebabkan munculnya 
penggabungan nama antara kepercayaan lokal dengan agama Hindu, 
seperti: Hindu Kaharingan, Hindu Alukta, Hindu Tolotang, Hindu 
Kejawen, dan lain-lain. Di lain pihak, masyarakat awam masih 
beranggapan bahwa praktik-praktik upacara agama Hindu yang 
dianggap benar selama ini adalah praktik-praktik upacara yang 
mengacu pada penganut Hindu di Bali, sehingga implementasi tradisi 
Hindu di luar Bali dianggap salah. 

Salah satu kepercayaan lokal yang berafiliasi dengan agama 
Hindu yang hendak dipaparkan dalam tulisan ini adalah Hindu 
Tolotang pada masyarakat Bugis. Penganut Hindu Tolotang sebagian 
besar berdomisili di Kabupaten Sidemeng Rappang, Provinsi Sulawesi 
Selatan, dengan jumlah penganut sekitar 30 ribu jiwa (Roswanairah 
Kiran, 2005:54). 

Meskipun secara resmi telah berafiliasi ke agama Hindu, 
komunitas Hindu Tolotang masih mengalami permasalahan, baik yang 
disebabkan oleh faktor dari luar maupun dari dalam. Faktor dari luar, 
antara lain dalam menjalin hubungan sosial-keagamaan dengan 
penganut agama lainnya, terutama sesama komunitas Bugis yang pada 
umurnnya menganut agama Islam. Sedangkan faktor dari dalam, 
antara lain: mensinergikan ajaran agama Hindu dengan kepercayaan 
Tolotang, pendidikan agama Hindu untuk anak-anak mereka selaku 
generasi muda penerus tradisi Tolotang, dan lain-lain. 

Berdasarkan uraian tersebut di atas, muncul beberapa 
pertanyaan yang hendak dijelaskan dalam artikel ini, yaitu: 
1. Bagaimana hubungan sosial-keagamaan antara penganut Hindu 

Tolotang dengan umat agama lain, terutama dengan sesama 
komunitas Bugis yang pada umurnnya menganut agama Islam? 

2. Bagaimana mensinergikan antara ajaran kepercayaan Tolotang 
dengan agama Hindu? Apakah ada keterkaitan sejarah antara 

128 



ke pcrcayaan Tolotang denga n agama Hindu, sehingga dapat 
d igunakan sebaga i entry poin t Galan masuk) untuk mensinergikan 
ajara n kepercayaan Tolo tang dengan agama Hindu? 

3. Baga imana interaksi antara penganut Hindu Tolotang dengan 
umat Hindu pada umum nya? Bagaimana hubungannya dengan 
Pa ri sada Hindu Dharma Indonesia selaku lembaga yang membina 
kchid upan umat Hindu di Ind onesia? 

Gambaran Umum Lokasi Masyarakat Hindu Tolotang 
1. Kabupaten Sidenreng Rappang Selayang Pandang 

Kabupaten Sidenreng Rappang atau ya ng biasa disingkat 
Sidra p scca ra geografi.s terletak di bagian tengah Provinsi Sulawesi 
Selatan . Seca ra astronomis terl etak pada koordinat 3° 43' s.d. 4" 09' LS 
dan 119° 41 ' s.d . 120° 10' BT. Sebelah utara berbata san dengan 
Kabupaten Pinrang dan Kabu i->a ten Enrekang, sebelah timur dengan 
Kabupaten Luwu dan Kabupa ten Wajo, sebelah sela tan dengan 
Kabupaten Barru dan Kabupaten Soppeng, sebelah barat dengan 
Kabupaten Pinrang dan Kota madya Pare-Pare. Ibukota Kabupaten 
Sidenreng Rappang ad alah Pangkajene (termasuk dalam wil ayah 
Kecama tan MaritengngaE) yang berjarak 183 km dari Ka ta Madya 
Makassa r. 

i 
.;.AB ENREKA NG (-" KAB LU WU 

\ 

l 
\ 

KAB WAJO 

Gambar 2.3. Peta Wilayah Kabupaten Sidenreng Rappeng 

129 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Luas wilayah Kabupaten Sidenreng Rappang mencapai 
1.883,25 km2• Secara topografis kabupaten ini terletak pada ketinggian 
antara 10 m s.d. 1.500 m dari permukaan laut. Komposisi topografi 
daerah ini bervariasi, antara lain berupa wilayah datar seluas 879,85 
km2 (46,72%), berbukit seluas 290,17 km2 (15,43%), dan bergunung­
gunung seluas 712,81 km2 (37,85%) (Kabupaten Sidenreng Rappang 
dalam Angka 2008, BPS: 4). 

Jumlah penduduk Kabupaten Sidenreng Rappang mencapai 
248.769 jiwa, terdiri dari laki-laki 120.241 jiwa dan perempuan 128.528 
jiwa, dengan kepadatan penduduk mencapai 132 jiwa/ km2 (sensus 
tahun 2007). Secara administrasi Kabupaten Sidenreng Rappang 
terbagi atas 11 kecamatan, 38 kelurahan, dan 65 desa (Kabupaten 
Sidenreng Rappang dalam Angka 2008, BPS: 26). 

Berdasarkan agama yang dianutnya, sebagian besar penduduk 
Kabupaten Sidenreng Rappang beragama Islam (239.224 jiwa), disusul 
dengan Hindu (9.069 jiwa), dan Kristen (476 jiwa). Sedangkan 
penganut agama Buddha dan Kepercayaan kepada Tuhan YME tidak 
ada. Adapun uraian mengenai pemeluk agama Islam, Hindu, dan 
Kristen di tiap-tiap kecamatan adalah sebagai berikut. 

No 
1. 
2. 
3. 
4. 
5. 
6. 
7. 
8. 
9. 

10. 
11. 

Jumlah Penduduk Menurut Agama 
di Kabupaten Sidenreng Rappang 

Kecamatan Islam Kristen Hindu 
Panca Lautang 16.504 8 308 
Tellu LimpoE 19.069 6 2.119 
WatangPulu 24.515 36 1.023 
MaritengaE 37.897 261 2.008 
Baranti 25.764 21 393 
Panca Rijang 24.601 25 261 
Kula 10.375 23 105 
Sidenreng 13.623 15 1.860 
Pitu Riawa 23.136 5 716 
Dua PituE 25.694 65 195 
Pitu Riase 18.047 7 82 
Jumlah 239.224 476 9.069 

Jumlah 
16.820 
21.194 
25.576 
40.166 
26.178 
24.887 
10.503 
15.499 
23.856 
25.953 
18.136 
248.769 

(Kabupaten Sidenreng Rappang dalam Angka 2008, BPS: 83) 

130 



Eksistensi Masyarakat Hindu Tolotang , Sulawesi Selatan 

Mayoritas penduduk di Kabupaten Sidenreng Rappang adalah 
etnis Bugis. Sebagian besar penduduk bermatapencaharian di bidang 
pertanian. Lahan pertanian di kabupaten ini dikenal sangat subur, 
sehingga daerah ini disebut sebagai lumbung padi bagi Provinsi 
Sulawesi Selatan dan pemasok beras terbesar di Indonesia bagian 
timur. Sawah-sawah mendapat pengairan yang baik, sehingga dapat 
panen rata-rata tiga kali dalam setahun. ("Kabupaten Sidenreng 
Rappang," Profil Daerah Kabupaten dan Kola, Jilid 3, 2003: 539). 
Motto Kabupaten Sidenreng Rappang adalah "resopa tummangingi 
malomo nalatei pammase dewata", yang artinya: hanya dengan bekerja 
keras yang dilandasi dengan niat suci dan doa, rahmat Tuhan akan 
mudah tercurah ("Kabupaten Sidenreng Rappang, Profil Daerah 
Kabupaten dan Kata Jilid 3, 2003: 541). 

2. Kecamatan Tellu LimpoE 
Kecamatan Tellu LimpoE terletak di bagian selatan dari 

Kabupaten Sidenreng Rappang, dengan luas wilayah 103,20 km2. 
Sebelah utara berbatasan dengan Kecamatan Watang Pulu dan 
MaritengaE, sebelah timur dengan Kecamatan Sidenreng, sebelah 
selatan dengan Kecamatan Panca Lautang, dan sebelah barat dengan 
Kotamadya Pare-Pare. Jumlah penduduk di kecamatan ini mencapai 
23.351 jiwa, terdiri dari laki-laki 11.00'7 jiwa dan perempuan 12.344 
jiwa. Kepadatan penduduk mencapai 226 jiwa tiap km2. Kecamatan ini 
Tellu LimpoE terdiri dari sembilan desa/ kelurahan. 

Berdasarkan agama yang dianutnya, penduduk Kecamatan 
Tellu LimpoE terdiri dari penganut Islam (14.255 jiwa), Kristen (12 
jiwa), dan Hindu (6.907 jiwa).1 Adapun uraian mengenai pemeluk 
agama Islam, Hindu, dan Kristen di tiap-tiap desa/ kelurahan adalah 
sebagai bcrikut. 2 

1 Terdapat perbedaan data yang diperoleh dari Badan Pusat Statistik antara Kecamatan 
Tellu LimpoE dengan Kabupaten Sidenreng Rappang. Berdasarkan data dari Kecamatan 
Tellu LimpoE, jumlah penganut Hindu jauh lebih banyak (6 .907 jiwa) daripada data dari 
Kabupaten Sidenreng Rappang (2.119 jiwa). 

Menurut informasi dari Carnal Tellu LimpoE, jumlah penganut Hindu Tolotang 
mencapai 12 ribu orang, atau 60 % dari sekitar 23 ribu penduduk kecamatan. 

131 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

No 

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 

8. 

9. 

Jumlah Penduduk berdasarkan Agama 
di Kecamatan Tellu LimpoE 

Nama Desa/ Kelurahan Islam Kristen Hindu 

Massepe (kelurahan) 1.711 - -

Teteaji 1.859 - -

Amparita (kelurahan) 1.932 7 2.105 

Pajalele (kelurahan) 2.589 - 3 

Toddang Pulu 1.680 5 1.894 
(kelurahan) 

Arateng 1.564 - 665 

Teppo 1.465 - -

Baula (kelurahan) 348 - 2240 

Polewali 1.107 - -

Jumlah 14.255 12 6.907 

Jumlah 

2.709 

2.002 

3.567 

2.345 

3.440 

2.121 

1.421 

2.413 

1.177 

21.194 

(Kecamatan Tellu LimpoE dalam Angka 2008, BPS Kabupaten 
Sidenreng Rappang: 21-22) 

Dari jumlah tersebut dapat diketahui bahwa sebagian besar 
umat Hindu Tolotang terkonsentrasi di empat kelurahan/ desa, yaitu: 
Amparita, Toddang Pulu, Baula, dan Arateng. 

132 

KIC. WATAHO PULU 

( . 

') 

) 

L .... 
I .._.,, ..... ........ ( 

I 
.) 

•
LOKA919'1&..M ... YMAlll.Af - ·· 

Gambar 2.3. Peta Kecamatan Tellu LimpoE 



Deskripsi Ringkas Penganut Hindu Tolotang 
1. Sejarah 

Penganut Hind u To lo ta ng pada awalnya ada lah penganut 
kepe rcayaan Bugis Kuna ya ng semula tinggal di w ilayah Kerajaan 
Wajo. Pada awal a bad ke-17 Kerajaan Wajo dikalahka n oleh Sultan 
Alla udin dari Kesultanan Gowa. Setelah dikuasa i Kerajaa n Gowa, 
terj adi upaya Islamisasi, sehingga pada akhirnya Raja Wajo yang 
berna ma La Sangkuru Arung Ma ta, berhasil di-Islam-kan. La Sangkuru 
Arung Ma ta kemudian mengeluarkan perintah aga r seluruh rakyat 
Wajo untuk masuk ke aga ma Isla m. Sebagian besa r penduduk Wajo 
mematuhi perintah raja, na mun sebagian masyarakat ya ng tinggal di 
Wani tidak mau mengikuti perintah tersebut. Raja kemudian 
mengumumkan bahwa mere ka ya ng menolak perintah sa ng raja ha rus 
meningga lkan Kerajaan Wajo da n mencari tempat di lu ar w ilayah 
kerajaa n. Orang-orang ya ng tida k mau masuk agama Islam tersebut 
kemudian melarikan diri ke w ilayah Kerajaan Sidenreng, yang 
sebenarnya telah terlebih dahul u menerima Islam daripada Kerajaan 
Wajo. Di Kerajaan Sidenreng mereka diterima oleh Raja Sidenreng VII 
berna ma La Pattiroi, namun denga n syarat mematuhi perjanjian yang 
dibu at dengan sang raja, ya ng di sebut dengan perjanjian Mnppum 
0 111 ro1111 Sidenreng. Isi perjanjia n tersebut adalah bahwa masyarakat 
yang melarikan diri dari Wajo tersebut harus tetap mela kuka n ritual 
pema kaman dan pernikaha n secara Islam. Namun, di luar kedua 
ketentu an tersebut mereka di perbolehkan menjalankan adat-isti adat 
mereka sendiri. Mereka kemu d ian d iberi tempat tinggal di sebelah 
sela ta n pasar, dan selanjutnya disebut masyarakat Tolotang. Jstilah 
"Tolotang" muncul dari ucapa n raja ketika memanggil mereka, yaitu : 
"oliie re11g11 tolotange p11s11 re11ge (pa nggil mereka yang di sela tan pasar 
itu) ." Seja k perjanjian tersebut warga Tolotang pun terpa ksa mengikuti 
ketentuan tersebut, wa lau tid a k sesuai dengan keya kinan mereka. 
Perjanj ian tersebut mereka taati dari generasi ke generas i se lama 
ra tusa n tahun . 

Pada masa pendudu ka n Jepang terjadi peristiwa ya ng 
menya kitkan hati warga Tolota ng, yaitu ketika seorang ula ma muslim 
berna ma Imam Walatedong tid a k mau memakamkan seorang warga 
To lotan g yang meningga l. Ula ma tersebut beranggapa n bahwa wa rga 
Tolo tang tidak pernah menja la nkan kewajiban-kewajiban sebagai umat 
Is la m, seperti salat lima wa ktu , puasa di bulan Ramadhan, sa la t Jumat 
di masjid, dan lain-la in, sehin gga mereka tidak pantas dimakamkan 
seca ra ls la m. Sejak itu warga Tolotang tidak mau lagi mengikuti tradisi 

133 



Kearifan Lokal d1 Tengah Modernisasi 

pemakaman menurut aturan Islam dan menjalankan tradisinya sendiri. 
Namun pada saat itu pula warga Tolotang terpecah menjadi dua 
kelompok, yaitu Towani Tolotang dan Tolotang Benteng. Kelompok 
Towani Tolotang adalah kelompok yang tidak mau lagi mengikuti 
pernikahan dan pemakaman orang meninggal sesuai dengan aturan 
Islam dan mernilih menjalankan tradisinya sendiri, sedangkan 
kelompok Tolotang Benteng adalah kelompok yang tetap mengikuti 
ritual pernikahan dan pemakaman secara Islam. Kelompok Tolotang 
Benteng tetap mengikuti aturan Islam karena tidak mau melanggar 
perjanjian yang dahulu pemah dibuat oleh leluhur mereka dengan Raja 
Sidenreng VII, La Pattiroi. Namun meskipun secara formal mengaku 
Islam, mereka tidak melaksanakan Rukun Islam, seperti salat lima 
waktu, puasa di bulan Ramadhan, dan naik haji. Mereka juga 
mengembangkan tradisi dan upacara adat tersendiri, yang berbeda 
dengan kelompok Towani Tolotang (I Wayan Budha, 2005:13). 

Pada masa awal kemerdekaan RI, tepatnya tahun 1951-1957, di 
Sulawesi Selatan terjadi peristiwa pemberontakan DI/ TII. Para 
pemberontak ini bermaksud mendirikan negara Islam dan berupaya 
menyingkirkan kelompok-kelompok yang tidak sejalan dengan Islam. 
Warga Tolotang termasuk kelompok yang hendak disingkirkan oleh 
pemberontak DI/ TII tersebut. Banyak warga Tolotang yang dibantai, 
khususnya yang tinggal di Desa Otting, Kecamatan Pitu Riawa, 
sedangkan sebagian berhasil melarikan diri ke Amparita. Di Amparita 
warga Tolotang bergabung dengan TNI dengan menjadi pasukan suka 
rela untuk menumpas DI/ TII. Hal ini justru menyebabkan warga 
Tolotang diidentikkan memusuhi Islam. 

Pada masa pemberontakan PKI tahun 1965 masyarakat 
Tolotang dituduh sebagai anggota PKI. Hampir semua tokoh Tolotang 
ditangkap, sementara sebagian lagi lari dari Amparita menuju Pinrang. 
Selanjutnya, agar tidak dituduh sebagai anggota PKI, masyarakat 
Tolotang berusaha mendapatkan pengakuan agama dari pemerintah. 
Namun karena pemerintah tidak mengakui kepercayaan lokal sebagai 
agama, maka mereka diminta mernilih salah satu dari tiga agama, yatu: 
Islam, Kristen, dan Hindu. Berdasarkan Surat Keputusan Menteri 
Agama Urusan Perencanaan dan Pengawasan No. ste. 51/U.VII.66, 
tanggal 4 Juli 1966 menyatakan bahwa Towani Tolotang bukan agama, 
melainkan salah satu jenis aliran kepercayaan. Oleh karena itu untuk 
kepentingan perlindungan, bimbingan, dan pengembangan, 
seharusnya ditangani oleh Dinas Pendidikan dan Kebudayaan. Namun 
para uwata Towani Tolotang merasa keberatan dengan surat keputusan 

134 



tersebut. Akhirnya setelah mengadakan musyawarah, masyarakat 
Tolotang memilih berafiliasi ke agama Hindu. Alasannya, Hindu-lah 
yang dianggap mempunyai kesamaan dan kemiripan dengan ajaran 
Tolotang. Akhirnya, Departemen Agama memberi pengakuan dengan 
menurunkan Surat Keputusan Direktur Jenderal Bimas Beragama 
Hindu Bali/ Buddha No. 2 tahun 1966 pada tanggal 6 Oktober 1966. Isi 
pokok dari surat keputusan tersebut adalah menetapkan kepercayaan 
Tolotang sebagai salah satu sekte dari agama Hindu. Surat keputusan 
tersebut ditindaklanjuti dengan Surat Keputusan Direktur Jenderal 
Bimbingan Masyarakat Hindu dan Buddha Nomor 6 tahun 1966, 
tentang Pembinaan dan Penyuluhan terhadap Masyarakat Hindu 
Tolotang. Dengan surat keputusan tersebut masyarakat Tolotang dapat 
sedikit bernafas lega. Setelah berafiliasi dengan agama Hindu, 
kepercayaan Tolotang lebih dikenal dengan sebutan Hindu Tolotang. 
Namun perjuangan mereka ternyata belum berakhir, karena sebagian 
umat Islam menolak surat keputusan tersebut.3 

Desakan umat Islam untuk menolak surat keputusan tersebut 
pada akhirnya disetujui DPR--Gotong Royong Kabupaten Sidenreng 
Rappang, yang ditindaklanjuti dengan operasi militer, yang diberi 
nama mnliku sipakaenga (operasi untuk mengingatkan) dari Kodam 
Hasanuddin. Operasi ini bertujuan untuk mengembalikan masyarakat 
Tolotang kepada agama Islam (Hem Prasetia, Catatan Singkat tentang 
Sejarah Komunitas Tolotang, http://interseksi.org/ research/ research 
/chronicles. html, diunduh tanggal 1 April 2008, pukul 16.14). 
Meskipun demikian, operasi tersebut tidak terlalu berhasil. Hingga 
sekarang masyarakat Tolotang tetap bertahan dalam naungan agama 
Hindu dan dengan bimbingan Parisada Hindu Dharma Indonesia. 

2. Konsep Kepercayaan Towani Tolotang 
Kata Towani berasal dari struktur kata to yang berarti orang, 

dan wn11i yang merupakan nama sebuah kampung. Dengan demikian, 
town11i berarti orang yang berasal dari Wani, di Kabupaten Wajo. 
Sedangkan Tolotang berasal dari kata to yang berarti orang dan lotang 
berarti selatan. Dengan demikian Towani Tolotang berarti orang-orang 
yang berasal dari Desa Wani dan tinggal di sebelah selatan pasar (I 
Wayan Budha, 2005: 14). Ajaran Tolotang tidak dituliskan di dalam 

3 Konon dalam aksi penolakan tersebut, Direktur Jenderal Simas Hindu dan Buddha 
yang hendak berkunjung pun dicegat dan dilarang datang ke sana. 

135 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

kitab, melainkan disampaikan secara turun-temurun melalui tradisi 
lisan. Setelah berafiliasi ke Hindu, ajaran Tolotang melalui tradisi lisan 
tersebut dipadukan dengan ajaran Hindu yang didasarkan pada kitab­
kitab Weda. 

Masyarakat Towani Tolotang menyebut Tuhan Yang Maha Esa 
dengan sebutan Dewata Seuwae. Tempat suci bagi mereka terletak di 
Parinyameng, sebelah barat Pasar Amparita, di pusat Kecamatan Tellu 
LimpoE. Parinyameng adalah tempat makam leluhur masyarakat 
Tolotang, seorang wanita bernama lpabbere. Ia adalah tokoh yang lari 
dari Wajo dengan membawa kepercayaan Tolotang ke Sidenreng 
Rappang. Sebelum meninggal, Ipabbere berpesan agar penganut 
kepercayaan Tolotang membuat acara tahunan di Parinyameng yang 
disebut Sipulung, yang berarti "bertemu dan bersatu". Sampai 
sekarang setiap tahun, tepatnya pada pertengahan Januari, diadakan 
upacara Sipulung di makam Ipabbere. 

Hal yang sedikit berbeda antara kepercayaan Tolotang dengan 
filosofi Hindu adalah konsep mengenai reinkarnasi dan hari kiamat. 
Penganut Hindu Tolotang tidak percaya terhadap konsep reinkarnasi, 
namun mempercayai adanya hari kiamat, yang disebut dengan lino 
paimang. Meskipun demikian, penganut Hindu Tolotang mengenal 
konsep karma phala, yaitu perbuatan manusia yang akan dibalas, baik 
ketika masih hidup maupun di akhirat nanti. Konsep karma phala 
dalam bahasa Bugis disebut dengan baliwindru, berasal dari kata bali 
yang berarti "lawan" dan windru yang berarti "perbuatan". Dengan 
demikian baliwindru berarti "balasan terhadap perbuatan yang tidak 
baik". 

Di samping terdapat perbedaan konsep reinkarnasi dan hari 
kiamat, terdapat pula perbedaan implementasi ajaran Hindu dalam 
kehidupan sehari-hari antara umat Hindu Tolotang dengan umat 
Hindu pada umumnya, khususnya umat Hindu dari Bali. Perbedaan 
implementasi tersebut, antara lain: 
a. Salam terhadap sesama umat Hindu 

Antara sesama umat Hindu Tolotang ketika saling bertemu tidak 
menggunakan salam "Om Swastiastu." Ucapan salam yang mereka 
gunakan adalah "Salama", yaitu ucapan salam bagi masyarakat 
Bugis pada umumnya. Salam "Om Swastiastu" baru diucapkan 
ketika bertemu dengan sesama umat Hindu dari etnis lain. 

b. Tempat ibadah dan waktu sembahyang 

136 

Umat Hindu Tolotang tidak mengenal tempat beribadah secara 
khusus, seperti pura untuk umat Hindu etnis Bali atau mandhir 



Eks1stensi Masyarakat Hindu Tolotang , Sulawesi Selatan 

untuk umat Hindu etnis India. Tempat sembahyang bagi umat 
Hindu Tolotang adalah rumah adat-rumah adat milik para uwata, 
yang sering disebut sebagai bola lampoE. Di rumah para uwata ini 
pula yang mereka pergunakan sebagai tempat pembinaan agama 
bagi generasi muda. Penggunaan rumah-rumah milik para uwata 
untuk tempat beribadah ini menunjukkan adanya keterikatan 
yang kuat antara umat Hindu Tolotang dengan para uwata. 
Berkaitan dengan waktu sembahyang, umat Hindu etnis Bali 
misalnya, mempunyai waktu khusus untuk bersembahyang di 
pura secara periodik, yaitu setiap purnama dan tilem, sedangkan 
umat Hindu etnis India mempunyai waktu khusus untuk 
bersembahyang setiap minggu sekali di mandhir. Sebaliknya, 
umat Hindu Tolotang tidak mempunyai waktu khusus untuk 
sembahyang di rumah-rumah para uwata. Mereka dapat datang ke 
rumah para uwata kapan saja, baik ketika ada penyelenggaraan 
upacara maupun ada kepentingan pribadi yang bersangkutan. 

c. Etika dalam pelaksanaan ibadah 
Terdapat perbedaan etika dalam melaksanakan ibadah antara 
umat Hindu Tolotang dengan umat Hindu asal Bali. Bagi umat 
Hindu dari Bali, terdapat larangan bagi orang yang sedang 
mengalami cuntaka untuk memasuki pura. Orang yang 
digolongkan cuntaka, antara lain: wanita yang sedang menstruasi, 
wanita yang masih dalam masa nifas setelah melahirkan/ 
keguguran, dan orang-orang yang baru saja berduka karena ada 
kerabat dekatnya yang meninggal dunia. Pada umat Hindu 
Tolotang tidak ada larangan seperti itu. Semua orang, bagaimana 
pun kondisinya, tetap diperkenankan untuk datang mengikuti 
upacara-upacara. 

3. Uwata 
Pimpinan umat Hindu Tolotang disebut dengan uwata. Para 

uwata selain bertugas sebagai pimpinan umat Hindu Tolotang, juga 
bertugas sebagai pembina sosial keagamaan dan pemimpin upacara 
keagamaan. Kata uwata berasal dari kata uwa dan ta. Uwa adalah 
panggilan untuk orang yang dituakan, baik laki-laki maupun 
perempuan, sedangkan ta adalah partikel yang berarti menguatkan 
kata uwa di depannya. Dalam ha! ini sebutan uwata hanya berlaku bagi 
komunitas Hindu Tolotang, sedangkan masyarakat Islam di Sidemeng 
Rappang, khususnya komunitas Tolotang Benteng, hanya mengenal 
sebutan uwa untuk pemimpin komunitas adatnya. Dengan kata lain, 

137 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

mereka tidak mengenal istilah uwata. Pada saat ini di Kabupaten 
Sidenreng Rappang terdapat sekitar 30 orang uwata untuk umat Hindu 
Tolotang. 

Foto 2.6 Salah satu rumah uwata di Amparita, Kecamatan Tellu LimpoE 

Penentuan dan pengangkatan seorang uwata, yang paling 
diutamakan adalah berdasarkan keturunan. Seorang uwata yang sudah 
berusia lanjut biasanya telah menunjuk salah seorang anaknya untuk 
menggantikannya menjadi uwata kelak setelah meninggal. Meskipun 
demikian, penentuan tersebut tetap didasarkan pada keputusan dalam 
musyawarah adat masyarakat Hindu Tolotang. Hal yang menarik pada 
masyarakat Hindu Tolotang adalah tidak ada uwata yang ditunjuk 
menjadi ketua atau pimpinan di antara sesama uwata. Semua uwata 
mempunyai kedudukan yang sejajar.4 

Meskipun cukup banyak penganutnya di Kecamatan Tellu 
LimpoE, namun tidak terdapat bangunan ibadah bagi umat Hindu 
Tolotang. Hal ini disebabkan dalam konsep yang diyakini umat Hindu 
Tolotang, untuk bersembahyang kepada Tuhan tidak diperlukan 
tempat ibadah seperti halnya masjid untuk umat Islam atau gereja 
untuk umat Kristiani. Sebagai gantinya, mereka menggunakan rumah­
rumah para uwata untuk beribadah atau melakukan pembinaan agama. 
Sebagai perbandingan, umat Islam di Kecamatan Tellu LimpoE 
memiliki 17 masjid dan 2 mushola. 

4 Meskipun tidak mengakui hierarki kepemimpinan para uwata, secara informal salah 
seorang uwata bernama Wa Longa dianggap sebagai tetua para uwata masyarakat 
Hindu Tolotang. 

138 



Eksistensi Masyarakat Hindu Tolotang , Sulawesi Selatan 

Banyaknya Tern pat lbadah menurut Desaf Kelurahan 
d" K T 11 L" E I ecamatan e u impo 

N Desa/ Kelurahan Masj Mushol Gereja Pura/ Kuil 
0 id a 

1. Massepe (kelurahan) 2 - - -

2. Teteaji 3 1 - -

3. Amparita (kelurahan) 3 - - -

4. Pajalele (kelurahan) 3 1 - -
5. Toddang Pulu (kelurahan) 2 - - -

6. Arateng 2 - - -
7. Teppo 2 - - -

8. Baula (kelurahan) - - - -

9. Polewali - - - -

Jumlah 17 2 - -

(Kecamatan Tellu LimpoE dalam Angka 2008, BPS Kabupaten 
Sidemeng Rappang: 21-22) 

Umat Hindu Tolotang juga memiliki tempat bermusyawarah 
bagi para uwata dan pengurus umat, yang disebut dengan Balai 
Masyarakat Amparita. Bila ada sesuatu hal yang perlu diputuskan, 
misalnya menentukan jatuhnya hari pelaksanaan Upacara Sipulung, 
maka para uwata akan bermusyawarah di balai tersebut. Balai ini 
terletak di wilayah Kelurahan Amparita. 

Foto 2.7 Balai Masyarakat Amparita, tempat musyawarah 
umat Hindu Tolotang 

139 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Dalam keseharian umat Hindu Tolotang tidak terlihat aktivitas 
persembahyangannya. Hal ini dikarenakan persembahyangan sehari­
hari diserahkan kepada para individu masing-masing. 
Persembahyangan secara umum baru terlihat pada saat pelaksanaan 
upacara besar, seperti upacara Sipulung di Parinyameng. 

4. Upacara Sipulung 
Upacara Sipulung dilaksanakan setiap tahun sekali, tepatnya 

setiap bulan Januari, namun hari dan tanggalnya baru ditentukan 
beberapa minggu sebelumnya berdasarkan kesepakatan para uwata. 
Secara harafiah kata Sipulung berarti berkumpul, bersatu bersama. 
Memang dalam pelaksanaannya ribuan umat berdatangan, baik yang 
tinggal di Kabupaten Sidemeng Rappang maupun yang telah 
merantau ke kota-kota lain, berkumpul menjadi satu untuk mengikuti 
upacara ini. 

Foto 2.8 Umat Hindu Tolotang yang datang dari luar kota 
dengan berbagai jenis kendaraan 

Kriteria penetapan Upacara Sipulung adalah menentukan hari 
baik berdasarkan sistem kalender kuno yang terdapat pada Lontara 
Pacenga. Lontara Pacenga juga digunakan untuk penentuan upacara 
perkawinan, pertanian, dan lain-lain. Lontara berarti naskah dari daun 
lontar, sedangkan Pacenga berarti diterawang. Dalam hal ini yang 
diterawang adalah peristiwa-peristiwa alam dan cuaca yang terjadi 
selama satu pariama atau delapan tahun. Penerawangan selama 
delapan tahun tersebut kemudian digunakan sebagai patokan 
penentuan berbagai upacara pada masyarakat Hindu Tolotang, seperti 
pertanian, perkawinan, dan lain-lain. 

140 



Eksistensi Masyarakat Hindu Tolotang, Sulawesi Selatan 

Foto 2.9 Berduyun-duyun berangkat menuju Parinyameng 

Upacara Sipulung dipusatkan di Parinyameng, Kecamatan 
Tellu LimpoE, Kabupaten Sidenreng Rappang, yang terletak sekitar 
tiga kilometer di sebelah barat Pasar Amparita. Parinyameng berasal 
dari kata pari yang berarti susah dan nyameng yang berarti senang. 
Dengan demikian, Parinyameng berarti bersusah-susah terlebih 
dahulu, baru kemudian bersenang-senang. Parinyameng sendiri 
adalah tempat makam Ipabbere, seorang wanita leluhur masyarakat 
Hindu Tolotang. Upacara ini memang diwujudkan dalam bentuk 
ziarah ke Makam Ipabbere, namun inti dari upacara ini adalah 
mengucapkan rasa syukur atas karunia yang diberikan oleh Dewata 
SeuwaE (Tuhan Yang Maha Esa), serta memohon perlindungan dan 
anugerah dalam menghadapi masa-masa yang akan datang. 

Upacara Sipulung mulai dilaksanakan pada pagi, sekitar pukul 
08.00 WIT A. Sebelum pukul 08.00 WIT A ribuan umat telah berkumpul 
di lapangan parkir dan halaman-halaman rumah penduduk di depan 
Pasar Amparita. Mereka bersiap-siap akan melakukan ritual berjalan 
kaki menuju Makam Ipabbere di Parinyameng, yang berjarak sekitar 
tiga kilometer di sebelah barat Pasar Amparita, melalui jalan-jalan desa 
yang sempit. Kaum wanita mengenakan kain batik untuk bawahan, 
kebaya untuk atasan, dan sarung untuk dililitkan di pinggang. 
Sedangkan kaum pria mengenakan sarung, kemeja, dan peci. Sepintas 
pakaian untuk kaum pria sama seperti yang umum dipakai oleh umat 
muslim ketika beribadah ke masjid. 

141 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Ritual berjalan kaki menuju makam dimulai sekitar pukul 9.00 
WIT A. Anak-anak pun diikutsertakan orangtuanya berjalan kaki 
menuju Parinyameng. Karena banyaknya orang yang berjalan kaki, 
jarak sekitar tiga kilometer tersebut harus ditempuh sekitar satu jam. 

Foto 3.0 Pelaksanaan Upacara Sipulung di Parinyameng 

Areal makam tersebut terletak di dalam hutan kecil dengan 
luas sekitar dua hektar. Di dalam areal makam ini hanya para uwata 
dan sebagian umat yang bertugas dalam upacara yang diperkenankan 
untuk masuk. Sarana upacara yang digunakan dalam upacara di 
makam disebut dengan bakultepa, yang terdiri dari: air, minyak, sirih, 
pinang, kain, kapas, dan api. Para tamu undangan dan umat yang 
tidak tertampung di dalam areal makam duduk-duduk di tempat yang 
telah disediakan di luar areal makam. Hal yang menarik, meskipun 
melibatkan ribuan umat dan mengundang para pejabat, di tempat 
upacara sama sekali tidak ada sambutan-sambutan seremonial dari 
pejabat pemerintah maupun tokoh-tokoh umat Hindu Tolotang. 

Dalam rangkaian Upacara Sipulung juga diadakan permainan 
masempek, yaitu saling menendang lawan. Permainan ini hanya 
melibatkan anak laki-laki saja, tidak melibatkan orang dewasa. 
Tujuannya adalah memupuk rasa keberanian dan sportivitas pada diri 
anak laki-laki. Dalam permainan ini, dua orang anak laki-laki yang 
sepadan, baik umur maupun ukuran fisiknya, saling berhadap­
hadapan dalam jarak beberapa meter. Beberapa orang lelaki dewasa 
bertindak sebagai wasit yang mengawasi permainan ini. Setelah salah 
seorang wasit memberi aba-aba mulai, mereka berlari menyongsong 
lawan dan saling menendang. Adegan berlari dan saling menendang 
ini biasanya dilakukan sebanyak tiga kali. Setelah selesai melakukan 

142 



Eksistensi Masyarakat Hindu Tolotang, Sulawesi Selatan 

permainan ini kedua orang anak yang bertanding kemudian saling 
berjabat tangan. Dalam permainan ini tidak ditentukan siapa yang 
menang clan yang kalah. 

Foto 3.1 Pertandingan masempek 

Upacara Sipulung berakhir sekitar pukul 13.00 WITA. Umat 
kemudian membuka bekal makan siang yang dibawa dari rumah. 
Mereka pun saling berbagi makanan dengan sesama umat yang duduk 
di sekitarnya, walaupun barangkali tidak saling mengenal. Tampak 
terasa suasana kebersamaan clan kesatuan di antara umat, seperti nama 
upacaranya, Sipulung. 

Selain di Parinyameng, ada beberapa tempat suci lainnya bagi 
umat Hindu Tolotang, antara lain: Bulawe di Kabupaten Wajo, 
Bacukiki di Kotamadya Pare-Pare, Oting di Kecamatan Pitu Riawa, clan 
Pajakan di Kecamatan Tellu LimpoE. 

5. Upacara Daur Hidup 
Masyarakat Hindu Tolotang mengenal rangkaian upacara yang 

berkaitan dengan kehidupan manusia, dimulai sejak dari kandungan 
hingga meninggal. Upacara-upacara tersebut, antara lain: 
a. Macera wetang! macera otang (upacara kehamilan). 

Upacara ini diselenggarakan ketika bayi masih berada di dalam 
kandungan dalam usia antara 5-9 bulan) 

b. Macera anak (upacara kelahiran, yaitu satu hari setelah bayi lahir). 

c. Mandisalo (upacara hari ke-7 setelah bayi lahir) 

d. Masunah (upacara sunatan bagi anak laki-laki menjelang remaja) 

143 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisas1 

Tradisi upacara masunah ini tampaknya merupakan pengaruh dari 
agama Islam. 

e. Palaisulara/ palaiwaju (upacara akil baliq) 
Upacara akil baliq untuk anak laki-laki disebut dengan palaisulara, 
sedangkan untuk perempuan disebut dengan palaiwaju. 

f. Perkawinan 
Upacara perkawinan terdiri dari dua tahap, yaitu: Ipasiala (ijab 
kabul) dan Ipaboting (pesta pernikahan). Upacara ipasiala biasanya 
dilaksanakan di rumah para uwata. Dalam hal ini uwata yang 
ditempati rumahnya bertindak sebagai penghulu yang 
mengawinkan kedua mempelai. Selanjutnya, upacara ipaboting 
diselenggarakan di rumah mempelai. 

g. Meninggal dunia 

Ketika seseorang meninggal dunia, maka sebelum dimakamkan 
jenazah harus dimandikan terlebih dahulu. Cara memandikan 
jenazah orang Hindu Tolotang pada prinsipnya sama dengan 
orang Islam, hanya doa-doanya yang berbeda. Doa-doa untuk 
memandikan orang Islam menggunakan bahasa Arab, sedangkan 
untuk orang Hindu Tolotang menggunakan bahasa Bugis. Apabila 
ada orang Hindu Tolotang yang meninggal dunia, maka 
keluarganya membuatkan tangga sementara melalui jendela 
rumah. Tangga itu digunakan untuk mengeluarkan jenazah 
setelah ketika akan dikubur. Setelah jenazah dikubur, tangga itu 
dibongkar kembali. Tujuannya adalah supaya arwah orang yang 
meninggal tidak kembali ke rumah. Arwah tidak dapat masuk ke 
rumah karena tangga untuk masuk (melalui jendela) sudah tidak 
ada. Berbeda halnya dengan umat Islam, yang mana jenazah harus 
sudah dimakamkan sebelum 24 jam, pada penganut Hindu 
Tolotang jenazah boleh dimakamkan setelah lebih dari 24 jam 
meninggal, tergantung kesepakatan pihak keluarga. 
Upacara untuk orang yang meninggal dunia dilakukan dalam 
beberapa tahap, dimulai pada hari ke-3, ke-7, ke-40, dan yang 
terakhir hari ke-100 hari, yang disebut dengan matampung. Dalam 
upacara Matampung, makam sudah boleh dipasangi batu nisan. 

Eksistensi Penganut Hindu Tolotang 
1. Status Keagamaan 

Meskipun telah menyatakan diri bernaung di bawah agarna 
Hindu, banyak rnasyarakat awarn yang masih mengkategorikannya 

144 



'' t le c 

sebagai penganut kepercayaan. Hal ini tampak pada hasil catatan 
sensus penduduk tahun 2000, yang menyebutkan bahwa pemeluk 
Hindu hanya 1.479 orang, sedangkan sisanya pada kolom agama 
dalam KTP-nya hanya disebutkan "lain-lain". Hal ini tidak terlepas 
dari pandangan masyarakat luas yang menganggap tidak ada 
keterkaitan sama sekali antara kepercayaan Tolotang dengan agama 
Hindu, sehingga mereka tidak sepantasnya dikategorikan beragama 
Hindu. 

Sebagian masyarakat menganggap kepercayaan Tolotang 
masih sebagai salah satu aliran penghayat kepercayaan kepada Tuhan 
Yang Maha Esa. Kondisi 1m menyebabkan dalam sarasehan 
antarorganisasi penghayat kepercayaan kepada Tuhan Yang Maha Esa, 
komunitas Hindu Tolotang masih diundang sebagai peserta. 
Sebaliknya, dalam rangka pembinaan, Direktur Jenderal Bimbingan 
Masyarakat Hindu pernah mengadakan pertemuan dengan etnis-etnis 
penganut kepercayaan lokal yang berafiliasi ke Hindu pada bulan 
Oktober 2009 di Surabaya. Tujuan dari pertemuan tersebut adalah 
untuk menyampaikan bahwa Direktorat Jenderal Bimbingan 
Masyarakat Hindu mempunyai kewajiban untuk membina seluruh 
umat Hindu di Indonesia, tanpa membedakan latar belakang etnisnya. 
Di samping itu dinyatakan bahwa di dalam Hindu dikenal prinsip desn, 
kala, patra (tempat, waktu, dan keadaan), yang memungkinkan 
terjadinya perbedaan ritual Hindu berdasarkan tradisi etnis setempat 
(Dirjen Hindu: Tak Ada Hindu Kaharingan, Kamis 15 Oktober 2009, 
http://www.antaranews.com/ berita/1255599192/ dirjen-hindu-tak­
ada-hind u-kaharingan, diunduh tanggal 22 }uni 2010 jam 8.03). 

Ditilik dari Iatar belakang sejarahnya, Pulau Sulawesi memang 
tidak memiliki catatan sejarah pada masa Hindu-Buddha. Tinggalan 
bendawi (tangible) masa Hindu-Buddha di Sulawesi pun hampir tidak 
ada. Meskipun demikian, tinggalan nonbendawi (intangible) Hindu­
Buddha masih banyak ditemukan pada tradisi-tradisi yang dilakukan 
masyarakatnya, seperti tradisi penghormatan terhadap alam. 5 Adanya 
sisa-sisa pengaruh Hindu terhadap masyarakat Bugis di Sulawesi 
Selatan ditunjukkan dengan beberapa bukti sebagai berikut: 
a. Penggunaan kata-kata/ istilah yang berkaitan dengan Hindu, 

yaitu: 

5 Di dalam agama Hindu, penghormatan terhadap alam merupakan bagian dari ajaran 
Tri Hita Karana , yaitu hubungan yang harmonis antara manusia dengan Tuhan , 
manusia dengan manusia, dan manusia dengan alam semesta. 

145 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

• Sewata dalam bahasa Bugis yang artinya sama dengan kata 
dewata dalam agama Hindu. 

• Dewata SeuwaE sebagai sebutan kepada Tuhan Yang Maha 
Esa berasal dari kata Saiwa atau Siwa. 

b. Toponimi (nama tempat) yang berkaitan dengan Hindu, yaitu: 
• Di sebelah barat Kelurahan Amparita, Kecamatan Tellu 

LimpoE terdapat desa bemama Desa Siwa. 
• Di Kabupaten Luwu Timur terdapat kota yang bemama Bumi 

Batara Guru. Batara Guru dalam konsep Hindu adalah leluhur 
yang melahirkan dan mengadakan kita. Dalam konsep 
masyarakat Bugis, Batara Guru diyakini sebagai nenek moyang 
raja-raja di Sulawesi Selatan. Selain Batara Guru, kata batara 
juga banyak digunakan oleh masyarakat Bugis, yang berarti 
pelindung. Batara Guru juga merupakan sebutan Tuhan bagi 
masyarakat Luwu. 

c. Bangunan peninggalan bersejarah 
Di Gunung Bawakaraeng, bagian selatan Provinsi Sulawesi 
Selatan, terdapat peninggalan berupa batu-batu tegak, yang 
diperkirakan adalah lingga, lambang dari Dewa Siwa. 

d. Tradisi 
• Konsep orientasi pemujaan di dalam agama Hindu tidak 

hanya semata-mata ditujukan kepada Tuhan, tetapi juga 
kepada leluhur. Pemujaan terhadap Tuhan dengan segala 
manifestasinya disebut dengan dewa yadnya, sedangkan 
pemujaan terhadap leluhur disebut dengan pitra yadnya. 
Konsep ini sejalan dengan kepercayaan Tolotang yang 
menekankan pentingnya pemujaan kepada leluhur. 

• Masyarakat Bugis masih menghormati tanaman padi. 
Kekuasaan Tuhan pada tanaman padi dipersonifikasikan 
sebagai Sangia Seri, yang artinya sama dengan Sang Hyang 
Sri (Dewi Padi). 

Pandangan masyarakat luas yang menganggap tidak ada keterkaitan 
antara kepercayaan Tolotang dengan agama Hindu, sehingga tidak 
sepantasnya dikategorikan beragama Hindu, justru ditentang oleh para 
uwata. Hal ini cukup beralasan karena pada dasamya filosofi 
kepercayaan Tolotang sama dengan agama Hindu. Adapun berbedaan 
bentuk upacara antara penganut Hindu Tolotang dengan penganut 
Hindu di Bali lebih disebabkan oleh perbedaan dalam 

146 



mengekspresikan ajaran satwmn (ketaatan), siwam (keagungan), dan 
sundaram (keindahan). 

Menurut Sunarto Ngate, ketua Parisada Hindu Dharma 
Indonesia (PHDI) Kabupaten Sidenreng Rappang, masyarakat 
Tolotang memilih berafiliasi ke Hindu karena agama Hindu dapat 
memahami kepercayaan Tolotang dan sebaliknya, kepercayaan 
Tolotang memahami Hindu. Di samping itu, penganut kepercayaan 
Tolotang juga merasa memiliki keterkaitan dengan agama Hindu, yaitu 
pada masa lampau Kepulauan Nusantara pernah dikuasai agarna 
Hindu dan Buddha. Dengan demikian, leluhur mereka pun adalah 
orang-orang penganut Hindu . Dengan demikian, bila ada yang 
menyatakan bahwa penganut kepercayaan Tolotang dipaksa masuk 
Hindu, maka ha! itu dianggap mencederai keputusan para tokoh 
Tolotang yang telah memperjuangkan kepercayaannya untuk rnasuk 
ke Hindu. 

Hal yang sedikit berbeda antara kepercayaan Tolotang dengan 
filosofi Hindu adalah konsep mengenai reinkarnasi dan hari kiamat. 
Penganut Hindu Tolotang tidak percaya terhadap konsep reinkarnasi, 
namun mempercayai adanya hari kiamat, yang disebut dengan Lino 
Paimang. Kedua konsep ini tampaknya merupakan hasil pengaruh dari 
agama Islam, karena selama ratusan tahun mereka diharuskan 
mengikuti kaidah-kaidah Islam. Meskipun demikian, penganut Hindu 
Tolotang rnengenal konsep karma phala, yaitu perbuatan rnanusia yang 
akan dibalas, baik ketika masih hidup maupun di akhirat nanti . 
Konsep karma phala dalarn bahasa Bugis disebut dengan baliwindru, 
berasal dari kata bali yang berarti lawan dan windru yang berarti 
perbuatan. Dengan demikian ba/iwindru berarti "lawan atau balasan 
terhadap perbuatan." 

Menurut Dharmayasa, pengurus PHDl Provinsi Sulawesi 
Selatan, tidak terdapatnya konsep reinkamasi dan dikenalnya konsep 
hari kiamat pada kepercayaan Tolotang menunjukkan adanya mata 
rantai yang putus dan perlu dicari benang merahnya kembali. Para 
pengurus PHDI Provinsi Sulawesi Selatan, yang pada umumnya 
berasal dari etnis Bali, meyakini bahwa pada awalnya penganut 
kepercayaan Tolotang mengenal konsep reinkarnasi dan moksa. 
Namun konsep-konsep tersebut direduksi rnenjadi manusia hidup 
hanya sekali saja dan rnengenal hari kiarnat karena selarna beratus­
ratus tahun mereka harus mengikuti tradisi Islam. 

Kesulitan lain adalah persebaran penganut Hindu Tolotang 
tidak bers ifat diaspora, melainkan terpusat. Mereka terikat pada para 

147 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

uwata dan lokus ritual yang dipusatkan di Amparita dan sekitamya. 
Pemeluk Hindu Tolotang yang tinggal di daerah-daerah yang jauh dari 
Sidemeng Rappang tidak dapat membuat pranata keagamaan yang 
baru, seperti mengangkat pimpinan spiritual dan membuat tempat 
peribadatan baru. Di sisi lain, penganut Hindu Tolotang bersifat sangat 
terbuka terhadap modernisasi. Dalam ajaran Hindu Tolotang tidak ada 
larangan khusus terhadap penerapan kemajuan dan modernisasi. Bagi 
masyarakat Hindu Tolotang, ajaran Tolotang hanya terbatas pada 
sikap dan kepercayaan ritual, tidak sampai membatasi umat dalam 
menerima pengaruh kemajuan dan moderninasi. Walaupun sudah 
maju dan modem, sepanjang kepercayaan dan ritual tetap terjaga, 
seseorang tidak akan kehilangan maknanya sebagai orang Tolotang. 

2. Pendidikan Agama 
Sebelum berafiliasi ke dalam agama Hindu, sistem pembinaan 

kepercayaan Tolotang terhadap generasi muda dilakukan di rumah 
para uwata. Dalam hal ini para orangtua mendatangi rumah para uwata 
sambil membawa serta anak-anaknya. Di rumah para uwata inilah, 
nasihat-nasihat berdasarkan ajaran Tolotang diberikan secara lisan 
kepada anak-anak. Setelah berafiliasi ke agama Hindu, pendidikan 
agama untuk generasi muda semestinya diambil alih oleh institusi 
pendidikan di sekolah. 

Meskipun telah resmi memeluk agama Hindu sejak tahun 
1966, pendidikan agama Hindu untuk anak-anak sekolah pada masa 
lalu masih menjadi kendala, karena belum tersedianya guru agama 
Hindu. Guru agama Hindu baru masuk pada tahun 1982. Mereka 
adalah warga transmigran asal Bali di Kabupaten Luwu, Sulawesi 
Selatan. Jumlah guru agama ketika itu juga masih sangat kurang, yaitu 
hanya sekitar 10 orang. Hal ini berakibat pada banyaknya anak sekolah 
yang tidak mendapatkan pelajaran agama Hindu. Sebagai gantinya, di 
ijazah mereka tertera beragama Islam, meskipun tidak pemah 
mengikuti pelajaran agama Islam. Banyak pula anak-anak yang nilai 
pelajaran agamanya kosong. 

Untuk memenuhi kebutuhan akan guru agama Hindu, 
masyarakat Tolotang mengirimkan beberapa orang pemuda setempat 
untuk dididik di Sekolah Tinggi Agama Hindu (STAH) Negeri 
Denpasar, Bali. Di sekolah tinggi tersebut mereka dididik untuk 
menjadi tenaga pengajar agama Hindu. Setelah selesai kuliah, mereka 
kemudian ditempatkan di beberapa sekolah di Kabupaten Sidemeng 
Rappang. Untuk sementara sampai saat ini satu orang guru mengajar 

148 



mu rid· muud dari beberapa sekolah sekaligus. Setelah berhasil 
mendidik tenaga pengajar agama Hindu pada tahap awal ini, tahap 
selanjub1ya secara periodik tetap dilakukan perekrutan pemuda 
setempat untuk dididik sebagai tenaga pengajar di STAH Denpasar, 
Bali, maupun STAH Mataram, Lombok, Nusa Tenggara Barat. Dengan 
demikian regenerasi tenaga pengajar agama Hindu tetap berjalan. 
(Data Calon Mahasiswa IHDN Hindu Alukta dan Hindu Tolotang, 
Sulawesi Selatan, Tahun 2007. Media Hindu eclisi 40, Juni 2007). 

Meskipun terdapat perbeclaan filosofi antara kepercayaan 
Tolotang dengan agama Hindu, kurikulum yang cliberikan disamakan 
dengan kurikulum agama Hindu secara umum, termasu k di antaranya 
diperkenalkan dengan konsep reinkarnasi dan moksa (penyatuan 
atman/ roh clengan Tuhan). Hal ini climaksuclkan agar pemahaman 
filosofi agama Hindu relatif sama antara eh1is satu dengan etnis yang 
lain. Mereka juga cliperkenalkan dengan mantram Tri Sanclhya, yaitu 
man tram yang digunakan untuk persembahyangan tiga kali sehari clan 
diberlakukan untuk seluruh umat Hindu dalam lingkup nasional di 
Indonesia. Namun sebelum mengenal sembahyang Tri Sanclhya, 
penganut Hindu Tolotang telah mempunyai cara sembahyang sendiri, 
yaitu bercliam diri untuk mengingat Tuhan pada saat pergantian waktu 
dari pagi ke siang, siang ke sore, dan sore ke malam. Isi cloa tersebut 
aclalah bersyukur kepada Tuhan Yang Maha Esa, mengucapkan terima 
kasih, dan mohon keselamatan. Doa-cloa tersebut cliucapkan dalam 
hati, bukan dengan ucapan dari mulut. Dalam bersembahyang mereka 
juga ticlak menggunakan media tertentu, seperti: clupa, ratus, bunga, 
dan lain-lain. Sembahyang dapat dilakukan dengan posisi duduk 
maupun bercliri. 

Di samping terclapat perbedaan konsep reinkarnasi clan hari 
kiamat, terdapat perbedaan-perbedaan implementasi ajaran Hindu 
dalam kehidupan sehari-hari antara urnat Hindu Tolotang dengan 
umat Hindu pada umumnya, khususnya umat Hindu dari Bali, seperti 
salam terhadap sesarna umat Hindu, tempat ibadah, dan etika dalam 
persembahyangan. Dalam ha! mengucapkan salam terhadap sesama 
umat Hindu Tolotang ketika saling bertemu, tidak menggunakan kata 
"Om Swastiastu", melainkan"Salamo", yang merucapan ucapan salam 
bagi masyarakat Bugis pada umumnya. Salam "Om Swastiastu" baru 
diucapkan ketika bertemu dengan umat Hindu dari etnis lainnya. 
Dalam hat tempat ibaclah, Hindu Tolotang tidak menggunakan tempat 
beribadah secara khusus, rnelainkan menggunakan rumah adat-rumah 
aclat milik para uwata. Demikian pula apabila umat Hindu etnjs Bali, 

149 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

mempunyai waktu khusus untuk bersembahyang di pura setiap 
purnama dan tilem (bulan mati), Hindu Tolotang tidak mempunyai 
waktu khusus untuk sembahyang di rumah-rumah para uwata. Dalam 
hal larangan yang hams dipatuhi, penganut Hindu etnis Bali 
mempunyai larangan bagi orang yang sedang mengalarni cuntaka 
(wanita sedang menstruasi atau nifas dan orang-orang yang sedang 
berduka karena kerabat dekatnya meninggal dunia). Sebaliknya, umat 
Hindu Tolotang tidak mengenal larangan-larangan seperti itu. Semua 
orang, bagaimana pun kondisinya, tetap diperkenankan untuk datang 
mengikuti upacara-upacara. 

Perbedaan implementasi tersebut pada hakikatnya ditanggapi 
oleh Parisada Hindu Dharma Indonesia sebagai bagian dari keragaman 
implementasi keagamaan umat Hindu, sehingga tidak dianggap 
sebagai hal yang dapat memecah-belah kesatuan umat Hindu. 
Sebagaimana telah disebutkan di atas, dalam agama Hindu dikenal 
prinsip desa, kala, patra (tempat, waktu, dan keadaan), yang 
memungkinkan terjadinya perbedaan tempat dan waktu ibadah, etika 
dalam persembahyangan, dan ucapan salam, yang disesuaikan dengan 
tradisi setempat. 

3. Hubungan Antarumat Beragama 
Sebagaimana telah disebutkan di atas, masyarakat Hindu 

Tolotang tinggal berdampingan dengan urnat beragama lain, 
khususnya umat Islam. Hal ini terlihat pada saat Hari Raya Idul Fitri, 
umat Hindu Tolotang juga turut terlibat. Tidak dipungkiri pula bahwa 
banyak kerabat, farnili, maupun tetangga mereka yang beragama 
Islam. Hal ini menyebabkan pada saat Hari Lebaran/ Idul Fitri umat 
Hindu Tolotang pun ikut merayakan dengan cara menyediakan 
makanan untuk menjamu kerabat atau tetangga mereka yang muslim. 

Dinarnika umat Hindu Tolotang pun tidak terlepas dari 
peristiwa perpindahan agama dari Hindu ke Islam. Perpindahan 
tersebut pada umurnnya disebabkan oleh faktor perkawinan atau 
dengan kesadaran sendiri berpindah agama. Sebagai contoh, pada 
tahun 1987 di Desa Walatedong pernah terjadi perpindahan secara 
massal dari Hindu ke Islam. Ketika itu sekitar 300 orang warga desa 
pindah ke agama Islam. Nama Desa Walatedong (yang secara harafiah 
berarti kandang kerbau) diganti menjadi Waladece (yang secara 
harafiah berarti kandang kebaikan). Konon pemimpin yang 
mempelopori warganya untuk masuk Islam diberi hadiah naik haji 
gratis oleh pemerintah daerah. Peristiwa tersebut sebenarnya 

150 



mernpakan bukti actanya dish iminasi pernerintah terhadap warga 
negaranya yang n nmuslim 

Menanggapi kea111ngk1nan terjadinya pe1~pi11dahan umat 
Hindu Tolotang ke agama lain, pma tokoh Hindu Tolotang udah 
menyadari hal tersebut sejak awal. Mereka menganggap pembinaan 
agama secara lisan tetap lebih baik daripada pembinaan secara tertulis. 
Bagi umat Hindu Tolotang yang telah merantau ke luar daerah 
meninggalkan Sidenreng Rappang, m.ereka diberi pengertian untuk 
tetap mengikuti upacara-upacara di Sidemeng Rappang sejauh mereka 
mampu (dari segi materi dan alokasi waktu) . Namun pada dasarnya 
para tokoh Hindu Tolotang tidak terlalu khawatir dengan 
kemungkinan terjadinya perpindahan umat Hindu Tolotang ke agama 
lain karena u1;.tuk urusan itu diserahkan sepenuhnya kepada rnasing­
masing individu. 

4. Kegiatan Sosial Keaga1 ·1aa:a 
Dibandingkan propinsi-propinsi la innya, umat Hindu di 

Sulawesi Selatan sangat beragam dari segi etnisitasnya. Setidaknya 60 
% dari keseluruhan umat Hindu berasal dari etnis asli S11 lawesi, seperti 
Toraja (disebut Hindu Alukta), Bugis (Hindu Tolotang), dan Makassar 
(Hindu Selayar). 6 Sisanya, 40 % adalah urnat Hindu etnis pendatang, 
seperti Bali, Jawa, dan keturunan India. Dengan prosentasenya yang 
mencapai 60%, ua1at Hindu yang berasal dari etnis-etnis asli di 
Sulawesi merupakan n1ayoritas dibandingkan dengan umat Hindu 
dari etnis-etnis pendatang. 

S telah berafiliasi de1 g:m agama Hindu, penganut Hindu 
Tolotang mempunyai kewajiban r.1oral untuk mengikuti k giatan­
kegiatan keagamaan Hindu, bersama-sama dengan umat Hindu dari 
etnis lainnya. Demikian pula sebaliknya, umat Hindu Tolotang 
berkewajiban mengundang umat Hindu eh1is lain untuk mengikuti 

pacara-upacara yang diselenggarakan oleh mereka. Sebagai misal, 
dalam setiap penyelenggaraan Upacara Sipulung, urnat Hindu 
Tolotang senar tiasa mengundang pengurus PHDI Provinsi Sulawesi 
Selatan dan PHDI kabupaten/ kotamadya se-Provinsi Sulawesi 
Sela tan . 

Salah sa tu kegiatan ya .g diikuti penganu t Hmdu Tolotang 
adalah Dharma Shanti Nyepi Nasional tahun Saka 1929, yang 

6 Penganut Hindu Makassar pada umu 11o1 :ira berdmnisiii di Kabupaten Selayar. 
Kabupaten ini terletak di Pulau Selayar, sebelah selatan Pulau Sulawesi. 

1'.J l 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

dilaksanakan pada tanggal 22 April 2006 di Makassar. Dalam kegiatan 
ini, untuk pertama kalinya umat Hindu dari berbagai etnis lokal yang 
ada di Sulawesi Selatan dan Sulawesi Barat berkumpul, antara lain: 
Bugis (Hindu Tolotang), Toraja (Hindu Alukta), Mandar (Hindu 
Polewali Mandar)7, di samping umat Hindu asal Bali dan Jawa. 
Kegiatan ini juga dihadiri oleh Presiden RI, Susilo Bambang 
Yudhoyono dan Gubernur Sulawesi Selatan, Muhammad Amin Syam. 
Di samping itu ditampilkan berbagai tarian dari masing-masing etnis 
di Sulawesi Selatan dan Sulawesi Barat, seperti: Tari Simponi Kecapi 
dan Paddupa dari muda-mudi Hindu Tolotang, tari Pajoge, tari dari 
Toraja, tari Pakarena, dan tari dari Mammasa. Kegiatan ini memang 
untuk menepis anggapan bahwa kegiatan Hindu sarat dengan budaya 
Bali (Dharma Santi Nyepi 2006 di Makassar, awal kebangkitan 
Hindudari berbagai etnis; http:/ /www.balipost.co.id./BaliPostcetak 
/2006/4/24/ n3.htm, diunduh tanggal 1April2008pukul17.19). 

Muda-mudi Hindu Tolotang yang sedang menempuh 
pendidikan di perguruan tinggi di Sulawesi Selatan juga bergabung 
dalam Ikatan Mahasiswa Hindu Sulawesi Selatan (IMAHI - Sulawesi 
Selatan). Salah satu kegiatan IMAHI ini adalah mengadakan 
pengabdian masyarakat di enam kabupaten/ kotamadya, yaitu: Kodya 
Makassar, Kabupaten Sidenreng Rappang, Kotamadya Palopo, 
Kabupaten Luwu Utara, Kabupaten Luwu Timur, dan Kabupaten Tana 
Toraja. Sasaran masyarakat yang dituju adalah umat Hindu Tolotang 
di Sidenreng Rappang, umat Hindu Aluk To Dolo/ Alukta di Tana 
Toraja, dan umat Hindu transmigran Jawa dan Bali di Palopo, Luwu 
Utara, dan Luwu Timur (Samuel Ma' dika, Hindu Sulawesi Selatan, 
http:/ /www.balipost.co.id.BaliPostcetak/2004/11/14/surat.htrnl., 
diunduh tanggal 28 Maret 2008, pukul 12.33). 

Dalam kancah kegiatan lomba bernuansa agama Hindu yang 
diselenggarakan oleh PHDI, umat Hindu Tolotang juga terbukti 
mengukir prestasi. Misalnya salah seorang pemuda Hindu Tolotang 
pernah menjadi juara kedua lomba Dharma Wacana (ceramah 
keagamaan) dalam rangkaian Lomba Utsawa Dharma Gita tahun 2008 
di Kendari, Sulawesi Tenggara. Demikian juga kiprah para mahasiswa 
beberapa kampus di Makassar, mereka juga turut terlibat kegiatan 
keagamaan di kampus bersama rekan-rekan umat Hindu dari etnis­
etnis lain. 

7 Penganut Hindu Polewali Mandar pada umumnya berasal dari Propinsi Sulawesi Barat. 

152 



E"sistens, i';lc;::;yar;;kai Hindu folotang >L la·1:as1 Seic.tar 

Direktur Jenderal Bimas Hindu juga pernah m.ei gundang 
etnis-etnis dari seluruh Indonesia yang berafiliasi ke Hindu dalam 
pertemuan di Surabaya pada Oktober 2009. Dalam pertemu an ini 
disampaikan bahwa perbedaan implementasi tradisi dan upacara 
antara umat Hindu dari berbagai etnis lebih dinilai pada makna yang 
ada di dalamnya. Dengan memahami bahwa makna dari berbagai 
tradisi dan upacara yang berbeda-beda pada hakikatnya adalah sama, 
maka perbedaan tersebut tidak menjadikan Hindu terpecah belah 
(Dirjen Hindu: Tak Ada Hindu Kaharingan, Kamis 15 Oktober 2009, 
http:/ / www.antaranews.com/berita/ 1255599192/ diljen-hindu-tak­
ada-hindu-kaharingan, diunduh tanggal 22 Juni 2010 jam 8.03). 

Penutup 
B rdasarkan pemaparan tersebut di atas, dapat disimpulkan 

bahwa kepercayaan Tolotang bukan sekedar kepercayaan Iokal 
masyarakat Bugis yang berdiri sendiri dan lepas dari pengaruh agama 
Hindu. Berdasarkan beberapa data yang ditemukan, kepercayaan ini 
pun telah mendapatkan pengaruh Hindu Buddha. Berdasarkan bukti 
sejarah, agama Hindu dan Buddha pernah tumbuh dan berkembang di 
Sulawesi Selatan, namun hanya sedikit saja tinggalan tangible 
(bendawi) yang tersisa. Sebaliknya, tinggalan intangible (nonbendawi) 
justru masih banyak ditemukan, yang dapat digunakan sebagai bukti 
adanya pengaruh agama Hindu , seperti penggunaan kata-kata/ is tilah, 
toponimi, dan tradisi yang berkaitan dengan Hindu. Masyarakat 
Hindu Tolotang pun mengakui bahwa leluhur mereka pada masa 
lampau adalah orang-orang penganut Hindu. Dengan demikian, 
proses afiliasi dari kepercayaan Tolotang ke dalam agama Hindu tidak 
dapat dianggap sebagai proses pemaksaan pemerintah un tuk memilih 
salah satu dari enam agama yang diakui oleh pemerintah. 

Untuk mempertahankan kepercayaan Hindu Tolotang, 
sebelum dikenalnya pendidikan agama di sekolah-sekolah, masyarakat 
telah memiliki sistem pendidikan tersendiri, yaitu dengan membawa 
anak-anaknya ke rumah para uwata untuk diberikan nasihat dan 
pendidikan secara lisan. Setelah berafiliasi ke agama Hindu, 
pendidikan agama untuk generasi muda saat ini telah diam.bi! alih oleh 
institusi sekolah. Dahulu penyediaan guru-guru agama Hindu di 
sekolah-sekolah masih menjadi kendala, namun sedikit demi sedikit 
permasalahan itu pada saat ini telah mulai dapat diatasi dengan 
menyediakan guru-guru lulusan ST AH Negeri Denpasar, Bali, dan 

153 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

STAH Negeri Mataram, Nusa Tenggara Barat, yang notabene direkrut 
dari generasi muda asli Hindu Tolotang. 

Salah satu kesulitan yang dialami penganut Hindu Tolotang 
adalah pranata sosial keagamaan tidak bersifat diaspora, melainkan 
terpusat. Pemeluk Hindu Tolotang yang tinggal di daerah-daerah yang 
jauh dari Sidenreng Rappang tidak dapat membuat pranata keagamaan 
yang baru, seperti mengangkat uwata dan membuat tempat 
peribadatan baru di daerahnya. 

Hubungan sosial-budaya antara umat Hindu Tolotang dengan 
umat beragama lainnya cukup baik, yang ditunjukkan dengan ikut 
terlibatnya umat Hindu Tolotang dalam perayaan Hari Lebaran/ Idul 
Fitri. Hal ini dikarenakan banyak kerabat, famili, maupun tetangga 
mereka yang beragama Islam. 

Penganut Hindu Tolotang tidak percaya terhadap konsep 
reinkamasi, namun mempercayai adanya Lino Paimang (hari kiamat). 
Namun tampaknya kedua konsep ini merupakan hasil pengaruh dari 
agama Islam, karena selama ratusan tahun mereka diharuskan 
mengikuti kaidah-kaidah Islam. Tidak terdapatnya konsep reinkamasi 
dan dikenalnya konsep hari kiamat pada kepercayaan Tolotang 
menunjukkan adanya mata rantai yang putus antara kepercayaan 
Tolotang dengan agama Hindu. Dengan demikian, meskipun terdapat 
perbedaan filosofi antara kepercayaan Tolotang dengan agama Hindu, 
kurikulum yang diberikan dalam pelajaran agama di sekolah 
disamakan dengan kurikulum agama Hindu secara umum. Mereka 
juga diperkenalkan dengan konsep reinkamasi dan moksa. Hal ini 
dimaksudkan agar pemahaman filosofi agama Hindu relatif sama 
antara etnis satu dengan etnis yang lain. 

Di samping terdapat perbedaan konsep reinkamasi dan hari 
kiamat, terdapat perbedaan-perbedaan implementasi ajaran Hindu 
dalam kehidupan sehari-hari antara umat Hindu Tolotang dengan 
umat Hindu pada umumnya, khususnya umat Hindu dari Bali, seperti 
salam terhadap sesama umat Hindu, tempat ibadah, dan etika dalam 
persembahyangan. Perbedaan implementasi tersebut pada hakikatnya 
ditanggapi oleh Parisada Hindu Dharma Indonesia sebagai bagian dari 
keragaman implementasi keagamaan umat Hindu, sehingga tidak 
dianggap sebagai hal yang dapat memecah belah kesatuan umat 
Hindu. Hal ini didasarkan pada adanya konsep desa, kala, patra (tempat, 
waktu, dan keadaan), yang memungkinkan terjadinya perbedaan 
tempat dan waktu ibadah, etika dalam persembahyangan, dan ucapan 
salam, yang disesuaikan dengan tradisi setempat. Hal ini pula yang 

154 



menyebabkan upacara-upacara besar semacam Upacara Sipulung tetap 
dilestarikan oleh komunitas Hindu Tolotang, meskipun telah berafiliasi 
ke dalam agama Hindu. 

Setelah berafiliasi dengan agama Hindu, penganut Hindu 
Tolotang mempunyai kewajiban moral untuk mengikuti kegiatan­
kegiatan keagamaan Hindu, bersama-sama dengan umat Hindu dari 
etnis lainnya. Hal ini ditunjukkan dengan keikutsertaan umat Hindu 
Tolotang dalam perayaan Dharma Shanti Nyepi, bergabungnya muda­
mudi Hindu Tolotang dalam IMAHI Sulawesi Selatan, keikutsertaan 
dalam lomba Utsawa Dharma Gita, dan lain-lain. Demikian pula 
sebaliknya, umat Hindu Tolotang berkewajiban mengundang umat 
Hindu etnis lain untuk mengikuti upacara-upacara yang 
diselenggarakan oleh mereka, seperti dalam setiap penyelenggaraan 
Upacara Sipulung, di mana umat Hindu Tolotang senantiasa 
mengundang pengurus PHDI Provinsi Sulawesi Selatan dan PHDI 
kabupaten/ kota Madya se-Provinsi Sulawesi Selatan. 

155 



Daftar Pustaka 

Arfah, Muhammad., dan Faisal. Nilai-Nilai Luhur Budaya Spiritual 
Masyarakat Toani Tolotang di Amparita, Kabupaten Sidenreng 
Rappang. 1991. Ujung Pandang: Pemerintah Daerah Tingkat I 
Provinsi Sulawesi Selatan. 

Bahrun, Shaifuddin. "Yang Terpinggirkan dan Tertekan Kepercayaan 
Tradisional Masyarakat Bugis To Lotang". Jurnal Asosiasi 
Tradisi Lisan. No. 8 Vol. 7, Desember 2002. Makassar: Jurnal 
ATL. 

"Bimas Hindu Sulsel Cerdaskan Umat Melalui Pesantian Kilat" . Media 
Hindu edisi 44. Oktober 2007. 

Budha, I W ayan., Pola Interaksi Sosial Masyarakat Amparita (Suatu 
Kajian Sosiologi terhadap Penganut Tolotang). Tesis. 2005. 
Makassar: Program Pascasarjana, Universitas Negeri 
Makassar. 

Data Calon Mahasiswa IHDN Hindu Alukta dan Hindu Tolotang, 
Sulawesi Selatan, Tahun 2007. Media Hindu edisi 40, Juni 2007. 

Geografi Budaya Daerah Sulawesi Selatan. 1976/1977. Jakarta: Proyek 
lnventarisasi dan Dokumentasi Kebudayaan Daerah, 
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

Hamid, Abu., Sakke Rupa, Masalah Kebudayaan, Seri Antropologi II. 1988. 
Ujung Pandang: Ikatan Kekerabatan Antropologi (IKA), 
Universitas Hasanuddin. 

"Kabupaten Sidenreng Rappang", Profil Daerah Kabupaten dan Kata. 
2003. Jilid 3. Jakarta: Penerbit Buku Kompas, hlm. 538-544. 

Kabupaten Sidenreng Rappang dalam Angka. 2008. Pangkajene: Badan 
Pusat Statistik Kabupaten Sidenreng Rappang. 

Kecamatan Tellu LimpoE dalam Angka. 2008. Pangkajene: Badan Pusat 
Statistik Kabupaten Sidenreng Rappang. 

Kiran, Rosnairah. "Perjuangan Umat Hindu Bugis", Media Hindu, Edisi 
16, Juni 2005. 

___ __, "Kuteriakkan Kemurunganku", Media Hindu Edisi 17, Juli 
2005. 

156 



_ __ __, "Kesamaan Inti Latihan Spiritual", Media Hindu edisi 19, 
September 2005. 

"Peran Pemuda dalam Integrasi Pendidikan Nilai-Nilai 
Kemanusiaan", Media Hindu edisi 21, November 2005. 

Mattulada. Latoa, Satu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik bagi 
Orang Bugis. 1995. Makassar: Hasanuddin University Press. 

Melalatoa, M. Junus., Ensiklopedi Suku Bangsa di Indonesia, Jakarta: 
Proyek Pengkajian dan Pembinaan Nilai-Nilai Budaya, 
Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional, Direktorat Jenderal 
Kebudayaan, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1995. 

Muhtamar, Shaff. Buku Cerdas Sulawesi Selatan. 2002., Gowa: Yayasan 
Karaeng Pattingalloang, Perpustakaan Abdurrasyid Daeng 
Lurang. 

ST AHN Gde Pudja, Mataram, Realisasikan Bea Siswa bagi 18 
Mahasiswa Hindu Alukta dan Tolotang, Media Hindu edisi 44, 
Oktober 2007. 

UDG IV Sulsel, Juara Dharma Wacana, Hindu Tolotang, Kidung Tana 
Toraja, Media Hindu edisi 43, September 2007. 

157 



Daftar Pustaka Dari Internet 

Al-Makassary, Ridwan. Catatanku dari Tolotang, 
diunduh http:/ /interseksi.org/research/ chronicles.html, 

tanggal 1 April 2008, jam 16.10. 

Arniruddin., "Berprinsip Tetteng (Dikeluarkan jika Kawin di Luar 
Komunitas)", Koran Fajar. http:/ /rekso.wordpress.com 
/ 2008/03/13 / berprinsip-tetteng-dikel uarkan-jika-ka win-di-
1 uar-komuni tas /, diunduh tanggal 1April2008, jam 17.11. 

Dharma Santi Nyepi 2006 di Makassar, Awai Kebangkitan Hindu dari 
Berbagai Etnis, http:/ /www.balipost.co.id/BaliPostcetak 
/2006/4/24/n3.htrn , diunduh tanggal 1 April 2008, jam 
17.19. 

Dirjen Hindu: Tak Ada Hindu Kaharingan, Karnis 15 Oktober 2009, 
http:/ /www.antaranews.com/berita/1255599192/ ditjen­
hindu-tak-ada-hindu-kaharingan, diunduh tanggal 22 Juni 
2010 jam 8.03. 

Ma' dika, Samuel. Hindu di Sulawesi Selatan, 
http:/ /www.balipost.co.id/BaliPostcetak/2004/11/14/surat. 
html. Diunduh tanggal 1 April 2008, jam 16.47. 

Prasetia, Heru. Catatan Singkat tentang Sejarah Komunitas Tolotang, 
September 2006. 
chronicles.html, diunduh 

Amparita, 25 
http://interseksi.org/ research/ 
tanggal 1 April 2008, jam 16.14. 

---~ Catatan dari Amparita: Setting Etnografi Komunitas Tolotang 
Towani, Amparita, 21 September 2006. 
http://interseksi.org/ research/ chronicles.html, diunduh 
tanggal 1 April 2008, jam 16.14. 

Saade, Hp. Suliandi., Lebih Dekat dengan Komunitas Towani Tolotang. 
Senin, 10 Maret 2008. http:/ /suliandio7.blogspot.com 
/2008/03/lebih-dekat-dengan-komunitas-towwani.htrnl., 
diunduh tanggal 1 April 2008, jam 17.05 

Suparta, Komang., Ritual Hindu di Berbagai Daerah Berbeda namun Satu 
Makna, 7 April 2006. http://www.peradah.org/ 
berita. php ?id=79&action=detail&penulis= Komang%Suparta,S 

158 



.S.&organisasi=DPP%20Bali, diunduh tanggal 1 April 2008, 
jam 17.02. 

Daftar Narasumber 

1. Syamsul Bahri, Peneliti Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai 
Tradisional Makassar 

2. Syaifuddin Bahrun, Staf Pengajar Universitas Hasanuddin dan 
Wartawan Majalah Makassar Terkini 

3. Lamadda (Wa' Madda), tokoh masyarakat Tolotang 

4. Sunarto Ngate (Wa' Narto), Ketua Parisada Hindu Dharma 
Indonesia (PHDI) Kabupaten Sidenreng Rappang 

5. Andi Mochtar Iskandar, pemilik Saoraja Mammirasae, rumah adat 
Adatuang Arnparita 

6. Wa' Mappayanci, Uwata dan tokoh urnat Hindu Tolotang 

7. Dharmayasa, Staf Pengajar Akaderni Pariwisata Makassar dan 
pengurus PHDI Provinsi Sulawesi Selatan. 

8. I Wayan Budha, Direktorat Jenderal Pembinaan Masyarakat 
Hindu, Kementerian Agama RI. 

9. Nyornan Suartha, Ketua PHDI Provinsi Sulawesi Selatan 

10. Andi Alwi Iskandar, pemilik Bola Lampe'e, rumah adat Adatuang 
Amparita 

11. Wa' La Omming, tokoh komunjtas Tolotang Benteng 

12. Andi Kakkasou, Lurah Amparita, Kecarnatan Tellu LimpoE. 

13. Ors. A. Baharuddin, Ca mat Tellu LimpoE. 

14. Anak Agung Oka Puspa, Direktorat Jenderal Pembinaan 
Masyarakat Hindu, Kementerian Agama RJ. 

159 



PATORANI: SANG PEMJBURU IKAN TERBANG 
Oleh: Nasruddin 

The old local fisherman in Sou th Sulawesi Galesong recognizes and develops 
different types of fishing activities at sea. In general, types of business have 

done traditionally local 
systems and equipment that 
is quite simple. Knowledge 
and technology inherited 
from previous generations of 
arrest, which converted to the 
younger generation through 
the process of socialization. 
Knowledge systems and 
traditional technologies in the 
field of fisheries, there are 
many who still supported, 

although some anglers started to use modem technologies. 

Title Torani who got word prefix Pa is focusing on one specific group of 
fishermen who fish and collect eggs fly-fishing. References in other Bugis­
Makassar society called tarawani or tuing-tuing (Cypselurus SP). From 
biological aspects, this flies species of fish in the clear waters, near the district 
rises (water) and in the deep waters of the ocean, which is abundant plankton. 
From traditional fisheries remain technology, only use driftnets (gill nets) and 
pakkaja, networks while to catch the eggs used pakkaja bullet and bullet. Arrest 
made 5.4 travels, and each trip around a month with the number of fishing 3-4 
persons. Every ship carrying the pattorani bala-bala around of 400-1000 pieces 
(Safrudin Sihotang, 2008) 

In this study, further highlighting local knowledge systems (local knowledge) 
are inherited from generation to generation. Maintained its traditions in spite 
of the influence of modern technology is so powerful that affect and how then 
the impact can be addressed by Patorani fishermen. While the social structure 
of fishing communities have a line of flying fish "pattrilineal" with a form of 
cooperation based on the c/iente-patr6n system is maintained. 

161 



Kearifan Lokal di Tengah Modern isasi 

Pengantar 

Asal kata torani sendiri, menurut pendapat di kalangan 
masyarakat patorani itu sendiri berasal dari 2 (dua) sumber yaitu: (1) 
bahwa kata torani berasal dari kata tobarani yang berarti orang yang 
berani. Kata ini dimaksudkan sebagai orang yang dapat menangkap 
ikan terbang haruslah orang yang berani. Tanpa keberanian, ikan 
tersebut sulit ditangkap karena tempatnya jauh ke tengah laut. 
Kemudian kata tobarani mengalami perubahan karena dalam kata 
tersebut terjadi penghilangan salah satu suku katanya, yaitu "ba" 
sehingga dari kata tobarani menjadi torani. (2) Kata torani berasal dari 
susunan dua kata, yaitu 'toa' dan 'rani'. Ikan jenis ini oleh masyarakat 
nelayan memanggilnya Daeng Rani. Kemudian berubah panggilan 
karena dianggap sebagai nenek (toa). Jadi toa rani berarti nenek rani. 
Namun perkembangan selanjutnya, kata toa' rani mengalami 
perubahan dengan terjadinya penghilangan salah satu fenomnya, yaitu 
fonem/ a/ sehingga menjadi torani. 

Pada pengertian lain, istilah "patorani", yaitu berasal dari 
bahasa Makassar yang terdiri atas 2 suku kata "pa" dan "torani". Kata 
"pa" dapat diartikan sebagai suatu sistem mata pencaharian yaitu 
"nelayan", sedangkan kata "torani" adalah nama jenis ikan yang bisa 
terbang. Maka kata "patorani" menunjukkan sekelompok orang 
dengan pekerjaan khusus pencari ikan terbang. Nama lain ikan 
terbang dalam bahasa Makassar adalah "tarawani", sedangkan bagi 
masyarakat Bugis menyebut ikan bersayap ini dengan nama "tuing­
tuing" atau istilah Latinnya adalah Dactylopus dactylopus. Ikan bersayap 
ini diburu oleh para "patorani" bukan karena jenis ikannya, tetapi yang 
utama adalah mengumpulkan telurnya sebagai komoditas ekonomi 
yang sangat penting bagi mata dagangan untuk konsumsi ekspor yang 
diminati oleh banyak negara seperti; Jepang, Korea dan Cina. Adapun 
wilayah tangkapan para patorani tersebut meliputi Selat Makassar, 
Kalimantan Timur hingga di perairan Fak-Fak. 

Namun yang pasti bahwa patorani telah ada sejak dahulu kala, 
sejak manusia mengenal ikan torani. Telur ikan terbang ini, selain 
sebagai salah satu primadona nelayan Galesong, sekaligus juga 
menjadi simbol langgengnya sistem ekonomi pesisir patron-client.1 

1 
Kegiatan ekonomi para patorani dikerjakan secara berkelompok di bawah manajemen 

punggawa Ouragan) dan dibagi berdasarkan masing-masing jumlah tangkapan setiap 
sawi perahu. 

162 



Patcrrw 1 Sang Pembu1u lkc..1n ler~)an~i 

Latar Sejarah 

Melalui catatan sejarah diketahui bahwa sejak abad ke 17 lalu 
lintas perairan Nusantara telah ramai dilayari oleh para pelaut 
"patorani" di sepanjang selat Makassar, bahkan tercatat hingga di 
perairan Australia Barat dan Utara. Mungkin faktor inilah yang 
kemudian menyebabkan nama Patorani diabadikan sebagai nama 
perahu yang sering digunakan para pencari ikan terbang dan teripang. 
Dari segi ukuran dan bentuk jenis perahu ini memiliki jelajah yang luas 
dan kemampuan mengarungi berbagai kondisi laut, menyebabkan 
terpilih sebagai armada laut kerajaan Gowa di abad 17. 

Menengok abad 13-17 bahwa Nusantara merupakan negara 
maritim yang menjadi salah satu pusat perdagangan dunia yang 
terbentuk di tepi laut seperti pesisir utara Jawa dan Sulawesi Selatan, 
memberi kemudahan masyarakat (nelayan) Nusantara pada zaman itu 
untuk melakukan kontak dagang hasil laut dengan dunia internasional. 
Salah satunya dengan bangsa Cina yang diduga mendorong 
munculnya perikanan laut Indonesia seperti teripang dan torani (tu.ing­
tuing) . 

Ke arah selatan, sejarah Patorani sebagai nelayan Nusantara 
untuk berburu torani, teripang dan tangkapan laut lainnya hingga ke 
perairan Australia sejak awal abad 17. Wajar jika kemudian Indonesia 
termasuk negara pengekspor teripang dan telur torani tertua. Saat 
Belanda mengalahkan Makassar di Buton tahun 1667, dan rnembuat 
batasan perdagangan bagi orang Makassar, banyak di antara mereka 
yang melarikan diri ke Teluk Carpentaria di Australia, dan mereka 
kembali dengan memuat tangkapan hasil laut termasuk teripang. 
Periode ini yang kemudian menjadi perkiraan awal dimulainya 
industri teripang dan telur torani di Indonesia (Mc Knight, 1976). Bukti 
lain yang mendukung sejarah ini adalah catatan Flinder dan Pobasso di 
tahun 1803, yaitu tentang nelayan Makassar yang sudah sejak dua 
puluh tahun sebelumnya berlayar mencari ikan terbang ke pulau­
pulau sekitar Jawa sampai ke daerah kering yang terletak di selatan 
Pulau Rote dan Pantai Kimberly, Australia Barat (Clark, 2000; Mc 
Knight, 1976) 

Para pemburu ikan terbang dan teripang menjadi jembatan 
pertemuan dua budaya, Abor · gin di Australia dan Makassar di 
Indonesia. Bukti pelayaran orang Makassar ke pantai barat laut dan 
u tara Australia banyak terdokumentasi dalam bentuk J. u.kisan 

163 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

tradisional bangsa Aborigin di dinding-dinding gua. Peninggalan 
sejarah yang lain adalah model kano (canoe) dan penggunaan kosakata 
oleh orang-orang Aborigin seperti 'balanda' untuk menunjuk orang 
kulit putih. Selain itu, ditemukan juga dokumen peraturan pajak dan 
perizinan tahun 1882 untuk nelayan Makassar yang mengambil hasil 
laut di perairan Northern Territory. Suku-suku Makassar diakui 
sebagai penemu Pulau Pasir (yang kemudian diberi nama Ashmore 
Reefs). Perburuan ikan terbang dan teripang oleh nelayan Nusantara 
terus berlanjut hingga sekarang terutama oleh suku Makassar, Bajo, 
Bugis, Buton dan Madura, dengan daerah perburuan yang terus 
bertambah sempit. Teripang bersama-sama komoditas laut lainnya 
termasuk telur ikan terbang diekspor ke Cina. Dalam review McKnight 
(1976) dikatakan bahwa awal abad 18, bangsa Eropa memberi batasan 
perdagangan bagi bangsa Cina, termasuk mengadakan transaksi di 
timur Indonesia. Ini mendorong nelayan Nusantara membawa 
dagangan yang berupa produk laut termasuk telur ikan terbang ke 
Singapura dan kalimantan Utara. Nelayan Bugis menjadi salah satu 
yang mencatat sejarah dalam perdagangan ini. Tahun 1830 misalnya, 
sebanyak 180 perahu Patorani mendarat di Singapura membawa hasil 
laut dari perairan timur Indonesia. Namun demikian, Fox (2000) 
percaya bahwa jenis perikanan seperti telur ikan terbang, teripang, 
sirip ikan hiu dan penyu sudah menjadi produk perdagangan bagi 
suku-suku di Makassar, Bugis, Bajo dan Buton sejak lebih dari 500 
tahun yang lalu. 

Letak Dan Riwayat Galesong 

Wilayah Galesong, secara geografis terletak di pesisir selatan 
Kabupaten Takalar yang merupakan wilayah Provinsi Sulawesi 
Selatan. Daerah ini sangat mudah dijangkau dengan jarak 40 km dari 
Kota Metropolitan Makassar dan terletak antara 5°31 sampai 5°381 

Lintang Selatan dan antara 1990221 sampai 1990391 Bujur Timur dengan 
luas wilayah 566,51 Km2,. 

Secara administratif pemerintahan wilayah Kabupaten Takalar 
terdiri dari 7 (tujuh) Kecamatan dan 77 desa/kelurahan yang terdiri 
dari 57 desa serta 20 Kelurahan. Dari 7 kecamatan tersebut 4 kecamatan 
merupakan wilayah pesisir yaitu Mangarabombang dengan luas 100,50 
Km2 terdiri dari 11 desa dan 1 kelurahan, Mappakasunggu dengan 
luas 74,63 Km2 terdiri dari 7 Desa 1 Kelurahan, Galesong Selatan Luas 
44,00 Km2 terdiri dari 17 Desa, Galesong Utara denga Luas 21,75 Km2 

164 



Pataron1 Sang Pemburu lkan Terbang 

terdiri dari 9 desa. Tiga Kecamatan lainnya adalah Polombangkeng 
Selatan dengan Luas 88,07 Km2 terdiri dari 4 desa dan 4 kelurahan, 
Polombangkeng Utara dengan luas 212, 25 Km2 terdiri atas 9 desa dan 
6 kelurahan, dan kecamatan Pattallassang dengan luas 25,31 Km2 

terdiri dari 8 kelurahan. 

Wilayah Galesong memanjang dari ujung desa Bontomarannu 
di selatan sampai Batu-batu di utara perbatasan Barombong di 
Makassar, secara administratif masuk ke dalam wilayah kabupaten 
Takalar. Galesong adalah salah satu wilayah penyokong ekonomi 
kabupaten Takalar sejak dulu, posisinya yang strategis karena 
berdekatan dengan kota metropolitan Makassar adalah keuntungan 
tersendiri. 

Ada berbagai pendapat yang mengatakan bahwa kata 
Galesong berasal dari kata galiga dan nisongong. Kata geliga sejajar 
dengan kata gelegah yang berarti 'gong besar'. Adapun kata nisongong 
berarti dijunjung atau dibawa dan di atas kepala. Pendapat lain, kata 
galesong dapat dibagi menjadi dua kata yaitu gali, galiung, galias yang 
berarti 'kapal perang', kapal yang besar bertiang tiga, dan perahu 
perang. Sedang kata songsong (sossong bahasa Makassar berarti labrak). 
Apabila kedua suku kata itu digabung menjadi 'galesong' maka dapat 
diartikan 'kapal perang yang mampu melawan arah arus' . Dan apabila 
dikaitkan dengan status Kerajaan Galesong sebagai kerajaan berbasis 
maritim pada masa Kerajaan Gowa, maka menurut Tajuddin Maknun, 
sangat mungkin diterima bahwa kata Galesong berasal dari kata gale 
dan songsong yang mengalami proses penyingkatan atau 
penghilangan suku kata 'song' . 

Dalam mitos ikan terbang dikisahkan bahwa zaman dahulu 
ada dua gadis cantik bersaudara kandung yang hidup Tanah Bugis, 
karena kecantikannya tersohor ke seluruh penjuru dunia. Keduanya 
bernama Karaeng Pulloe dan saudaranya bernama Daeng Tarani. 

Demikian cantiknya kedua gadis tersebut sehingga 
berdatanganlah sekian banyak lelaki dari berbagai kerajaan untuk 
mempersuntingnya. Namun tidak ada seorang lelaki pun yang 
berkenan di hati kedua gadis tersebut. Lama kelamaan sang gadis 
menjadi putus asa dalam menantikan calon suami yang dianggap 
ideal, maka Karaeng Daeng Tarani memutuskan untuk menceburkan 
diri ke dalarn laut. Sedangkan saudaranya Karaeng Polloe tetap tinggal 
di daratan. Daeng Tarani inilah kemudian menjelma menjadi bale 

165 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

tawarani yang dikenal oleh nelayan Makassar sebagai jukuk tuing­
tuing. Sementara Karaeng Polloe yang berada di daratan berubah 
namanya menjadi Karaeng Bontoa. Dalam bahasa Makassar istilah 
bonto berarti daratan yang terletak di pesisir laut. 

Dari rnitologi tersebut, para nelayan beranggapan bahwa ikan 
terbang yang merupakan penjelmaan dari gadis atau perawan tua itu 
tentunya mempunyai sifat-sifat porno. Inilah kemudian menjadi 
pengetahuan dalam usaha penangkapan jenis ikan terbang di laut, para 
nelayan biasanya mengeluarkan ucapan yang bernada porno sebagai 
mantra agar ikan terbang itu dapat ditangkap. 

Kebijakan Sumber Daya Kelautan dan Pesisir 

Indonesia sebagai negara kepulauan yang merniliki daerah 
pesisir sangat luas dan diperkirakan 140 juta jiwa (60% jumlah 
penduduk) hidup di wilayah pesisir (sampai dengan 50 km dari 
pantai), dengan 22% penduduknya hidup dan tinggal di daerah pesisir 
sebagai masyarakat desa pesisir. Ada sekitar 4.735 desa dari 64.439 
desa yang ada di Indonesia dapat dikategorikan sebagai desa pesisir 
(DKP, 2005). Dengan sumber daya alamnya yang melimpah, ikan, 
terumbu karang dan lain sebagainya, belum dieksplorasi secara 
optimal. Padahal dalam GBHN. Ditegaskan bahwa pembangunan 
kelautan diarahkan kepada pemberdayaan sumber laut serta 
pemanfaatan fungsi wilayah laut nasional termasuk ZEE (Zona 
Ekonorni Eksklusif) secara serasi dan seimbang dengan 
memperhatikan daya dukung kelautan dan kelestariannya untuk 
meningkatkan kesejahteraan rakyat, serta memperluas kesempatan 
usaha dan lapangan ketja. Penguasaan potensi kelautan menjadi 
kegiatan ekonorni perlu dipacu melalui berbagai peningkatan investasi, 
dengan memanfaatkan IPTEK, serta memperhatikan kelestarian 
lingkungan hidup agar mampu memberikan sumbangan besar pada 
upaya pembangunan (ketetapan MPR 1993 tentang GBHN) Selain itu, 
peningkatan pengenalan, pemahaman, kesadaran, dan kecintaan 
masyarakat terhadap laut dapat meningkatkan semangat jiwa bahari 
demi terwujudnya generasi muda potensi di bidang kelautan yang 
nyata dan andal secara praktis. 

Sebagai negara kesatuan, Indonesia memiliki wilayah pesisir 
dan laut yang sangat luas dan didiarni oleh masyarakat dari berbagai 
etnis dengan segala pola kehidupan, baik di bidang ideologi, politik, 
ekonorni, sosial budaya, dan hankam. Selain itu Indonesia adalah 

166 



Pvtc: c i. ':: 1.19 Pemburu lkan Te :bdng 

masyarakat yang multikultur dan multieh1ik, yang masyarakatnya 
terdiri dari berbagai kebudayaan dan beragam suku bangsa yang 
mendiami wilayah Nusantara. Beraneka warna kebudayaan dan suku 
bangsa itu tidak lain adalah segmen-segmen dari sebuah masyarakat 
nasional Indonesia, yang dalam tataran kebudayan nasional memiliki 
aturan-aturan yang dipakai secara bersama guna mengatur dan 
mengelola hubungan sosial di antara segmen-segmen itu. 

Laut juga merupakan sumber kekayaan, energi, bahan 
makanan, dan sarana jaringan perdagangan, baik antarpulau clan 
antardaerah rnaupun ar.tarnegara. Oleh karena itu laut merupakan alat 
penghubung, pemersatu bangsa, ruang hidup, ruang juang, alat juang, 
clan kondisi juang bagi bangsa Indonesia, tetapi ironisnya, orang-orang 
pulau maupun yang tinggal di pesisir sebagai sumber daya sosial yang 
tergolong dalam komunitas maritim kurang tersentuh pembangunan. 
Akibatnya, kelompok masyarakat nelayan termasuk kategori 
kelornpok berpenghasilan rendah atau tergolong miskin. 

Perhatian clan kebijakan pemerintah terhadap sektor maritim 
masih bersifat sektoral dan masih diprioritaskan pada pembangunan di 
bidang pertanian atau lebih banyak menyentuh pada wilayah 
pedalaman, ketimbang sektor kelautan. Pengabaian sektor kelautan 
clan komunitas pesisir lebih disebabkan oleh ketidakmampuan 
pemerintah (kurangnya pengalaman) untuk merumuskan suatu 
program pembangunan kelautan (Lampe, 2000). Senada yang 
diuraikan oleh Sarwono bahwa kita belum memiliki visi maritim untuk 
mengelola clan memanfaatkan sumber daya laut secara optimal dan 
bertanggung jawab. 

Potensi dan kekayaan laut yang dimiliki itu, belum secara 
nyata clan sungguh-sungguh dijalankan. Lautan yang kaya itu pun 
terlantar. Eksploitasi sepihak terhadap laut terjadi di mana-mana oleh 
pihak-pihak yang mementingkan dirinya sendiri. Hal ini menunjukkan 
betapa parahnya manajemen kelautan di negara kita. Terbukti dengan 
banyaknya nelayan negara lain yang seenaknya menangkap ikan tuna 
diperairan kita seperti menangkap ikan mereka sendiri. 

Sementara itu, banyak nelayan bangsa kita yang hanya mampu 
menangkap ikan di bawah 20 n1il. Karena minimnya kemampuan atau 
SOM dalam mengeksplorasi potensi perikanan, sehingga banyak 
kapal -kapal asing yang mengeruk kekayaan laut kita, termasuk 
beberapa pulau terdepan kita juga digondol negara lain. Laut jelas 

167 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

bukan sebagai pembatas dan penghalang untuk maju, tapi justru 
sebagai penyambung persaudaraan, perekat persatuan, sumber 
perekonomian, rekreasi dan petualangan. Sebagai sarana pertahanan 
dan keamanan, dan simbol kejayaan. Bangsa yang maju adalah bangsa 
yang mampu menguasai lautnya. Upaya itu harus segera dilakukan 
mengingat Indonesia sebagai negara martim mempunyai wilayah laut 
yang lebih luas dibanding daratan, sehingga potensi kelautan perlu 
diberdayakan secara optimal. 

Ditinjau dari aspek sosial ekonomi dan budaya, salah satu cara 
pemberdayaan sumber daya alam laut ialah dengan meningkatkan 
keterampilan, kemampuan dan kesadaran akan pentingnya kebaharian 
itu. Karena pengelolaan wilayah sumber daya pesisir dan laut, 
seharusnya memberikan manfaat terbesar kepada masyarakat pesisir 
sebagai pelaku utama dan pemilik sumber daya tersebut. Oleh 
karenanya segala aktivitas pembangunan wilayah pesisir seharusnya 
diabdikan untuk meningkatkan kualitas hidup dan kesejahteraan 
masyarakat pesisir tanpa mengorbankan aspek-aspek sosial budaya 
masyarakat setempat. Proses mempercepat peningkatan taraf hidup 
masyarakat pesisir perlu didekati dengan pendekatan budaya, yang 
menempatkan mereka sebagai pelaku perubahan. Kegiatan 
pemberdayaan masyarakat pes1sir diupayakan dalam bingkai 
pendekatan yang harmonis dengan memperhatikan tata sistem nilai 
dan kelembagaan yang tumbuh dan berkembang dalam masyarakat 
pesisir. 

Sebagian besar kategori sosial nelayan Indonesia adalah 
nelayan tradisional dan nelayan buruh. Mereka adalah penyumbang 
utama kuantitas produksi perikanan tangkap nasional. Walaupun 
demikian, posisi sosial mereka tetap marginal dalam proses transaksi 
ekonomi yang timpang dan eksploitatif sehingga sebagai pihak 
produsen, nelayan tidak memperoleh bagian pendapatan yang besar. 
Pihak yang paling beruntung adalah para pedagang ikan berskala 
besar atau pedagang perantara. Para pedagang inilah yang 
sesungguhnya menjadi "penguasa ekonomi" di desa-desa nelayan. 
Kondisi demikian terus berlangsung menimpa nelayan tanpa harus 
mengetahui bagaimana mengakhirinya. 

Hal ini telah melahirkan sejumlah masalah sosial ekonomi 
yang krusial pada masyarakat nelayan. Namun demikian, belenggu 
struktural dalam aktivitas perdagangan tersebut bukan merupakan 
satu-satunya faktor yang menimbulkan persoalan sosial di kalangan 

168 



nelayan, faktor-faktor lain yang sinergis, seperti semakin 
meningkatnya kelangkaan sumber daya perikanan, kerusakan 
ekosistem pesisir dan laut, serta keterbatasan kualitas dan kapasitas 
teknologi penangkapan, rendahnya kualitas sumber daya manusia, 
ketimpangan akses terhadap sumber daya perikanan, serta le1nahnya 
proteksi kebijakan dan dukungan fasilitas pembangunan untuk 
masyarakat nelayan masih menjadi faktor yang menimbulkan 
persoalan. 

Kondisi kesejahteraan sosial yang memburuk di kalangan 
nelayan sangat dirasakan di desa-desa pesisir yang perairannya 
mengalami overfishing (tangkap lebih) sehingga hasil tangkap atau 
pendapatan yang diperoleh nelayan bersifat fluktuatif, tidak pasti, dan 
semakin menurun dari waktu ke waktu. Dalam situasi demikian, 
rumah tangga nelayan akan senantiasa berhadapan dengan tiga 
persoalan yang sangat krusial dalam kehidupan mereka: 1) pergulatan 
untuk memenuhi kebutuhan hidup sehari-hari, 2) tersendat-sendatnya 
pemenuhan kebutuhan pendidikan anak-anaknya, dan 3) terbatasnya 
akses mereka terhadap jaminan kesehatan. 

Waiau komunitas "patorani" di Galesong utara, tergolong 
masyarakat pesisir tetapi sistem ekonomi mereka tidak dapat lagi 
dikategorikan pada tingkat subsistensi; sebaliknya sudah masuk ke 
sistem perdagangan, karena hasil laut yang mereka peroleh tidak 
dikonsumsi sendiri, tetapi didistribusikan dengan imbal ekonomis 
kepada pihak-pihak yang lebih luas. Sungguhpun hidup dengan 
memanfaatkan sumber daya perairan dan laut lepas, namun 
sebenarnya mereka lebih banyak menghabiskan kehidupan sosial 
budayanya di daratan (Zulyani Hidaya; Purba J., 2001). 

Menurut Rande bahwa dahulu, setiap nelayan ketika pulang 
melaut, biasanya ia membagi-bagikan sebagian hasil tangkapan 
mereka kepada para tetangga 2. Tapi kondisi itu telah berubah bagi 
nelayan Torani di Galesong, mereka tidak lagi bisa membaginya secara 
cuma-cuma, mungkin disebabkan oleh pertimbangan biaya 
operasional (pengeluaran) yang tidak sedikit selama melaut (waktu, 
tenaga, dan terutama biaya BBM). Tarnpaknya nilai-nilai sosial untuk 
berbagi mulai luntur, apakah hal ini dipengaruhi oleh beralihnya 
penggunaan layar menjadi motorisasi sehingga energi penggerak tidak 

2 
Teknologi Motorisasi Penangkapan ikan pada masyarakat nelayan di Pulau Barang 

Caddia . Paper Fisip Unhas, 1996. 

169 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

lagi gratis seperti tenaga angin, ataukah ada sebab lain yang 
menyebabkan perubahan nilai tersebut. 

Para penulis sejarah (sejarawan) kerap melukiskan ruang 
geografis sebagai faktor yang sangat menentukan karakter 
penghuninya, karena itulah gambaran masyarakat pesisir dan 
pedalaman senantiasa digambarkan profilnya secara berbeda. 
Pedalaman biasanya mengacu kepada cara sebuah masyarakat yang 
menggantungkan hidupnya pada pertanian, perkebunan. Pendeknya 
kehidupan mereka sangat bergantung pada kekuatan alam. Karena itu 
sebagian besar suku (bangsa) pedalaman terpelihara perasaan 
kolektifnya bahwa nasib seseorang bukan semata ditentukan oleh 
keringat individu dan gerak progresif untuk merubah dirinya, 
melainkan nasib juga yang menentukannya. Bahkan sebagian besar, 
ditentukan oleh sesuatu yang "berada di luar sana". Adakalanya untuk 
menunjuk pada watak pedalaman sering dikaitkan dengan mistisisme 
sebagai bagian dari sikap spiritual mereka dan cenderung 
dikonotasikan sebagai sikap batin yang relatif tertutup, dengan laku 
sosialnya yang terlalu sopan. Sementara pesisir, karena banyak 
mengais rezeki dari samudra lautan bergelombang, menjadi ruang 
transit berbagai bangsa untuk melaksanakan transaksi perdagangan, 
mereka menjadi lebih berani, terbuka dan lebih mudah menerima 
segala perbedaan. Adakalanya budaya pesisir dihubungkan dengan 
"sikap kasar dan keras kepala". Hal ini digambarkan oleh Anthony 
Reid, dan Christian Pelras terhadap suku Bugis sebagai bangsa 
pemberani dan terbuka. Lebih lanjut disebutkan bahwa suku Bugis 
dinisbatkan hidupnya untuk melaut dan perdagangan. Pandangan 
terhadap geografi pesisir ini merupakan faktor penting bagi rasa 
inklusifitas, keterbukaan dan tolerable. 

Masyarakat pesisir dalam menghadapi dan mengatasi 
masalah-masalah yang ditimbulkan oleh lingkungannya menurut Mc. 
Cay, mereka menggunakan berbagai respons yang berfungsi sebagai 
strategi adaptif antara lain; (1) kerja sama dan pengerahan tenaga kerja, 
(2) penekanan pada sifat egalitarian, (3) penerapan aturan bagi hasil, 
(4) pengaturan hak-hak pemilikan atas daerah-daerah perikanan laut, 
(5) penggunaan berbagai macam alat dan teknik penangkapan ikan, (6) 
strategi-strategi yang digunakan secara perorangan, (7) penggunaan 
agama, magis dan ritual, (8) menjalin hubungan kuat dan lama dengan 
pihak lain. 

170 



Pataroni Sang Pemburu lkan Terbang 

Pada banyak komunitas pesisir (nelayan), tradisi masih tetap 
dipertahankan bukan saja sebagai pegangan clan pedoman dalam 
mengelola pencahariannya sebagai nelayan, tetapi juga sebagai 
pendorong bahkan memberikan spirit bagi nelayan dalam menghadapi 
hidup kesehariannya. 

Pesisir merupakan ruang geografis yang lebih terbuka, 
menjadi tempat untuk berkomunikasi, baik untuk kepentingan 
ekonomi, politik maupun kebudayaan (Nurcholish Madjid, 2005). 
Penting untuk mempersoalkan kembali kultur pesisir di masa kini, 
karena menurut Cak Nur bahwa tempat (kultur pesisir) semacam 
inilah demokrasi dapat tumbuh dengan baik secara kondusif bagi 
pengembangan demokrasi clan multikulturisme. Pada masyarakat 
pesisir terdapat unsur-unsur penting seperti keterbukaan, berani 
menerima perbedaan, clan tidak eksklusif. 

lkan Terbang Dalam Kajian Pustaka 

Ikan Terbang atau Exocoetidae merupakan jenis ikan laut yang 
terdiri dari 50 spesies clan dikelompokan dalam 7-9 genera. Berdasar 
klasifikasi ilmiah, ikan terbang berasal dari kerajan Animali, filum 
Chirdata, kelas Actinopterygii, ordo Beloniformes clan familia Exocoetidae. 
Genera dari ikan terbang terdiri dari Cheilopogon, Cypselurus, 
Danichthys, Exocoetus, Fodiator, Hirundichthys, Oxyporhamphus, 
Parexocoetus dan Prognichthys. Ciri utama ikan terbang adalah sirip 
dadanya yang besar, memungkinkan ikan ini untuk meluncur terbang 
secara singkat di udara, di atas permukaan air clan lari dari pemangsa. 
Jarak luncur ikan terbang mencapai 50 meter, namun dengan 
menggunakan dorongan gelombang ikan terbang dapat mencapai jarak 
400 meter. Ikan tcrbang yang termasuk dalam kelas Actinopterygii, 
merupakan kelas dalam taksonomi ikan bersirip kipas. Kelas 
Actinopterygi, meliputi banyak ikan yang dikenal masyarakat sebagai 
ikan konsumsi maupun ikan hias/peliharaan. Secara evolusi kelompok 
ini merupakan pengembangan lebih lanjut yang paling adaptif 
(http:/ /id.wikipedia.org). 

Menurut Nanan Kurnia, ikan terbang merupakan ikan pelagis 
kecil, hidup di permukaan laut, termasuk perenang cepat, menyukai 
cahaya pada malam hari clan mampu meluncur keluar dari permukaan 
air clan melayang di udara (Parin 1999 in Carpenter & Niem 1999 dalam 
Nurmawati 2007, dalam) . Ikan terbang merupakan salah satu 
komponen ikan pelagis yang ditemukan di perairan tropis dan 

171 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

subtropis dengan kondisi perairan tidak keruh dan berlumpur 
(Hutomo et al 1985 dalam Harahap). 

Ikan terbang memiliki ukuran 
panjang kepala 3,9-4,lx dan 5,8-6,4x 
tinggi tubuh (Bleeker in Hutomo et 
al 1985 dalam Nurmawati 2007) dan 
memiliki panjang rata-rata 18cm 
(Parin 1999 dalam Nurmawati 2007). 
Bentuk tubuh ikan terbang bulat 
memanjang seperti cerutu, agak 

Foto 3.1 Salah satu jenis ikan terbang 
termampat pada berwama gelap, 
bagian bawah tubuh mengkilap, hal 

ini bertujuan untuk menghindari pemangsa baik dari udara maupun 
dari air. Sirip dorsal dan anal transparan, sirip ekor abu-abu, sirip 
ventral keabu-abuan di bagian atas dan terang di bagian bawah, sirip 
vektoral abu-abu tua dengan belang-belang pendek (Bleeker in hutomo 
1985 dalam Nurmawati 2007). Sirip pectoral panjang dan dapat 
diadaptasikan untuk melayang dan mengandung banyak duri lemah 
dengan duri pertama tidak bercabang dan sisanya bercabang. Duri­
duri lemah pada sirip dorsal berjumlah 10-12, pada sirip anal 1-12, 
pada sirip pectoral 14-15 dengan sirip pertama tidak bercabang. Sirip 
ventral tidak mencapai sirip dorsal dengan pangkal sirip ventral lebih 
dekat ke ujung posterior kepala daripada ke pangkal ekor. Sirip 
vektoral mencapai belakang sirip dorsal. Sirip ekor cagak (deeply 
emarginated) dengan sirip bagian bawah lebih panjang. Garis lateral 
terletak pada bagian bawah tubuh. Sisik sikloid berukuran relatif besar 
dan mudah lepas dengan sisik pradorsal 32-37 dan jumlah sisik pada 
poros tubuh 51-56. (Giginya kecil, tumbuh pada kedua rahang 
(Hutomo et al1985 dalam Nurmawati). 

Ikan terbang hidup di permukaan perairan daerah pantai dan 
lepas pantai (Parin 1960 in Hutomo et al 1985 dalam Nurmawati 2007 
dalam Nanan Kurnia) . Menurut Hutomo et al (1985) ikan terbang 
menghuni lapisan permukaan (pelagis) perairan tropik dan subtropik 
serta dibatasi oleh isotherm 20°C. Menurut Hutomo et al (1985) ikan 
terbang dapat dibagi menjadi dua kelompok: "bersayap dua" dan 
"bersayap empat" yang masing-masing memiliki mekanisme terbang 
yang berbeda. Kemampuan terbang ikan ini merupakan sifat biologi 
yang paling menonjol dan membedakannya dengan salah satu jenis 
Ikan Terbang (http://id.wikipedia.org) 

172 



Pataroni : Sang Pemburu lkan Terbang 

kelompok ikan yang lain. Kemampuan tersebut merupakan proses 
evolusi sebagai adaptasi untuk menghindari pemangsa di laut lepas 

Foto 3.2 Telur ikan terbang dari perairan Kalimantan Timur 
(Kiri) dan perairan Fak-Fak Papua (Kanan) 

dan gangguan kapal, 
serta untuk menghemat 
energi dalam mencari 
makanan (Davenport 
1994 in Ali & Nessa 2006 
dalam Nurmawati 2007). 
Berdasarkan data terbaru 
dari statistik perikanan 
Indonesia tahun 2005 

diperoleh bahwa total 
produksi telur Ikan 
Terbang 279,8 ton/ 

tahun pada wilayah Sulawesi Selatan bahkan belum lama Indonesia 
mengekspor telur ikan terbang ke Rusia sebesar 20 ton seharga Rp. 5 
miliar (http://cerita-pesisir.blogspot.com). 

Ikan ini merupakan salah satu komoditas laut yang sangat 
digemari oleh berbagai kelompok masyarakat. Ikan juga dipercayai 
sebagai salah satu jenis makanan yang dapat meningkatkan beberapa 
aspek kesehatan tubuh. Salah satu jenis ikan yang akhir-akhir ini 
mendapat perhatian tidak hanya dari kelompok nelayan yang 
menghasilkannya namun juga oleh konsumen baik dalam maupun luar 
negeri. Salah satu bagian penting dari ikan terbang adalah telurnya. 
Telur ikan terbang dianggap berguna untuk pengobatan karena 
mengandung karagenan. Telur yang lebih halus lebih diminati pasar di 
luar negeri. Di Jepang orang mengkonsumsinya sebagai bahan obat 
seperti yang dituturkan oleh Dr Musri Musman, seorang dosen 
Kelautan pada Universitas Syiah Kuala Banda Aceh, Doktor alumnus 
University of the Ryukyus pada bidang marine and natural products, 
menurutnya lagi ada kesimpulan umum bahwa dengan memakan telur 
ikan terbang ini akibatnya dapat memperlancar peredaran darah yang 
dan secara tidak langsung dapat meningkatkan libido seperti yang 
dituturkannya pada Citizen Reporter (Komarudin 2007 Telur Tuing 
Tuing Galesong, Omzet Milyaran Menembus Rusia, Nanan Kurnia). 

Menurut Agus Syahailatua, ikan terbang Indonesia 30 persen 
berasal dari perairan Sulawesi Selatan. Tahun 1922 diperkirakan 18 
jenis ikan terbang di perairan Indonesia. Namun pada tahun 2004-2005, 
hanya ditemukan sekitar 13 jenis, 5 jenis lainnya tidak diketahui 

173 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

keberadaanya. Selanjutnya Agus menyatakan sekitar 2030 
kemungkinan besar ikan terbang .tidak akan berpindah tempat dari 
perairan Sulawesi Selatan karena perburuan ikan terbang secara besar­
besaran (http://www.forumkami.com) . Kecenderungan permintaan 
dan konsumsi telur ikan terbang yang meningkat dari luar negeri 
seperti di Jepang, Korea, dan Taiwan maka produksi telur ikan terbang 
juga membesar. Kondisi ini memprihatinkan, karena ikan terbang 
merupakan salah satu jenis ikan yang dilindungi. 

Kepercayaan dan Upacara Tradisional 

Masyarakat yang menggantungkan hidupnya pada laut seperti 
pada etnis Bugis-Makassar di Galesong, dipandang memiliki banyak 
pengetahuan tentang berbagai gejala laut agar dapat membuat 
aktivitas produksi mereka lebih efektif. Metode perikanan semula 
dilakukan dengan suatu pengetahuan tingkah laku yang maksimal 
dengan suatu alat penangkapan yang minimal. Pengetahuan 
masyarakat pesisir ditopang oleh kekayaan dan ketajaman pengamatan 
yang tidak ditemui dalam ilmu pengetahuan di luar masyarakatnya. 
Ataukah disebabkan oleh kemampuan mereka menggunakan 
sejumlah pengalaman hidup yang diwariskan leluhurnya dibanding 
menggunakan pengetahuan modern. 

Sampai sekarang sebagian anggota masyarakat di Galesong 
masih mempercayai berbagai hal gaib, walau mereka umumnya sudah 
memeluk agama Islam serta taat menjalankan ibadah sesuai dengan 
ajaran agama yang dianutnya. Unsur-unsur kepercayaan tradisional 
yang masih hidup itu di antaranya berkenaan dengan dunia gaib, 
mahluk halus, dan kekuatan sakti. 

Kepercayaan yang menganggap bahwa di laut terdapat 
kekuatan gaib yang dapat mengancam kehidupan nelayan tetapi juga 
dapat memberikan kesejahteraan hidup. Hal ini telah berakar dalam 
jiwa masyarakat nelayan, sejak nenek moyang mereka. Oleh karena itu 
dalam menghadapi kekuatan-kekuatan gaib yang penuh misteri itu, 
mereka adakan suatu upacara. Berhasil tidaknya mereka membujuk 
atau menenangkan kekuatan gaib tersebut tergantung pada kualitas 
upacara yang diselenggarakan. Pelaksanaan upacara sangatlah hati­
hati menjaga segala pantangan yang tabu dilakukan agar tidak terjadi 
sesuatu yang dapat menyebabkan kegagalan. Ada rasa takut apabila 
upacara yang diselenggarakan itu tidak diterima. 

174 



Patar0 11 ::.ang Pemburu lkan T8rbdr,, 

Konsep kepercayaan mengenai dunia gaib adalah berada di 
luar dunia nyata, sehingga tidak dapat ditangkap dengan indra 
penglihatan. Mereka percaya bahwa dalam dunia gaib diyakini adanya 
aktivitas kehidupan yang dilakukan oleh makhluk-makhluk gaib. 
Kehidupan di luar kehidupan nyata disebut allo ri book (hari akhirat, 
hari kemudian, atau hari sesudah mati). Itulah sebabnya muncul 
berbagai tabu dan pantangan yang perlu dihindari bagi warga desa 
dan apabila tetjadi pelanggaran atas pantangan-pantangan tersebut, 
maka akibatnya akan terjadi bencana bukan saja kepada pelanggar, 
tetapi seluruh warga desa akan mengalaminya. 

Kepercayaan yang berkaitan dengan makhluk halus yaitu 
dibagi atas arwah leluhur, jin dan setan. Dalam bahasa Makassar 
disebut pakammik, maksudnya penunggu, penguasa, penjaga tempat­
tempat tertentu yang dianggap sakral, angker dan keramat. Tempat­
tempat itu seperti pohon kayu, batu besar, kuburan, gunung, sungai 
dan lautan, termasuk pula bangunan-bangunan tua, rumah hingga 
suatu wilayah perkampungan dipercaya memiliki pakammik. Hal ini 
dipercayai bahwa pakammik sebagai sumber kekuatan dan sekaligus 
mengawasi tindak laku manusia sekaligus mendatangkan bala bencana 
terutama bagi mereka yang melakukan pelanggaran dengan 
melakukan pengrusakan terhadap tatanan alam maupun tatanan adat. 
Kepercayaan terhadap roh-roh tersebut mengakibatkan timbulnya 
berbagai upaya untuk tidak melakukan pelanggaran, tetapi sebaliknya 
pula sebagian orang berusaha menguasai kekuatan roh-roh tersebut 
untuk kepentingan santet dan pengobatan atau terwujud dalam bentuk 
tolak bala (songka bala). 

Selain kekuatan yang bersifat gaib tersebut, dipercayai pula 
adanya unsur kekuatan sakti melalui benda-benda seperti permata 
(mustika), keris, tombak, dan benda-·benda pusaka lainnya. Benda­
benda ini diyakini dan digunakan karena dapat melindungi dari 
berbagai bencana ataupun mendatangkan rezeki bagi para pemiliknya. 

Mengenai upacara-upacara tradisional yang kerap 
diselenggarakan oleh masyarakat adalah sesuatu yang masuk aka! dan 
sulit diterima akal karena sering kali dilihat sebagai pemborosan (R. 
Firth,1960), tetapi hal itu tetap berlangsung sebagai bagian yang tidak 
terpisahkan dari agama dan sistem kepercayaan. Masyarakat Galesong 
memang termasuk pemeluk agama Islam yang taat menjalankan 
ibadah, namun pada sisi lain tetap menjalankan berbagai kepercayaan 
tradisional terutama yang berkaitan dengan kegiatan keagamaan, daur 

175 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

hidup, serta upacara yang berhubungan dengan mata pencaharian 
penduduk sebagai nelayan Pa'torani. 

Kearifan Lokal Mengenai Laut 

Sejak lama masyarakat Sulawesi Selatan terutama yang 
bermukim di wilayah pesisir mempunyai pengetahuan tradisional 
tentang alam raya termasuk lingkungan laut, tidak hanya dipandang 
sebagai status ruang hampa atau ruang kosong yang berproses secara 
alamiah, melainkan alam itu dihayati sebagai bagian integral dari Sang 
Pencipta yang penuh misteri. Konsep pengetahuan budaya yang 
dimiliki masyarakat bahwa alam raya dikuasai oleh dewata, sedangkan 
unsur alam seperti langit, bumi dan lautan diserahkan penjagaan dan 
pengaturannya kepada makhluk-makhluk gaib dan dikenal sebagai 
figur yang melambangkan kebaikan dan kejahatan. 

Kebudayaan nelayan terbentuk dari akumulasi pengalaman 
serta tingkat pengetahuan masyarakat pendukungnya, dan terwujud 
dalam pola tingkah laku nelayan dalam memenuhi kebutuhannya 
(Koentjaraningrat, 1972). Sadar atau tidak sadar, untuk masyarakat 
nelayan telah membentuk pola-pola tingkah laku dalam bentuk norma, 
sopan santun serta ide, gagasan dan nilai-nilai yang menjadi pedoman 
bagi tingkah laku para individu dalam kelompok tersebut. Dalam hal 
ini kebudayaan nelayan menjadi sebuah "blue print", desain, atau 
pedoman menyeluruh bagi para pendukungnya. Karena itu, 
kebudayaan sebagai pengetahuan, secara selektif digunakan oleh 
manusia untuk menginterpretasi dan memahami lingkungan yang 
dihadapi, dan digunakan sebagai referensi untuk melakukan aktivitas. 

Masyarakat Galesong percaya sepenuhnya bahwa lautan itu 
adalah ciptaan Sang Maha Kuasa sesuai ajaran Islam yang mereka 
terima, tetapi merekapun tahu berdasarkan pengetahuan 
tradisionalnya bahwa Tuhan yang disebutnya Karaeng Alla Taala telah 
melimpahkan penguasaan wilayah lautan lepada Nabi Hillerek. Tidak 
diketahui secara jelas apakah penguasa laut itu identik dengan nama 
Nabi Khaidir, sebagaimana tercantum dalam sejarah nabi-nabi ataukah 
figur lain, namun yang pasti masyarakat Galesong sampai sekarang 
mengenal Nabi Hellerek sebagai tokoh mitologis yang menjadi 
penguasa lautan. 

Berdasarkan anggapan dan kepercayaan tersebut, maka para 
nelayan lokal di Galesong sangat memuliakan Nabi Hellerek. 

176 



, q P· r bwu 1kan ferba11c 

Perwujudan rasa hormat terhadap sang penguasa lautan dimaksud 
maka setiap nelayan biasanya melakukan berbagai upacara, baik 
upacara selamatan maupun upacara tolak bala dalam upaya pencarian 
nafkah melalui kegiatan penangkapan ikan di laut. Dalam upacara 
tersebut digunakan mantra-mantra maupun bahan sesajen khusus, 
disertai dengan perilaku yang bersifat magis. 

Secara mitologis masyarakat di Galesong terutama para 
nelayan memahami lautan sebagai suatu bagian kosmos dengan 
segenap isinya yang penuh kegaiban dan keajaiban. Warga masyarakat 
yang berusia lanjut biasanya mempunyai bayangan pikiran tentang 
adanya kerajaan yang berpusat di dasar lautan sedangkan penguasa­
penguasanya adalah terdiri atas para keturunan dewata. Dewa-dewa 
penguasa lautan dianggap masih bersaudara dengan dewa penguasa 
langit maupun dewa yang berkuasa di atas bumi. Setelah masuknya 
pengaruh Islam, maka secara berangsur-angsur mitos tentang kerajaan 
bawah laut itu bergeser, kemudian muncul mitos lain yang 
menokohkan Nabi Hellerek. Sampai sekarang belum diperoleh 
keterangan yang jelas tentang hubungan Nabi Hellerek dan segenap 
dewa-dewa penguasa kerajaan bawah laut. 

Brandt (1969), mengemukakan bahwa pengetahuan tentang 
berbagai gejala laut agar dapat membuat aktivitas produksi mereka 
lebih efektif, mereka menggunakan metode perikanan yang semula 
dilakukan dengan suatu pengetahuan tingkah laku yang maksimal 
dengan suatu alat penangkapan yang minimal. Pengetahuan lokal 
penduduk pesisir atau penduduk pulau, biasanya diperoleh secara 
emic. Dalam hubungannya dengan pengetahuan lokal, menurut 
Chambers (1987), pengetahuan rakyat desa, dapat ditopang dan 
ditingkatkan oleh kekayaan dan ketajaman pengamatan yang tidak 
ditemui dalam ilmu pengetahuan orang luar. Hal ini disebabkan, 
kemampuannya menggunakan sejumlah pengalaman hidup dengan 
Iebih banyak penginderaan dibandingkan dengan ilmuan modern. 
Barangkali menurut Howes (1979), aspek yang paling kurang disadari 
mengenai pengetahuan rakyat pedesaan adalah sifat kegiatan 
percobaannya. Diperkirakan, terdapat mentalitas yang bersifat 
universal yang disebut "Jiwa yang ingin mencoba-coba", setidaknya 
dalam ha! yang mengandung risiko kecil. Pendapat ini didukung 
secara tidak langsung oleh Linton (1962) yang mengemukakan, bahwa 
salah satu kebutuhan dasar manusia (basic needs) adalah keinginan 
untuk selalu mencoba-coba. 

177 



Kearifan Lokai di Tengah Modern isasi 

Definisi sumber daya hayati perairan (aquatic resources) adalah 
semua perairan yang memiliki sUm.ber kekayaan hayati (khususnya 
ikan) yang dapat dimanfaatkan untuk kepentingan hidup manusia 
(Afrianto,1996). Wilayah pesisir dan lautan Indonesia, terkenal dengan 
kekayaan dan keanekaragaman sumber daya yang dimiliki, yang 
terdiri dari sumber daya alam yang dapat pulih meliputi: sumber daya 
perikanan (plankton, benthos, ikan, moluska, krustasea, mamalia laut), 
rumput laut (seaweed), padang lamun; hutan mangrove; dan terumbu 
karang dan sumber daya alam yang tidak dapat pulih mencakup: 
minyak dan gas, bijih besi, pasir, timah, bauksit, dan mineral serta 
bahan tambang lainnya (Dahuri, 2001). 

Patorani adalah salah satu bentuk kelompok nelayan Makassar 
yang telah ada sejak lama di Sulawesi Selatan. Dalam kondisi 
realitasnya sampai saat ini masih mengelola, memelihara dan 
memanfaatkan sumber daya hayati laut berdasarkan norma-norma dan 
nilai-nilai budaya. Melalui perilaku nelayan dalam bentuk 
penggunaan teknologi cara (soft ware technolgy) maupun teknologi alat 
(hard ware technology) yang bersifat partisipatif, asosiatif, analogik dan 
orientif yang melembaga serta masih tetap dipertahankan dalam 
konteks kekinian. 

Demikian halnya dengan nelayan, dalam menghadapi dan 
mengatasi masalah-masalah yang ditimbulkan oleh lingkungannya, 
mereka menggunakan berbagai respons yang berfungsi sebagai strategi 
adaptif. Hal ini dimaksudkan sebagai pola-pola yang terbentuk dengan 
berbagai macam penyesuaian yang digunakan untuk memperoleh dan 
memanfaatkan sumber-sumber yang tersedia dalam memecahkan 
masalah-masalah yang langsung dihadapinya. Sejumlah bentuk 
strategi adaptif nelayan yang sering digunakan antara lain: 

1. Tanda Alam Sebagai Pedoman Melaut 

Dalam kaitannya dengan kegiatan melaut, para nelayan 
berpedoman pada berbagai gejala alam seperti gugusan bintang yang 
bertaburan di angkasa ataupun gumpalan awan yang berarak di 
samping peredaran musim, peredaran matahari dan bintang, bahkan 
juga arah angin dan arus gelombang laut. 

Taburan bintang digunakan sebagai pedoman arah dalam 
pelayaran di malam hari, antara lain seperti bintang pari untuk 
menandai arah selatan, sedangkan bintang fajar yang selalu terbit di 

178 



Pa!ar in1 s. ·1q Per1buru 11\an Terhan\1 

ufuk timur. Berdasarkan bintang-bintang tersebut 
nelayan tidak mudah kehilangan arah atau 
pelayarannya di tengah laut. 

pada umumnya 
tersesat dalarn 

Gambaran awan yang biasanya dijadikan pedoman oleh para 
nelayan antara lain awan yang memerah di ufuk barat, biasanya pada 
saat menjelang senja. Apabila awan tersebut tampak, rnaka itu 
pertanda ikan-ikan di laut sudah banyak, sehingga nelayan 
beranggapan sudah tiba saatnya untuk melaut. 

Sejalan dengan peredaran siang dan malam, para nelayan juga 
mempunyai perangkat pengetahuan tentang hari-hari yang dianggap 
baik di samping hari-hari yang dianggap bernilai buruk untuk 
melakukan kegiatan penangkapan ikan. Selain itu nelayan 
menghindarkan kegiatan penangkapan ikan pada saat bulan purnama 
sedang mengambang di atas cakrawala. Ini sesuai dengan pengalaman 
mereka bahwa pada saat seperti itu ikan-ikan di lautan sulit untuk 
dijaring dan ditangkap. 

Tanda-tanda lain yang biasanya diketahui secara umum di 
kalangan nelayan ialah warna air laut. Apabila sewaktu-waktu air laut 
berubah rnenjadi keruh, itu adalah pertanda hujan akan turun. Semua 
itu merupakan bagian dari tanda-tanda alam yang perlu diketahui 
secara baik oleh para nelayan terutama bagi mereka yang melakukan 
kegiatan penangkapan ikan di bagian laut lepas. 

Sistem pengetahuan tradisional tersebut sangat sederhana dan 
tentunya masih banyak unsur-unsur pengetahuan lainnya yang 
mereka miliki. Aktivitas penangkapan ikan laut bagi para nelayan di 
Galesong turut dipengaruhi oleh adanya perangkat pcngetahuan 
tradisional tentang laut dan gejala-gejala alam, termasuk astronomi 
dan rneteorologi tradisional yang diwarisi dari generasi terdahulu . 

2. Pola Produksi 

Sejak lama nelayan lokal di Galesong mengenal serta 
mengembangkan berbagai jenis usaha penangkapan ikan di laut. Pada 
umumnya jenis-jenis usaha tersebut dilakukan secara tradisional 
menurut sistem pegetahuan dan peralatan yang cukup sederhana. 
Pengetahuan dan teknologi penangkapan tersebut diwarisi dari 
generasi terdahulu, selanjutnya ditransformasikan pula kepada 
angkatan generasi yang lebih muda melalui proses sosialisasi. Unsur­
unsur pengetahuan dan teknologi tradisional dalam bidang 

179 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

penangkapan ikan itu masih banyak yang tetap dipertahankan sampai 
sekarang, walau sebagian nelayan sudah mulai menerapkan sistem 
teknologi modem, terutama berkenaan dengan penggunaan mesin 
penggerak perahu (motorisasi), maupun vahan dan alat-alat 
penangkapan ikan lainnya. 

Nelayan yang mengkhususkan diri pada penangkapan ikan 
terbang disebut dengan "Patorani". Istilah torani adalam nama jenis 
ikan atau dikenal dengan nama ikan terbang. Sesuai pengertian 
tersebut maka istilah "patorani" dalam kehidupan masyarakat 
Galesong dikenal sebagai nelayan yang khusus menangkap ikan 
terbang saja, tetapi kecenderungan para nelayan hanya mementingkan 
telur ikan terbangnya saja dibanding ikan terbang itu sendiri. 
Kecenderungan itu terutama dipengaruhi oleh nilai jual atau harga 
telur ikan yang temyata jauh lebih tinggi jika dibandingkan dengan 
harga ikan jukuk tuing-tuing tersebut. 

Pada umumnya usaha patorani di Galesong dapat 
dikategorikan sebagai usaha perorangan, walau dalam kegiatan dan 
proses produksi melibatkan beberapa orang tenaga kerja yang disebut 
sawi dan dipimpin oleh seorang punggawa yang bertugas sebagai 
pemimpin dan pengendali dalam proses penangkapan di laut hingga 
kembali ke darat. Selain itu, usaha patorani memiliki atau mempunyai 
seorang juragan yang bertidak pemberi modal sekaligus penampung 
hasil tangkapan dan dikenal dengan punggawa lompo (big boss) . 
Sebagai pemilik modal berhak menentukan sendiri kebijakan 
perusahaannya, sekaligus menanggung sendiri segala risiko yang 
mungkin timbul dalam proses kelangsungan usahanya. Namun dalam 
proses produksi penangkapan ikan dilakukan secara kolektif, bahwa 
penangkapan ikan dilakukan secara bersama oleh kelompok-kelompok 
patorani yang terkait dalam suatu usaha tertentu. 

3. Wilayah Tangkapan 

Secara garis besar batas wilayah tangkapan para nelayan 
patorani di Galeson tidak hanya terbatas di perairan yang dangkal, 
melainkan sampai jarak jauh melintasi perairan wilayah provinsi atau 
pulau terluar dari batas geografis daerahnya. Menurut keterangan 
yang diperoleh, mereka sampai di wilayah perairan perbatasan pulau 
Kalimantan dan bahkan hingga perairan Fak Fak di Jayapura. 

180 



~ ar , 1g Pen ,bur 1 I~: an Te· ing 

Para nelayan patorani umumnya kurang memahami tentang 
perhitungan jarak dari pantai dan wilayah tangkapan mereka, namun 
dapat memberikan informasi secara jelas berdasarkan jarak tempuh 
yang digunakan dalam pelayaran yaitu biasanya mereka menempuh 
pelayaran selama 2 hari 1 malam, yaitu sekitar 36 jam dari pantai ke 
wilayah tangkapan dengan menggunakan perahu layar bermotor. 

Sejak tahun 1970-an sampai tahun 1990-an wilayah selat 
Makassar mulai dari bagian barat perairan Selayar, atau dari pulau 
Kalu Kalukuang di dekat perairan Madura sampai pulau Derawan di 
Kalimantan Timur adalah wilayah eskploitasi nelayan patorani dari 
Galesong, nelayan-nelayan dari Bontomarannu di ujung Selatan 
Galesong sampai Aeng Batu-Batu di Galesong Utara adalah nelayan­
nelayan aktif dalam meneruskan tradisi sekaligus sumber pendapatan 
komunitas pesisir. Namun seiring dengan tuntutan pasar dan semakin 
berkurangnya hasil tangkapan di sepanjang perairan ini maka wilayah 
tangkapan pun meluas sampai perairan sebelah barat Papua. Bagi 
patorani, memasuki kawasan perawan ini adalah hamparan hasil 
perikanan utamanya telur ikan terbang. Disebutkan bahwa ada 
perbedaan jenis telur dari selat Makassar umumnya lebih halus 
sedangkan telur dari perairan Fak Fak lebih kasar dan besar-besar. 
Pasar ekspor (di luar negeri) lebih diminati dan menyukai telur yang 
lebih halus, sehingga harga dan permintaan menjadi meningkat. 

4. Ritus Tradisi Patorani 

Masyarakat nelayan di Galesong Utara menyadari betul, 
bahwa hidup dalam ekologi kelautan harus dihadapi dengan spirit 
kejuangan yang tinggi. Hal ini disebabkan bahwa menggeluti 
kehidupan di laut bukanlah pekerjaan mudah tetapi sebaliknya suatu 
pekerjaan yang berat dan mengandung banyak risiko. Karena itu pula 
usaha penangkapan ikan tuing- tuing (ikan terbang) merupakan 
perjuangan yang berat. Kehidupan laut penuh degan misteri yang 
terkadang sulit diantisipasi. Suatu saat laut tampak begitu tenang dan 
aktivitas penangkapan ikan dilakukan dengan aman. Namun 
demikian, di saat lain, laut bergemuruh demikian hebat dengan 
ombaknya yang besar bergulung-gulung disertai badai dengan tiupan 
angin yang demikian kencang. Pada saat dernikian, laut seolah-olah 
menantang siapa saja, sehingga para nelayan merasa ngeri dan takut 
terhadap fenomena alam seperti itu terjadi karena ada sesuatu 
kekuatan-kekuatan gaib yang dahsyat sebagai penyebab. Boleh jadi 

181 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

"Dewa laut" sedang murka. Oleh karena itu, Dewa Laut perlu 
ditenangkan dan disenangkan. 

Dalam menghadapi kekuatan-kekuatan gaib yang penuh 
misteri di lautan itulah, masyarakat nelayan Galesong Utara 
melakukan upacara tradisional, dan berhasil tidaknya mereka 
membujuk atau menenangkan kekuatan-kekuatan gaib iitu, sangat 
tergantung kepada kualitas upacara tersebut. Untuk itulah, dalam 
melakukan upacara tradisional, mereka sangat berhati-hati dengan 
melakukan apa yang dianjurkan, dan menghindari semua pantangan. 

Ritus para komunitas Patorani yang dilakukan secara 
tradisional ini, paling tidak bertujuan untuk memperoleh keselamatan 
dalam aktivitas penangkapan ikan terbang (torani) dan berharap 
memperoleh hasil tangkapan yang maksimal. Para nelayan menyadari 
bahwa sumber daya laut memberikan berbagai kemungkinan agar 
mereka dapat bertahan (suroive), bukan semata-mata tingkat 
subsistensi, tetapi bahkan nelayan dapat mencapai surplus yang 
memungkinkan mereka mampu untuk hidup sejahtera. 

Upacara tradisional patorani adalah sebuah upacara sakral 
yang penuh muatan nilai-nilai magis-religius, sehingga hams 
dilakukan secermat dan senormatif mungkin menurut tata cara yang 
sudah baku, sebagaimana pernah dilakukan oleh nenek moyang 
mereka. Upacara ini biasanya dimulai menjelang para nelayan 
melakukan operasi penangkapan ikan di laut. Kegiatan itu dilakukan 
menjelang musim kemarau atau akhir bulan April sampai September 
pada setiap tahun. Namun demikian, waktu penyelenggaraan upacara 
tidak selalu sama pada setiap tahun. Hal ini disesuaikan dengan 
sistem pengetahuan dan sistem kepercayaan masyarakat mengenai 
waktu yang baik dan keadaan cuaca yang menguntungkan. Tetapi 
biasanya upacara tersebut dilaksanakan sekitar bulan April atau Mei 
setiap tahunnya. 

Ada tiga tempat (tahapan) penyelenggaraan upacara 
tradisional pa'torani dilakukan, yaitu pertama di rumah punggawa 
yang kemudian dilanjutkan di pinggir pantai dan upacara terakhir 
sebagai simpul dari rangkaian upacara diselenggarakan di sebuah 
pulau yaitu pulau Sanrobengi yang dipercayai sebagai pintu gerbang 
menuju samudra lepas menemukan telur ikan terbang. 

182 



Orang-orcing yang terlibat dcilam penyelenggaraan upacara di 
atas terdiri atas: 

e Finati, Samo atau imam, yaitu orang yang dianggap 
berpengalaman clan memiliki sistem pengetahuan berkenaan 
dengan hal ihwal upacara penangkapan ikan terbang. 

• Punggawa, adalah orang yang banyak berperan clan sekaligus 
mernimpin operasi penangkapan ikan torani. 

• lstri Punggawa, yang mempersiapkan segala peralatan 
upacara. 

• Para Sawi, yaitu anggota yang ikut serta dalam perburuan ikan 
torani. 

5. Perahu dan Sarana Nelayan 

Perahu nelayan di Galesong bervariasi bentuknya, antara lain 
jakung, parengge clan perahu khusus papekang. Perkembangan 
komunitas nelayan dengan menggunakan perahu jakung ini telah 
mengalami pasang surut, hingga sekarang komunitas ini kurang lagi 
diminati oleh nelayan. Perahu jakung dari awal kehadirannya 
berfungsi sebagai perahu yang digunakan untuk menangkap ikan 
dengan rnenggunakan teknologi alat tangkap yang sederhana seperti 
kail clan jnla (pukat) clan kemampuan lokasi penangkapannya hanya 
berkisaran di wilayah area pesisir pantai. 

Perkembangnn selanjutnya, perahu jakung dalam dekade 
terakhir, walaupun populasinya menurun, namun komunitas yang 
masih mernpertahankan keberadaannya telah beralih dengan 
menggunakan motor tempel sebagai penggerak utama (sebelumnya 
dengan lenaga angin/ layar). Keberadaan perahu jakung hingga 
sekarang ini telah mengalami perubahan dari segi bentuk badan 
perahu dengan melalui modifikasi, termasuk fungsi dan wilayah 
operasionalnya juga mengalami perubahan. 

Perahu jakung tradisional mengalami perubahan ke jenis 
perahu jakung dengan mesin tempel yang dulunya hanya menangkap 
ikan di sekitar areal pesisir, kini telah mengalami pergeseran lokasi 
penangkapan clan hasil tangkapan pun mengarah ke pencarian udang 
windu. Keberadaan perahu jakung di Galesong pada dekade 
sebelumnya, dapat d itarik kesimpulan sementara bahwa mata 

183 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

pencaharian masyarakat Galesong Selatan dan Galesong Utara 
merupakan mayoritas sebagai nelayan. Aktivitas kenelayanan di 
Galesong pada umumnya merupakan warisan orang tua atau 
keluarganya, yang dipertahankan hingga sekarang sebagai sumber 
mata pencahariannya. 

Komunitas nelayan yang bermata pencaharian sebagai nelayan 
penangkap ikan yang disebut sebagai nelayan palanrak, dan nelayan 
papekang hingga sekarang tetap bertahan. Komunitas nelayan ini, 
melakukan aktivitas secara lokal yakni sekitar pesisir pantai Galesong, 
dengan hanya berusaha untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari di 
pasar sebagai konsumsi masyarakat setempat. Kelompok nelayan 
palanrak dan papekang menggunakan perahu motor tempel. Hingga 
sekarang ini, komunitas nelayan palanrak dan papekang salah satu 
sumber mata pencaharian masyarakat Galesong. Nelayan ini khusus 
menangkap ikan dengan berbagai jenis ukuran, tergantung pada jenis 
ikan yang lagi musim. 

Pada awalnya perahu papekang dan palanrak dimodifikasi 
dengan menggunakan teknologi sederhana (tradisional), mulai dari 
jenis ukuran dan teknologi yang digunakan. Namun dalam 
perkembangannya kemudian perahu-perahu tradisional yang 
dimodifikasi dengan menggunakan teknologi sederhana (tradisional) 
secara perlahan mengalami pergeseran dan hingga sekarang tidak 
terlalu diminati lagi. Alasannya karena kondisinya sudah termakan 
usia dan orientasi penangkapan komunitas nelayan yang dulunya 
palanrak dan papekang sudah mengarah untuk menjadi nelayan 
patorani. Adanya peralihan tersebut , maka secara otomatis 
pengalaman melaut sudah dimiliki untuk beralih menjadi nelayan 
patorani. Hal ini terkait informan Sawi Jufri (37) yang dulunya adalah 
nelayan palanrak, dan kini beralih menjadi sawi patorani. Beliau 
mengatakan bahwa penguasaan akan tantangan laut, sudah terbiasa, 
namun yang perlu didalami adalah teknologi penangkapannya, karena 
menggunakan lanrak (pukat ) sangat bereda dengan menggunakan alat 
penangkapan telur ikan torani (ballak-ballak), artinya bahwa 
diperlukan adanya penyesuaian dan keterampilan khusus. 

Peralihan penggunaan perahu terjadi melalui sebuah proses, 
misalnya, peralihan dari perahu jakung ke perahu motor tempel 
sedangkan perahu parengge beralih ke kapal nelayan patorani. 
Tuntutan perubahan jenis perahu tersebut, berkaitan orientasi 
komunitas nelayan ke arah peningkatan penghasilan. Demikian halnya 

184 



pula, pada sektor nelayan patorani dengan adanya tuntutan perubahan 
orientasi penangkapan dari induk ikan torani beralih kepenangkapan 
khusus pada telur ikan torani . Terjadinya pergeseran itu, karena 
adanya tuntutan pasar dan pada muaranya pula kearah peningkatan 
kehidupan sosial ekonomi nelayan patorani. Realitas perubahan itu, 
dapat diambil suatu kesimpulan bahwa awal munculnya orientasi 
pergeseran tersebut, terkait dengan tuntutan pasar dan kehidupan 
sosial ekonomi. 

Walaupun terjadi pergeseran penangkapan pada komunitas 
nelayan dengan berahh menjadi nelayan patorani, namun perahu 
tradisional pun, dengan jenis perahu palanrak dan papekang masih 
tetap ada yang beroperasi di pesisir pantai Galesong, walaupun jumlah 
dan komunitasnya sangat kecil. Perahu yang dimaksudkan adalah 
perahu tradisional yang tidak mengubah bentuk, namun hanya dari 
segi kekuatan alat bantu berubah menjadi perahu motor tempel. 
Populasi perahu motor tempel merupakan jenis perahu yang masih 
bertahan populasinya, dan kalau kembali ke darat mesin perahu 
dilepas dari badan perahu. Mesin biasanya dipasang kembali, jika 
nelayan hendak melaut. Mesin tersebut biasanya berkapasitas 10-l2pk 
dipasang di bagian belakang badan perahu. Demikian pula halnya 
dengan perahu nelayan patorani pun mengalami perubahan bentuk. 
Perubahan jenis dan bentuk perahu yang berbentuk bulat tanpa mesin, 
kondisi demikian bertahan cukup lama, namun karena adanya 
tuntutan peningkatan produksi maka kapasitas ukuran perahu 
ditambah guna untuk menampung beban mesin dan alat penangkapan 
modern yang dipergunakan. 

Pada masyarakat Bugis-Makassar, aktivitas kenelayanan hanya 
merupakan salah satu dari keseluruhan aktivitas kebaharian atau 
kemaritirnan, di antaranya sebagai jasa transportasi dan perdagangan 
antarpulau. Dan pada masa yang lampau pula, perahu dijadikan 
sebagai alat transportasi bagi kerajaan untuk berhubungan dengan 
daerah kerajan lainnya. Jadi sejak beberapa abad yang lalu masyarakat 
Bugis Makassar sudah menjadikan nelayan sebagai bagian alat untuk 
mata pencaharian . Sebagaimana Koentjaraningrat (1992 :33) 
mengemukakan bahwa aktivitas kenelayanan diperkirakan sama 
usianya dengan aktivitas berburu pada masyarakat pedalaman. 

Realitas itu, bahwa keberadaan perahu di samping berfungsi 
sebagai media untuk mempertahankan hidup bagi komunitas nelayan, 
namun juga difungsikan sebagai transportasi untuk melakukan kontak 

185 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

dengan daerah lainnya. Fungsi ganda perahu bagi komunitas nelayan, 
dipergunakan ketika aktivitas pokoknya sebagai nelayan (pencari ikan) 
sudah terlaksana. Hal demikian pun terjadi pada komunitas nelayan 
patorani, sebelum masuk waktu musim patorani maka sebagian 
dijadikan sebagai nelayan pencari ikan pada areal pesisir pantai. 
Terkait aktivitas penangkapan di luar musim pattoranian, maka 
nelayan patorani merasa rugi karena bahan bakar dipersiapkan dalam 
jumlah yang besar, sedangkan penghasilan tidak begitu sebanding 
dengan pengeluaran. 

Tahapan Upacara Ritual Dalam Berburu Ikan Terbang 

Acara ritual patorani telah berlangsung turun temurun secara 
tradisional dengan keyakinan yang sangat mendalam. Perkembangan 
teknologi yang begitu canggih saat ini tidaklah selalu membawa 
pengaruh besar dalam memperoleh hasil yang maksimal dan 
berkualitas khususnya telur juku torani (Bugis: bale tarawani). Di era 
tahun 70-an sampai 80-an, para nelayan patorani bukan hanya 
pemberani, tetapi juga pelaut ulung yang membawa hasil tangkapan 
telur-telur ikan terbang yang bemilai ekonomi tinggi bagi 
masyarakatnya. 

Patorani diritualkan karena sebuah tuntutan tradisi yang tidak 
boleh dipengaruhi oleh teknologi. Prosesi ini merupakan bagian 
penting dari sebuah proses untuk menangkap ikan torani, di mana 
tahap-tahap pelaksanaannya tidak boleh dipenggal-penggal, apalagi 
dilakukan secara tidak hikmat dan khusyu. Dampak dari semua itu 
adalah ketika para patorani pulang dari melaut tak jarang ada di antara 
mereka yang pulang dengan tangan hampa, bahkan terkadang pula 
terdengar berita kehilangan pakkaja yang terseret ams ombak, dan lebih 
tragis lagi berita tenggelamnya perahu mereka bersama para awaknya. 

Prosesi ritual patorani adalah kegiatan simbolik, tapi jika dikaji 
secara hakiki dan mendalam maka terkandung hikmah yang sangat 
besar, bahwa untuk mencari nafkah dan rezeki itu haruslah dengan 
usaha keras tanpa melupakan sang pencipta. Upacara ritual patorani 
tidak dapat diterjemahkan ke dalam bahasa kekinian, atau dalam sudut 
pandang sendiri-sendiri melainkan perlu dipahami dengan arif sebagai 
totalitas peristiwa tradisional. 

Rangkaian pelaksanaan dalam perburuan ikan terbang oleh para 
patorani terdiri dari sejumlah tahap kegiatan ritual yang sifatnya sakral 
dari tahap persiapan, tahap melaut dan menangkap ikan, hingga tahap 

186 



r ti-l 

akhir melaut dengan upacara syukuran sebagai ucapan terima kasih 
atas keselamatan dan keberhasilan mereka membawa hasil yang 
berlimpah. Tahapan-tahapan itu dapat diuraikan sebagai berikut: 

l. Ta/zap Persiapan Melaut 

Langkah awal yang perlu dilakukan yaitu melihat dan 
rnenanyakan waktu dan hari baik kepada seseorang yang dituakan 
di kampung tersebut. Kemudian menyiapkan perahu dan segala 
peralatan penangkapan. Perlengkapan itu meliputi: (a) alat 
tangkap (pakkaja) yang tebuat dari bilah bambu yang diuntai 
dengan bentu bulat tong berjeruji, (b) tali-temali dan daun kelapa 
yang dililitkan di mulut alat pakkaja clan diikat secara berantai 
antara satu bubu pakkaja dengan lainnya, (c) gosse (rumput laut), 
selain berfungsi makanan ikan terbang yang bertelur, juga 
pelengkap dari daun kelapa agar bu bu pakkaja lebih rimbun. 

2. Allepa Biseang 

3 

kegiatan ini merupaka tahap perbaikan perahu atau melapisi 
bagian luar perahu (bodi) sebatas ambang perahu terapung, yaitu 
menggunakan bahan kapur bercampur minyak kelapa yang 
ditumbuk sampai halus dan menjadi adonan dempul. Bahan ini, 
fungsinya utamanya sebagai perekat sisi-sisi dinding perahu yang 
renggang, sehingga perahu kedap air. 

Sebelum dilakukan pendempulan bodi perahu, terlebih dahulu 
dilakukan suatu upacara dengan cara membangunkan sang perahu 
patorani dari tidurnya. Keterangan yang disampaikan oleh Daeng 
N untung3 selaku ponggawa sekaligus berperan sebagai finati a tau 
sanro, bahwa biseang patorani diperlakukan seperti manusia yang 
memiliki kedudukan pen ting bagi komunitas patorani di Galesong. 
Jtulah sebabnya harus dibangunkan dari tidurnya dengan 
mengucapkan "Tabe, Assalamu alaikum wr.wb, bangunko mae Bau, 
naronrongko juku ... . abboya dalle ....... " kira-kira demikian sebait kata 
yang disarnpaikan kepada sang patorani yang sedang tertidur 
pulas, disapa dengan kata-kata yang santun, seperti halnya 
manusia dianggap sebagai sanak keluarga sendiri yang terdekat. 
Tata cara membangunkan ini dimulai dari bagian belakang 
(buritan perahu), lalu ke sarnping kanan, bagian depan (haluan) 

Salah seorang informan yang memberikan banyak keterangan seputar komunitas 
patorani di Galesong. Penuturannya melalui wawancara di rumahnya. 

187 



dan sisi kiri, dengan mengulangi ucapan di atas. Setelah itu, 
barulah dimulai pekerjaan pendempulan dan pengecatan eksterior 
perahu. Tahap ini merupakan bagian penting yang harus 
dilakukan agar perahu tersebut menjadi sehat dan gagah untuk 
digunakan kembali rnengarungi samudra mencari telur ikan 
terbang. 

3. Accera Turungang 

Berselang seminggu sebelurn dilangsungkan upacara, para istri 
ponggawa sibuk rnempersiapkan segala bahan yang diperlukan 
untuk upacara. Mereka juga sibuk rnembuat kue atau makanan 
lainnya yang diperuntukkan bagi yang ikut menyaksikan upacara 
tersebut. Kelengkapan yang perlu disiapkan dalam pelaksanaan 
upacara tersebut terdiri dari: (a) ayam tanggung menjelang dewasa 
2 ekor Uantan dan betina), (b) beras ketan hitam dan putih untuk 
bahan membuat kue tradisional yaitu kue umba-umba 4 dan songkolo, 
(c) pisang raja 4 sisir, daun sirih, gambir dan buah pinang. Kecuali 
pisang, siring dan buah pinang dimasukkan ke dalam peti yang 
nanti akan dibawa berlayar sebagai azimat keberuntungan dan 
keselamatan. 

Setelah semua lengkap, lalu rnernanggil sanro yang akan 
memimpin upacara tersebut. Peralatan dan perlengkapan yang 
dibutuhkan meliputi sebuah mangkok keramik putih untuk tempat 
air yang difungsikan sebagai wadah kobokan atau membilas daun 
sirih sebanyak 3 helai yang dilipat secara khusus (kalomping), 
selain itu diperlukan pula 3 buah pinang dan gambir, kemudian 
dimasukkan ke dalarn peti yang sudah disiapkan. Doa kemudian 
dibaca kan oleh sanro yang dilengkapi dengan dupa dan ditiupkan 
agar asap dupa turut masuk ke dalam peti, lalu ditutup dan 
selanjutnya peti itu diletakkan di atas tempat tidur punggawa. 

Setelah peti diletakkan di ternpat tidur, punggawa segera ke 
perahunya untuk memeriksa semua perlengkapan yang 
diperlukan rnelaut. Perneriksaan perle:ngkapan dilakukan bersama 
para sawi, dan apabila sernua peralatan dianggap lengkap, maka 
punggawa bersama pappalele kernbali ke rumahnya untuk 
memulai upacara, tetapi para sawi tetap tinggal di perahu 

4 
Kue tradisional dari bahan ketan putih dibentuk bulat dengan gula merah di dalamnya. 

Pada saat proses dimasak kue ini terapung di dalam panci, maka dinamakan kue 
terapung (umba-umba). 

188 



Pata ron1 . Sang Pemburu lkan Terbang 

menunggu aba-aba berikutnya. Setiba di rumah, punggawa 
mengambil peti sakral lalu diangkat sambil membaca doa dengan 
hikmat, dan memohon kepada sang pencipta agar dalam 
perjalanan nanti selamat dan berhasil membawa telur ikan yang 
banyak. Lalu berjalan menuju ke tiang tengah rumah tanpa 
menoleh dan mengambil kalomping yang ada di luar peti 
kemudian diletakkan di tiang tengah rumah. Setelah itu menuruni 
tangga secara perlahan dan berjongkok di tanah sejenak dan terns 
berjalan menuju ke perahu, dilanjutkan dengan berjongkok di 
dekat perahu untuk meletakkan kalomping ketiga dengan 
menghadap matahari terbit. Kemudian naik ke perahu untuk 
menyimpan peti dan diletakkan di bagian buritan perahu, tepat 
pada posisi ponggawa duduk saat perahu berlayar mencari torani. 
Upacara yang dilakukan di atas perahu, hanya dihadiri oleh 
pinggawa dan para sawi dan dipimpin oleh finati (sanro) disebut 
dengan upacara accaru-caru. 

3. Appadongko Pa'rappo di Pulau Sanrobengi 

Rangkaian pelaksanaan upacara berikutnya yaitu mengunjungi 
sebuah pulau yang letaknya tidak jauh dari pantai Galesong 
sebagai bagian penting yang hams dilalui dari prosesi tersebut. 
Pulau itu disebut pulau Sanrobengi untuk meletakkan kalomping di 
sebuah batu besar yang sangat disakralkan. Jumlah kalomping yang 
tertera di atas batu tersebut menunjukkan pula jumlah peserta 
Patorani yang akan melaut mencari telur torani . Dilanjutkan 
kemudian pengambilan gosse (ganggang laut) yang banyak 
terdapat di sekitar pulau Sanrobengi. Gosse ini berfungsi sebagai 
makanan ikan torani dan pantang mencari gosse di tempat lain 
(pulau lainnya), karena mereka percaya apabila itu dilaku kan, 
maka pencarian telur ikan torani dapat menyebabkan kegagalan 
dan usahanya pun akan sis-sia. Gosse yang telah dikumpulkan, 
kemudian diikatkan atau dililitkan di pakajja yaitu suatu alat 
penangkap ikan torani yang terbuat dari bilah bambu kering 
dengan bentuk membulat. Pada bagian atas alat pakkaja terdapat 
kadangkang sebagai pegangan dan sebuah lubang tempat 
mengeluarkan ikan yang terperangkap. Lubang tersebut memiliki 
tutup yang disebut dengan pakjempang. Gosse yang dililitkan di 
pakkaja dijepit dengan sebilah bambu agar nantinya tidak terlepas 
bila diterpa ombak. Penjepit ini dinamai epe-epe. Akhir dari 
rangkaian acara di pulau Sanrobengi adalah menghidangkan 
makanan yang disantap bersama sebagai tanda penutup acara, dan 

189 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

sesudahnya masing-masing kembali ke pantai Galesong untuk 
mencari waktu, cuaca dan hari yang tepat untuk diberangkatkan 
melaut. Pemberangkatan itu dilakukan secara bersama-sama 
(massal), maka biasanya dilakukan pelepasan oleh pejabat 
pemerintah setempat, dapat dilakukan oleh Bupati atau Camat 
maupun sederajat di lingkungan pemerintah daerah. 

Patron Klien Punggawa-Sawi 

Bagi nelayan Galesong, setiap unit penangkapan ikan 
senantiasa terorganisasi dalam bentuk patron-klien. Istilah lokal untuk 
menyebut patron adalah ponggawa, sedangkan klien adalah sawi. 
Ponggawa (punggawa) identik dengan kata bos, dan sawi identik 
dengan anak buah atau anggota. Berdasarkan statusnya, ponggawa 
terdiri atas dua macam, yaitu ponggawa bonto (punggawa darat) dan 
ponggawa tamparang (punggawa laut). Ponggawa bonto biasa pula 
disebut papalele, sedangkan ponggawa tamparang disebut juragang. 
Patron klien ponggawa-sawi tidak hanya dikenal dalam kelompok 
nelayan patorani, tetapi juga dalam kelompok nelayan papekang, 
nelayan parengge, nelayah pajala, nelayan papukak dan sebagainya. 

Struktur patron klien dalam patorani terdiri atas tiga tingkatan. 
Tingkat pertama paling bawah diduduki oleh sawi, diikuti oleh 
ponggawa dan selanjutnya papppalele: 

Struktur Hubungan Patron Klien Patorani 
(Sumber: Diolah dari hasi/ wawancara) 

1--,Pu-Laut) I 

- Sawl - -
Hubungan patron klien dalam patorani diawali dari adanya 

penawaran pappalele kepada ponggawa berupa sebuah perahu yang 

190 



umumnya belum siap beroperasi . Penawaran pappalele tersebut tidak 
serta merta asal berstatus ponggawa, tetapi didasarkan atas berbagai 
pertimbangan, seperti hubungan kekerabatan, kejujuran clan 
pengetahuan ke-patoranian-an. Bilamana tidak ada hubungan 
kekerabatan, biasanya sala satu sawi yang akan ikut berasal dari 
kerabat pappalele. Ketika ponggawa menerima tawaran pappalele, maka 
dilakukanlah perbaikan clan penyempumaan perahu. Perahu diberi 
dempul clan dicat, mesin diperbaiki (dulu pemasangan layar), 
menyiapkan pakkaja atau balla-balla, dan berbagai persiapan lainnya. 
Seluruh biaya yang digunakan dalam perbaikan clan penyempumaan 
perahu tersebut diperhitungkan sebagai biaya operasional paboya. 
Selain itu, yang termasuk biaya operasional paboya yang 
diperhitungkan adalah, biaya-biaya upacara sebelum melaut, 
kebutuhan pokok paboya selama melaut termasuk rokok, solar (bahan 
bakar), dan sebagainya. Besar biaya operasional paboya untuk wilayah 
Selat Makassar clan Laut Flores biasanya mencapai Rp20 juta, 
sedangkan untuk wilayah perairan Fak Fak (Papua Barat) mencapai 
Rp40 juta selama sekali periode (res) penangkapan. Besar biaya 
tersebut dihitung secara kasar (lebih tinggi dari biaya sebenamya) oleh 
pappalele clan akan diperhitungkan (dikembalikan) pada saat setelah 
hasil (telur ikan) dijual. Bilamana res pertama belum bisa 
mengembalikan biaya operasional paboya, maka biaya tersebut akan 
tetap diperhitungkan untuk res berikuh1ya hingga musim patorani 
berakhir dalam tahun tersebut. 

Sebelum melaut, paboya terutama sawi biasanya memmpm 
uang kepada po11ggawa atau kepada pappalele untuk biaya konsumsi 
bagi keluarga yang ditinggal. Besar pinjaman biasanya mencapai Rpl 
juta sekali res. Setelah kembali melaut, utang tersebut dipotong pada 
saat pembagian hasil tangkapan. Utang ini akan berlaku terus 
sepanjang hidup sawi. Bilamana sawi ini akan pindah ponggawa atau 
pappalele yang lain, maka utang mereka hams terlebih dahulu dilunasi. 
Pelunasan utang seperti ini kadang kala ditangani oleh polisi. Selain 
meminjam kepada ponggawa atau pappalele, sawi juga sering meminjam 
uang kepada pacato' (pedagang pengumpul hasil laut). Besar pinjaman 
biasanya mencapai Rp500 ribu sekali res. Pinjaman ini harus dibayar 
dengan telur ikan. Pembayaran utang ke pacato dilakukan secara 
tertutup, kadang kala tidak dilakukan di Galesong, tetapi di pulau­
pulau di sekitar penangkapan. Hal ini dimaksudkan untuk menjaga 
agar tidak ketahuan oleh pappalele termasuk ponggawa. 

191 



Keanfan Lokal di Tengah Modernisas1 

Dalam hubungan patron klien patorani terdapat beberapa 
aturan yang mengikat antara pappalele dengan paboya. Aturan tersebut 
adalah: (1) pappalele menyediakan perahu beserta alat penggerak 
berupa mesin, (2) pappalele menyiapkan biaya operasional, (3) seluruh 
biaya yang dikeluarkan, mulai perbaikan perahu, perbaikan mesin, 
biaya upacara, biaya konsumsi selama melaut, bahan bakar dan 
sebagainya dihitung sebagai biaya operasional, (4) biaya operasional 
tersebut akan dikeluarkan setelah penjualan telur ikan, (5) Penjualan 
hasil (telur ikan) hanya dapat dilakukan oleh pappalele, karena itu 
seluruh hasil diserahkan kepada pappalele, (6) pappalele berhak 
memperoleh 25 % dari hasil penjualan sebagai bagian dari perahu, (7) 
Pappalele juga berhak mendapat 10 % dari hasil penjualan sebagai jasa 
penjualan (pemasaran), (8) bila perahu merupakan milik ponggawa, 
maka pappalele hanya mendapat 10 % dari hasil penjualan sebagai jasa 
penjualan, (9) selebihnya (sisa hasil penjualan) merupakan bagian 
paboya, ponggawa mendapat 2 atau 3 bagian sedangkan sawi mendapat 1 
bagian. 

Penutup 

Perburuan ikan terbang oleh masyarakat di Galesong 
Kabupaten Takalar, adalah sebuah peristiwa kenelayanan yang tidak 
hanya bernilai ekonomi semata, tetapi merupakan ritus kehidupan 
yang sarat dengan nilai-nilai sosial dan spiritual yang mengandung 
makna yang sangat dalam, tentang suatu hubungan sesama manusia, 
alam (lingkungan), dan Tuhannya. Koneksi ini, tergambarkan secara 
gamblang melalui rangkaian-rangkaian acara, sejak dimulai upacara 
pemberangkatan, perburuan ikan di laut lepas, sampai pada upacara 
syukuran yang dilakukan ketika mereka pulang kembali ke pantai 
membawa hasil yang menggembirakan. 

Doa syukuran melalui acara selamatan selama musim 
penangkapan berakhir, yaitu sekitar bulan September dan puncak 
acara dilakukan di pinggir pantai dengan mempersembahkan 
sejumlah ekor ayam dan kambing untuk dikorbankan, bahkan kerbau 
dan sapi ( dipotong) sebagai tanda sukacita atas keberhasilan mereka. 
Dalam acara syukuran itu, dilengkapi pula dengan sejumlah 
perlengkapan berupa beberapa sisir pisang manis, lilin, daun sirih, 
kemenyan dan dupa. Acara itu dipimpin langsung oleh seorang sanro 
(imam atau guru spiritual) yang dianggap mustajab doanya atas 

192 



Pataroni Sang Pemburu lkan Terbang 

keselamatan dan kesuksesan (keberhasilan) punggawa dan para sawi 
dalam penangkapan ikan terbang. 

Apabila acara itu telah usai, maka seluruh peralatan dan 
perlengkapan dibersihkan termasuk perahu yang digunakan melaut 
untuk kemudian disimpan pada tempatnya dengan rapi dan 
menunggu musim penangkapan berikutnya tiba. Menangkap ikan 
terbang pun kembali dilakukan secara turun temurun sebagai bentuk 
alih pengetahuan (transfer knowledge) dan keberlanjutan tradisi. 

Pencarian dan pengumpulan telur ikan terbang sampai saat ini 
masih tetap berlanjut, sesuai dengan hukum ekonomi adanya 
pengiriman (supply) karena didorong oleh permintaan (demand). 
Permintaan telur ikan terbang dari Galesong berasal dari negara­
negara Jepang, Taiwan, Korea, Singapura, Hongkong dan Rusia. Rata­
rata jumlah ekspor telur ikan terbang dari wilayah ini sejumlah 16 ton 
per bulan atau sekitar 250 ton per tahun. Sampai saat ini teknologi 
penangkapan yang masih digunakan adalah gillnet Garing insang) dan 
pakkaja seta bale-bale untuk menampung telur ikan terbang. Setiap 
kelompok Patorani yang akan melaut memerlukan dana sejumlah 20-
30 juta rupiah, pada musim penangkapan bulan Mei-Agustus. Wilayah 
penangkapan antara lain Selat Makasar, Laut Flores, Bagian Utara 
Sulawesi Utara, Perairan Selatan Bali dan Jawa Timur, Halmahera, Laut 
Banda, dan Laut Utara Irian Jaya (Fak Fak). 

Jumlah nelayan patorani tahun 1970 sejumlah 112 unit dan 
tahun 2001 : 1.500 unit dengan melibatkan sekitar 10.000 nelayan lebih. 
Harga pasar telur ikan terbang berkisar antara Rp. 200.000 - 300.000 
per kilogram, namun akhir-akhir ini terjadi fluktuasi harga, sehingga 
nelayan patorani dari segi ekonomi mengalami penurunan. Sementara 
dari sumber daya alam ikan terbang sendiri juga terjadi penurunan 
atau terancam punah 1922 lalu, diperkirakan terdapat 18 jenis ikan 
terbang di Indonesia. Namun, pada tahun 2004 dan 2005 hanya 
ditemukan sekitar 13 jenis saja. Dan produksi telur ikan terbang pada 
2005-06 hanya 3.300 ton. Itu hanya 50% dari jumlah produksi pada 
1977. 

Masalah penting yang perlu diperhatikan dalam 
pemberdayaan nelayan Patorani adalah soal patron-klien. Kuatnya 
ikatan patron klien tersebut merupakan konsekuensi dari sifat kegiatan 
penangkapan ikan yang penuh dengan risiko dan ketidakpastian. Bagi 
nelayan Patorani, menjadi ikatan dengan patron (punggawa) 

193 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisas1 

merupakan langkah yang penting untuk menjaga kelangsungan 
kegiatannya karena pola patron-klien merupakan institusi jaminan 
sosial-ekonomi. Hal ini terjadi karena hingga saat ini nelayan belum 
menemukan altematif institusi yang mampu menjamin kepentingan 
sosial ekonomi mereka. Jadi meskipun diakui bahwa para nelayan itu 
memiliki solidaritas sesama yang kuat, etos kerja, dan mobilitas yang 
tinggi, tetap saja masih memiliki sejumlah kelemahan, khususnya 
dalam kemampuan mengorganisasi diri, baik untuk kepentingan 
ekonomi (koperasi) maupun profesi. Sebab sebagian nelayan 
menganggap status nelayan sebagai way of life sehingga etika 
subsistensi masih menjadi pegangan mereka. Ikatan-ikatan komunal 
yang ada (seperti ikatan dengan punggawa), umumnya tetap 
dipertahankan untuk menjaga kepentingan subsistensi mereka. Oleh 
karena itu, bisa dijelaskan mengapa ikatan patron klien sulit 
dilepaskan. 

194 



Daftar Pustaka 

Brandt, Andreas von. 1969. Application of observations on fish behavior for 
fishing methods and gear construction. Hamburg. 

Budi Sulityo,"Menata Wilayah Laut", Menata Ruang Laut Terpadu. PT 
Pradnya Paramita, Jakarta. 2006. 

Darwis, Muhammad, 1988. Mistik bagi kaum nelayan di Desa Siddo, 
dalam Dimensi sosial Kawasan Pantai. Ed. Mukhlis, P3MP 
Unhas-YIIS Jakarta. 

Draft Kebijakan Kelautan Indonesis (Draft versi 6 sebagai bahan 
(working paper) untuk didiskusikan pada acara lokakarya 
kebijakan kelautan, Departemen Kelautan dan Perikanan 
2005. 

Hasanuddin Basri, 1985. Beberapa Hal Mengenai Struktur Ekonomi 
Masyarakat Pantai, dalam Komunikasi dan Pembangunan. AS 
Ahmad dan S.S Ecip (ed). Sinar Harapan Jakarta. 

Ishak Zaenuddin, 2003. Pelaksanaan Eksplorasi, Pengelolaan serta 
Pemanfaatan Tinggalan Arkeologis Kapal Karam dan 
Muatannya di Indonesia. Makalah dalam Lokakarya 
Pemanfaatan Benda Berharga Asal Muatan Kapal Tenggelam. 
Di Museum Nasional, Jakarta. 

Jacub Rais, "Menata ruang darat-laut-atmosfer terpadu dengan 
pendekatan interaksi daerah aliran sungai (DAS)-pesisir". 
Menata Ruang Laut Terpadu. PT Pradnya Paramita, Jakarta. 
2006. 

Junus Satrio Atmodjo, "Sejarah perdagangan clan pelayaran Indonesia 
masa lalu (Abad III-Xlll)", dalam Pameran Temuan Harta Karun 
Bnwah Air, Bentara Buda ya Jakarta, 18-24 Juli 2000 

Koos Siti Rochmani "Harta Karun dan Kriminalitas Arkeologi", dalam 
Pameran Temuan Harta Karun Bawah Air, Bentara Budaya 
Jakarta, 18-24 Juli 2000. 

Leirissa, RZ, I voe di Indonesia: Suatu Pengantar. Jakarta: Program ilmu 
sejarah. Program Pasca Sarjana Universitas Indonesia. 1999 

Leirissa, RZ, G.A Ohorella, dan Yuda B. Tangkalis, 1996, Sejarah 
perekonomian Indonesia . Depdikbud. 

Lampe Munsi, 1992. Strategi-strategi Adaptif Nelayan: Studi Antropologi 
Nelayan. Essai Antropologi-IKA Press, Unhas. 

Munsi Lampe, 2000. Memanfaatkan Potensi Sosial Budaya Lokal untuk 
Pengembangan Manajemen Perikanan Laut Berbasis 

195 



Masyarakat. Makalah, Jumal Antropologi Indonesia-Fisip UI­
Fisip Unhas. 

Nasruddin, 2002. "Ekspedisi Jejak Kehadiran Pelaut Makassar di 
Pesisir Pantai Utara Australia, Abad XVII", dalam Tradisi, 
]aringan Maritim, Sejarah Budaya. Universitas Hasanuddin 
(Lephas). 

Nishimura Ashitaro, 1973. A Preliminary Report on Current Trends In 
Marine Anthropology. Waseda University, Tokyo. 

Saswinadi Sasmojo,' Sain dan Teknologi, 2000' 
____, "Undang-undang R.L Nomor 5 tahun 1992 Tentang Benda 

Cagar Budaya dan Peraturan Pemerintah R.L Nomor 10 tahun 
1993 tentang pelaksanaan Undang-undang nomor 5 tahun 
1992 tentang Benda Cagar Budaya", Departemen Pendidikan 
dan Kebudayaan,1995. 

--~"Daftar Kerangka Kapa[ Perairan Indonesia", Dinas Hidro­
Oseanografi, 1997 

Sarwono Kusumaatmadja "Visi Maritim Indonesia: Apa Masalahnya?" 
(Ceramah pada perwira siswa Angkatan XLIII pada tanggal 
27 Juli di Seskoal, Jakarta). 

St John Wilkes, Bill, 1971 : Nautical Archaeology, David & Charles 
(Publishers) Newton Abbot. 

__ ___," Undenvater Archaeology A Nascent Discipline, Printed in 
Switzerland", UNESCO, 1972 

Trigangga/Ekowati S, tt. 'Eksplorasi Kapal-kapal Karam di Indonesia' 
dalam ]ejak-jejak Tinggalan Budaya Maritim Nusantara. 

Wells, Tony, 1995: Shipwrecks & Sunken Treasure South East Asia, Times 
edition, Singapore 

Widi A Pratikto "Meretas Masa Depan di Pulau-Pulau Kecil", Buletin 
Kelau tan P3K Vol III. No 04-khusus November 2005. 

Irfan Mahmud, M. (ed), 2002. Tradisi, ]aringan Maritim, Sejarah-Budaya: 
Perspektif Etnoarkeologi-Arkeologi Sejarah. Lembaga 
Penerbitan Universitas Hasanuddin (Lephas). 

196 



DI ATAS BUKIT SANTRI, DI BAWAH LANGIT ILAHI 
KEARIFAN SPIRITUAL PENGELOLAAN HUT AN SANTRI DI 

PESAN-TREND ILMU GIRi, DUSUN NOGOSARI, DESA 
SELOPAMIORO, KECAMATAN IMOGIRI, BANTUL 

Oleh: Unggul Sudrajat 

Hutan Rakyat adalah hutan yang tumbuh di atas lahan milik rakyat baik 
petani secara perorangan maupun bersama-sama. Salah satu model Hutan 
Rakyat tersebut adalah Hutan Santri. Hutan Santri adalah hutan yang 
pengelolaannya melibatkan masyarakat Dusun Nogosari dengan dimotori oleh 
Pesan-Trend llmu Giri, dengan luas area mencapai 160 ha yang tersebar di 
Dusun Nogosari dan sebagian kecil tersebar di Dusun Nawungan dan Dusun 
Kedung Jati, Desa Selopamioro, Kecamatan Imogiri, Kabupaten Bantul. 
Berbeda dengan pengelolaan hu tan kebanyakan yang lebih menekankan 
memperoleh keuntungan dan nilai yang sebesar-besarnya dari hutan, metode 
pengelolaan Hutan Santri lebih berlandaskan pada nilai-nilai spiritualitas 
agama berdasarkan pada pemenuhan kebutuhan ekonomi (eco-religi) dan 
kearifan lokal masyarakat. 

Pengantar 

Hutan menurut Undang-Undang Kehutanan No. 41 Tahun 
1999 pasal 1 ayat 2 adalah suatu kesatuan ekosistem yang berupa 
hamparan lahan berisi sumber daya alam hayati yang didominasi 
pepohonan dalam persekutuan alam lingkungannya, yang satu dengan 
yang lainnya tidak dapat dipisahkan (UU No. 41 Tahun 1999 Tentang 
Kehutanan) . Menurut statusnya (sesuai dengan Undang-Undang 
kehutanan), hutan dibagi dalam dua kelompok besar yaitu; (1) Hutan 
Negara, hutan yang berada pada tanah yang tidak dibebani hak atas 
tanah, dan (2) Hutan Hak adalah hutan yang dibebani hak atas tanah 
yang biasanya disebut sebagai Hutan Rakyat. Hutan Rakyat adalah 
hutan yang tumbuh di atas lahan rnilik rakyat baik petani secara 
perorangan maupun bersama-sama. Dalam pengertian yang lain, 
Hutan Rakyat adalah hutan yang pengelolaannya dilaksanakan oleh 
organisasi masyarakat baik pada lahan individu, komunal (bersama), 
lahan adat, maupun lahan yang dikuasai negara (Awang,dkk; 2002, 
hlm. 26). Pengelolaan Hutan Rakyat pada awalnya adalah program 
pemerintah yang bertujuan sebagai upaya rehabilitasi lahan kritis atau 
tidak produktif yang kemudian berkembang menjadi usaha 
perhutanan rakyat sebagai sa lah satu upaya peningkatan kesejahteraan 
masyarakat, antara lain memperluas kesempatan kerja dan peluang 

197 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

usaha, di samping sebagai penunjang pemenuhan kebutuhan bahan 
baku industri pengolahan kayu. 

Foto 3.3 (Dok. Penulis) Hulan Santri di Dusun 
Nogosari, Desa Selopamioro, Kee. lmogiri, 
Kabupaten Bantul 

Hutan santri yang berada di 
Dusun Nogosari, Desa 
Selopamioro, Kecamatan Imogiri, 
Bantul termasuk dalam 
kelompok Hu tan Rakyat. 
Tanaman yang khusus ditanam 
di Hutan Santri adalah pohon Jati 
Jawa. Seperti konsep dalam 
pembangunan dan pengelolaan 
Hutan Rakyat, Hutan Santri ini 
pun memiliki fungsi seperti 
Hutan Rakyat pada umumnya, 
yaitu meliputi fungsi ekonomi, 

fungsi perlindungan dan fungsi keindahan. Namun, ada hal berbeda 
yang terdapat dalam Hutan Santri yang tidak ditemukan pada Hutan 
Rakyat kebanyakan. Metode pengelolaan Hutan Santri hampir sama 
dengan Hutan Rakyat, namun lebih berlandaskan pada nilai 
spiritualitas agama berdasarkan pada pemenuhan kebutuhan ekonomi 
dan kearifan lokal masyarakat. 

Hal lain yang membedakan adalah tujuan pengelolaan hutan 
yang ingin dicapai. Tujuan pengelolaan hutan adalah untuk 
memperoleh keuntungan dan nilai ekonomis yang sebesar-besarnya 
dari hutan, sedangkan tujuan pengelolaan Hutan Santri adalah untuk 
melestarikan alam sesuai dengan amanah agama sekaligus 
memberdayakan penduduk dalam segi ekonomisnya. Hal ini ternyata 
mampu dilakukan bersama dan berkesinambungan dalam pengelolaan 
hutan dan lahan di Dusun Nogosari. 

Basis pengelolaan maupun penyelamatan lingkungan yang 
dirintis di hutan santri adalah dengan berbasiskan pada nilai-nilai 
spiritualitas agama dan kearifan lokal penduduk di Dusun Nogosari, 
Selopamioro, Imogiri, Bantul. Hal ini dilakukan karena dipandang 
sudah saatnya pengelolaan alam harus selaras dengan nilai agama dan 
kearifan lokal yang ada, sehingga ajaran agama tidak hanya menjadi 
dogma saja, namun dapat diterapkan dalam kehidupan masyarakat. 
Dengan pemahaman yang komprehensif kepada masyarakat terkait 
konsep ini, diharapkan dapat tercapai model pengelolaan hutan di 

198 



Di Atas Bu kit Santri, di Bawah Lang it lllahi Kearifan Spiritual Pengelolaan Hutan Santri di 
Pesan-Trend llmu Giri, Dusun Nogosari Desa Selopamioro, Kecamatan lmogiri , Bantu! 

Fote 3.4 (Dok. Penulis) Plakat Hulan Santri di 
Dusun Nogosari, Desa Selopamioro, Kee. 
lmogiri , Kabupaten Bantu! 

Indonesia yang lebih baik 
kedepannya agar kelestarian 
hutan di Indonesia terjaga dan 
dapat diwariskan kepada generasi 
penerus selanjutnya (Wawancara 
dengan H.M. Nasruddin Anshory, 
22 Mei 2008 Pukul 17.40 WIB di 
Nogosari, Selopamioro, Imogiri, 
Bantul). 

Kondisi Geografis Wilayah Selopamioro 

Secara administratif, Dusun Nogosari merupakan satu dari 
sekian dusun di Desa Selopamioro, Kecamatan Imogiri, Kabupaten 
Bantul. Kecamatan Imogiri berada di sebelah Tenggara lbu Kata 
Kabupaten Bantul yang mempunyai banyak potensi yang belum 
diberdayakan dengan baik. Kecamatan Imogiri mempunyai luas 
wilayah 5.448,6880 Ha. Desa-Desa di wilayah administrasi Kecamatan 
Imogiri terdiri dari: 

1. Desa Selopamioro 
2. Desa Sriharjo 
3. Desa Kebonagung 
5. Desa Imogiri 
4. Desa Karangtalun 
6. Desa Karangtengah 
7. Desa Wukirsari 
8. Desa Girirejo 

Kecamatan Imogiri berada di dataran rendah. lbu kota 
kecamatannya berada pada ketinggian 100 meter di atas permukaan 
laut. Jarak lbu kota Kecamatan ke Pusat Pemerintahan (lbu kota) 
Kabupaten Bantul adalah 8 Km. Kecamatan Imogiri beriklim seperti 
layaknya daerah dataran rendah di daerah tropis dengan dengan cuaca 
panas sebagai ciri khasnya. Suhu tertinggi yang tercatat di Kecamatan 
Imogiri adalah 26°C dengan suhu terendah 23°C. Bentangan wilayah di 
Kecamatan Imogiri 30% berupa daerah yang datar sampai berombak, 
70% berombak sampai bernukit dan 0% berbukit sampai bergunung 
(www.bantul.go.id/imogiri) . 

199 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Daerah Selopamioro yang terletak di ketinggian bukit 
Kabupaten Bantu! merupakan daerah yang kering dan tandus dan 
masuk kawasan Gunung Sewu. Truman Simanjuntak mendefinisikan 
Gunung Sewu sebagai bagian dari pegunungan Selatan Jawa, 
menempati wilayah sepanjang ssekitar 85 km, yaitu antara Teluk 
Pacitan di sebelah timur dan Kali Oyo di sebelah barat (Truman 

l'ET• oes• seLoP•MtoRo Simanjuntak, dkk., 2004; him. 3). 
·-------- Secara administrasi 

----
Gambar 3.1 Peta administralif Desa 
Selopamioro, Kee. lmogiri, Kabupaten Bantul 
(Sumber: Arsip Dusun Nogosari) 

pemerintahan, Gunung Sewu 
mencakup 3 wilayah provinsi, 
yaitu Daerah Istimewa 
Yogyakarta, Jawa Tengah, dan 
Jawa Timur. Kondisi geografis 
yang berbukit-bukit dan 
didominasi batu kapur 
menjadikan daerah Gunung 
Sewu tergolong tandus (Truman 
Simanjuntak, dkk., 2004; him. 12). 

Topografi daerah ini tandus dan kering dengan pegunungan 
kapur yang melingkupinya. Pada daerah-daerah seperti itu, tanaman 
yang tumbuh di daerah tandus biasanya adalah tanaman yang tahan 
terhadap situasi lahan kering dan dan tidak membutuhkan banyak air 
untuk tetap hidup seperti tanaman Jati. Jati adalah sejenis pohon 
penghasil kayu bermutu tinggi. Pohon besar, berbatang lurus, dapat 
tumbuh mencapai tinggi 30-40 m. Berdaun besar, yang luruh di musim 
kemarau. Jati dikenal dunia dengan nama teak (bahasa Inggris). Nama 
ilmiah Jati adalah Tectona Grandis L. F (lebih jelasnya, lihat "Jati", 
http:/ /id.wikipedia.org/wiki/Jati diakses pada Kamis, 17 Maret 2011, 
Pukul 12.10 WIB). 

Pesan-Trend Ilmu Giri 
Pesan-Trend Ilmu Giri terletak di Dusun Nogosari, Desa 

Selopamioro, Kecamatan Imogiri, Kabupaten Bantu!. Dusun Nogosari 
menyimpan banyak potensi alam yang belum dikembangkan dengan 
baik. Luas Dusun Nogosari seluruhnya adalah 196,4990 ha dengan 
perincian: 

200 



Di Alas Bukit Santri , di Bawah Langi! lllahi Kearifan Spiritual Pengelolaan Hulan Santri di 
Pesan-Trend llmu Giri, Dusun Nogosari Desa Selopamioro, Kecamatan lmogiri , Bantul 

Sawah: 39,7830 ha 
Tegalan: 60,5960 ha 
Pekarangan: 29,8440 ha 
Penghijauan: 11, 5000 ha 
Jalan: 5,5000 ha 
Makam: 1,5400 ha 
SG (Sultan Ground): 47,2000 ha 
Kas Desa: 0,7560 ha 

PETA • 
DUSUN NOGOSAIU 

Sebagai wujud perhatiannya 
terhadap kelestarian lingkungan, 
Pesan-Trend Ilmu Giri mempunyai 

program kegiatan berupa penanaman 
pohon Jati. Sebagai langkah awal 
agar para warga tertarik maka 
dibangunlah Pesan-Trend dan Hutan 
Santri. 

Gambar 3.2 : Peta administratif Dusun 
Nogosari, Desa Selopamioro, Kee. 
lmogiri, Kabupaten Bantul (Sumber: 
Arsip Dusun Nogosari) 

Pembangunan Hutan Santri bersamaan dengan pendirian 
Pondok Pesan-Trend Ilmu Giri yang dipimpin oleh H.M. Nasruddin 
Anshory, Ch sebagai pengasuh utamanya. Jamaah santri Pesan-Trend 
Ilmu Giri seridiri adalah warga Dusun Nogosari, Desa Selopamioro, 

, dan beberapa warga dari 
dusun-dusun sekitar, seperti 
Dusun Kedung Jati dan Dusun 
Nawungan. Pembangunan 
Pesan-Trend dimulai pada 
tahun 2003 dengan prioritas 
utama adalah membuat dan 
menyalurkan air bersih dari 
Dusun Kedung Jati ke Dusun 
Nogosari. Sebelumnya, sebagai 
daerah yang kering, air adalah 

Foto 3.5 Pesan-Trend llmu Giri tampak dari muka komoditas mahal dan berharga 
(Sumber: Arsip Dusun Nogosari) yang sulit didapatkan oleh 
masyarakat Dusun Nogosari. Air inilah yang diharapkan sebagai 
peretas kemakmuran dan kesejahteraan warga sehingga pembinaan 
yang dilakukan dapat berjalan dengan lancar. 

Sesudah pondok berdiri, secara bertahap mulai dilakukan 
pembinaan terhadap warga masyarakat Dusun Nogosari melalui 

201 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

pengajian dan penyuluhan dengan melakukan kerja sama dengan 
instansi-instansi terkait. Pengajian dan penyuluhan yang dilakukan 
banyak memberikan materi mengenai pentingnya pelestarian tanaman 
yang berperan besar dalam ekosistem lingkungan dan kehidupan 
manusia. Salah satu program aksi yang kemudian dilakukan adalah, 
mengajak jamaah santri warga Dusun Nogosari untuk ikut membantu 
dalam penyelamatan bumi dengan aksi penanaman seribu pohon. 
Penanaman seribu pohon sebagai program awal di Hutan Santri 
dilakukan pada akhir tahun 2003 dengan menyediakan 600 bibit pohon 
jati untuk 6 RT di Dusun Nogosari dan 400 bibit Jati sisanya menjadi 
tanggung jawab seluruh warga Dusun Nogosari. Bibit-bibit tersebut 
didapatkan melalui kerjasama Pesan-Trend dengan Dinas Kehutanan 
dan Perkebunan Provinsi D. I. Yogyakarta. 

Program penanaman hutan (reboisasi) yang dilakukan di 
Hutan Santri memuat 2 komponen besar yang dilakukan yaitu; 
rehabilitasi lahan kosong dan tandus dengan model pendampingan 
dan pemberdayaan sosial, ekonomi dan budaya masyarakat dalam 
pengelolaan Hutan Santri. Rehabilitasi hutan yang telah dilakukan oleh 
Pesan-Trend Ilmu Giri 
berhasil melestarikan dan 
menghijaukan kembali lahan-
lahan kritis di Dusun ' 
Nogosari, Desa Selopamioro. 
Keberadaan hutan tersebut 
nantinya diharapkan dapat 
meningkatkan kesejahteraan 
masyarakat sekitar dengan 
ditandai peningkatan 
pendapatan (income generating 
capacity) karena 
bertambahnya akses kepada 
sumber-sumber ekonomi. 

Foto 3.6 Papan ajakan Pesan-Trend llmu Giri kepada 
santri dan masyarakat Dusun Nogosari (Sumber: Arsip 
Dusun Nogosari) 

Sekarang, luas Hutan Santri adalah 160 ha meliputi hutan milik 
Dusun Nogosari yang berupa lahan-lahan milik Desa, lahan milik 
Pesan-Trend Ilmu Giri, dan juga lahan penduduk yang tersebar di 
Dusun Nogosari dan sebagian kecil juga tersebar di Dusun Nawungan 
dan Dusun Kedung Jati. Tanah milik Pesan-Trend yang ditanami 
pohon jati ditanam dengan pola menyebar di Dusun Nogosari, bukan 
ditanam dalam satu kawasan blok yang sama (Wawancara dengan 

202 



Di Atas Bu kit Santri, di Bawah Langit lllahi Kearifan Spiritual Pengelolaan Hutan :sanm OI 

Pesan-Trend llmu Giri , Dusun Nogosari Desa Selopamioro, Kecamatan lmogiri, Bantu! 

H.M. asruddin Anshory, 22 Mei 2008 Pukul 17.40 WIB di Nogosari, 
Selopamioro, Imogiri, Bantul). 

Konsep Eco-Religi Pesan-Trend Ilmu Giri 

Sejak dulu hingga saat ini jutaan masyarakat sekitar hutan 
menggantungkan hidup dan kehidupannya pada produksi dan jasa 
hutan. Masyarakat sekitar hutan dengan gaya hidup subsistennya 
semakin hari semakin terpinggirkan akibat adanya sebuah pergeseran 
pemahaman, yakni ketika hubungan antara hutan dan masyarakat 
dilihat sebagai faktor ekonomi belaka. Kondisi ini mendorong 
pemerintah untuk melakukan pengelolaan sumber daya hutan secara 
sentralistik, sehingga masyarakat sekitar hutan sangat sedikit bahkan 
sama sekali tidak mempunyai akses pada sumber daya hutan yang ada 
disekitarnya. Akibatnya, keadaan masyarakat sekitar hutan taraf 
hidupnya sangat memprihatinkan. Terbatasnya akses pada sumber 
daya hutan, terbatasnya kesuburan dan luas lahan yang dimiliki, 
tingkat pendidikan dan keterampilan yang relatif rendah yang diikuti 
dengan jumlah pendapatan yang rendah merupakan faktor-faktor 
penyebabnya (Sutaryono, 2008; hlm. 14). 

Kondisi lingkungan 
yang tandus dan kering di 
Dusun Nogosari identik 
dengan kondisi 
masyarakat yang hidup di 
bawah garis kemiskinan. 
Kemiskinan terse but 
melahirkan kebodohan 
dan keterbelakangan. Hal 
inilah yang kemudian 
menjadi titik tolak dari 

Fote 3.7 Papan Hutan Santri di Dusun Nogosari Pesan-Trend Ilmu Giri 
(Dok. Penulis) dalam mengembangkan 
dan mengenalkan kepada penduduk pengelolaan dan pelestarian 
hutan yang baik. Misi pembangunan Hutan Santri adalah untuk 
menyelamatkan lingkungan dengan mengajak para warga (santri) 
untuk melakukan penanaman pohon dengan berbasis pada nilai 
spiritual agama. Selain itu, hal tersebut juga dalam rangka pelestarian 
tanaman hutan juga sebagai lahan multifungsi, yaitu fungsi ekonomi, 
perlindungan, keindahan dan religi. Sehingga pada akhirnya agama 

203 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

tidak hanya menjadi dogma saja tetapi, dapat diaplikaskan dalam 
kehidupan masyarakat melalui pengelolaan hutan dan pemberdayaan 
masyarakat setempat. Dengan pelestarian hutan menggunakan media 
tanaman produksi ekonomi, diharapkan warga masyarakat akan 
memperoleh kemakmuran dan kesejahteraan (Wawancara dengan 
H.M. Nasruddin Anshory, 22 Mei 2008 Pukul 17.40 WIB di Nogosari, 
Selopamioro, Imogiri, Bantul). 

San Afri Awang mengungkapkan bahwa, konsepsi ekosentrisme 
menempatkan manusia mempunyai kedudukan dan peran yang sama 
dengan lingkungan alam. Manusia merupakan bagian integral yang 
tidak dapat dipisahkan dari alam, man in environment (manusia adalah 
bagian dari alam dan manusia sangat tergantung pada alam). Konsep 
ini mempunyai pandangan yang ramah lingkungan dan ecological 
oriented di dalam pengelolaan dan pemanfaatan sumber daya alam, di 
mana asas sustainability menjadi sebuah keharusan. Hutan sebagai 
sebuah ekosistem mempunyai sumber daya di satu sisi dan 
masyarakat di sekitar hutan di sisi lain yang mempunyai jalinan 
ketergantungan yang tidak dapat dipisahkan (San Afri Awang, 1999; 
hlm. 4, dalam Sutaryono, 2008; hlm. 13). 

Konsep kesatuan antara manusia dengan alamnya juga 
terwujud dalam pandangan masyarakat Jawa bahwa ada keterkaitan 
antara manusia dengan alam. Inilah yang diinterpretasikan sebagai 
bagian dari pengetahuan mengenai kearifan lokal. Dalam hal ini, 
Heddy Sri Ahimsa-Putra (2006) mendefinisikan kearifan lokal sebagai 
perangkat pengetahuan pada suatu komunitas -baik yang berasal dari 
generasi-generasi sebelumnya maupun dari pengalamannya 
berhubungan dengan lingkungan dan masyarakat lainnya- untuk 
menyelesaikan secara baik dan benar persoalan dan/ atau kesulitan 
yang dihadapi, yang memiliki kekuatan seperti hukum maupun tidak. 

Tumbuh-tumbuhan dalam perspektif kearifan Jawa 
mempunyai makna filosofis penting yang menjadi pelajaran untuk 
masyarakat. Diungkapkan oleh Sri Sultan Hamengkubuwana X, dalam 
filosofi manusia "Hamemayu Hayuning Bawana" yang terbagi menjadi 
tiga landasan: 

204 

El Hamengku Nagara 
El Hamengku Bumi 
El Hamengku Buwana 



Di Atas Buk1l Sanlri. di Bawah Langi\ lllah1 Keanfan Spiritual Pengelolaan Hulan Santri d1 
Pesan-Trend llmu Giri. Dusun Nogosari Desa Selopamioro, Kecamatan lmogiri , Bantul 

Filosofi yang paling berkaitan dengan pelestarian lingkungan 
adalah Hamengku Bumi. Hamengku Bumi didefinisikan bahwa manusia 
wajib menjaga, merawat dan mengembangkan kelestarian lingkungan 
alam karena alam telah memberikan sumber kehidupan bagi manusia 
untuk bisa melanjutkan keturunan dari generasi ke generasi 
(Nasruddin Anshory, Soedarsono., 2008). Pemaknaan nilai filosofis 
tersebut misalnya juga terwujud pada nilai filosofis pohon Jati. Pohon 
Jati dimaknai sebagai simbol proses hidup manusia yang harus lurus 
tegak ke atas. Lurus dalam hal ini adalah jalan kehidupan manusia 
yang harus dijalani dengan benar tanpa menyalahi aturan yang telah 
ditetapkan Sang Pencipta. 

Aksi pelestarian hutan yang dilakukan oleh Pesan-Trend Ilmu 
Giri diwujudkan melalui kegiatan yang cenderung bersifat keagamaan 
seperti; TP A bagi anak-anak, pengajian, dll. Se lain itu, gagasan baru 
yang juga diberikan adalah melalui media pernikahan, khususnya 
pernikahan secara Islam. Dalam pernikahan, selalu diadakan mahar 
perkawinan sebagai salah satu syarat wajib dan sahnya sebuah 
pernikahan. Kepada warga masyarakat yang akan menikah, 
disarankan untuk menyediakan bibit pohon sebagai mahar pernikahan 
di samping mahar-mahar yang lainnya. Mahar berupa bibit pohon 
tersebut dijelaskan sebagai investasi masa depan bagi pasangan 
pengantin dan keturunannya. 

Selain dari sisi filosofi Jawa, juga dijelaskan mengenai peran 
pentingnya tumbuhan dari segi agama, khususnya agama Islam. 
Pohon merupakan makhluk yang paling dirahmati sejak diciptakan, 
karena pohon adalah makhluk yang paling bisa menerima tanpa 
meminta. Dia memberikan segala yang dimilikinya untuk memberikan 
manfaat kepada manusia, binatang, dan alam. Untuk mendukung 
penjelasannya tersebut, H .M. Nasruddin Anshory menggunakan dalil­
dalil dari kitab suci Al-Qur' an dan Ha dist sebagai pegangan orang­
orang Islam. Seperti ciptaan Allah yang lain, pohon merupakan 
makhluk yang tak henti-hentinya bersujud dan bertasbih padaNya. 
Disebutkan dalam QS. Al Hajj 18: 

"Apakah kamu tiada 111e11getahui bahwa kepada Allah bersujud apa 
yang ada di langit dan di bumi; langit, matahari, bulan, bintang, gunung, 
pohon-pohonan, binatang-binatang melata dan sebagian besar dari 

. ? " manusza . . 

205 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Disebutkan juga dalam QS. Ar Rahman 6: 

"Dan tumbuh-tumbuhan dan pohon-pohonan, keduanya tunduk 
kepadaNya ". 
Juga dijelaskan dalam hadist, Tidaklah seorang muslim yang menanam 
pohon atau yang mananam tanaman yang kemudian hasilnya dimakan 
burung, manusia atau binatang, melainkan hal itu bagi penanam itu menjadi 
sedekah (HR. Bukhari) 

Dalam kegiatan bermasyarakat seperti pengajian dan 
penyuluhan yang dilakukan, juga dijelaskan bahwa banyak manfaat 
(pahala) yang didapatkan dari menanam pohon selain manfaat 
ekonomis. Dijelaskan bahwa, daun-daun atau biji-biji yang gugur dari 
pohon tersebut akan dimakan oleh burung atau binatang lainnya, atau 
sekedar dijadikan rumah atau sarang binatang sebagai tempat 
berlindung. Dengan memberi ruang bagi mahkluk Tuhan, maka 
semua itu adalah menjadi pahala sedekah bagi sang penanam. Dengan 
konsep seperti ini, warga masyarakat yang mayoritas beragama Islam 
diharapkan tertarik dan terlibat serta. 

Diceritakan bagaimana 
pernikahan terse but 
akan begitu bermakna 
dengan mahar pohon 
Jati tersebut. Pernikahan 
yang didasari cinta yang 
tulus akan mendapat 
rahmat dari Sang 
Pencipta, dengan 
syari' at yang sudah 
ditetapkan. Saat ijab 

Foto 3.8 Pernikahan warga di Dusun Nogosari dengan qabul berlangsung, 
menggunakan mahar pohon jati. {Dok. Penulis) pasangan pengantin 

akan disaksikan oleh para malaikat atas perintah Allah 
(hablumminallah), disaksikan para manusia yang hadir 
(hablumminannas) dan juga disaksikan oleh alam yaitu pohon yang 
dijadikan sebagai mas kawin (hablumminal 'alamin). Seluruh saksi 
berdoa untuk mempelai agar selalu dilimpahkan rahmat dengan 
ridhoNya. 

Kemudian dijelaskan apabila misalnya mempelai pria 
menyediakan mahar perkawinan berupa pohon jati sebanyak 40 
pohon. Dari 40 pohon tersebut kemudian tumbuh seiring bertambah 

206 



Di Atas Bukit Santri, di Bawah Langit lllahi Kearifan Spiritual Pengelolaan Hutan Santri di 
Pesan-Trend llmu Giri, Dusun Nogosari Desa Selopamioro, Kecamatan lmogiri, Bantul 

masa dan lahirnya anak-anak mereka yang tidak terasa menjadi 
investasi untuk kehidupannya. Dalam konsep investasi, dijelaskan 
bahwa hingga anaknya besar dan mencapai usia 14 tahun dan sudah 
duduk di bangku kelas 1 Sekolah Menengah Pertama (SMP), pohon 
jati tersebut telah besar dan kira-kira mempunyai nilai ekonomis 
kurang lebih 1 juta rupiah masing-masing pohon. Jadi, Rp.1.000.000 x 
40 pohon= Rp. 40.000.000,00. Seorang siswa SMP akan mempunyai 
investasi kurang lebih sebesar 40 juta rupiah. 

Kemudian, pada usia 17 tahun, masing-masing pohon kira­
kira akan berharga Rp. 2.500.000,00 dikalikan 40 pohon maka investasi 
yang ada kurang lebih Rp. 100.000.000,00. Maka, diperkirakan pada 
saat anak usia SMA telah mempunyai investasi sebesar Rp. 
100.000.000,00. Pohon investasi 
tersebut dapat digunakan 
untuk membiayai biaya 
pendidikannya sampai 
perguruan tinggi dan juga 
memenuhi kebutuhan 
ekonomi keluarga. Selain 
penjelasan bahwa pohon 
tersebut dapat digunakan 
sebagai investasi ekonomi dan 
agama, model mahar 
pernikahan berupa pohon Foto 3.9 Pengantin pria menanam pohon jati setelah 

tersebut juga merupakan salah prosesi akad nikah selesai (Dok. Penulis) 

satu bukti bahwa masyarakat Dusun Nogosari khususnya telah 
berpartisipasi dalam penyelamatan lingkungan yang sesuai dengan 
program Pemerintah. 

Pada awalnya, ide yang dikemukakan dan dijalankan oleh 
Pesan-Trend Ilmu Giri banyak mendapat tantangan dan hambatan 
dari warga yang tidak menyukainya. Hambatan tersebut muncul 
karena warga tidak percaya dengan konsep pengelolaan hutan yang 
ditawarkan oleh Pesan-Trend Ilmu Giri. Warga kebanyakan masih 
berpedoman pada model pengelolaan hutan yang konvensional, 
dengan penanaman tanaman melalui biji yang jatuh ke tanah dari 
pohonnya, atau hanya mengandalkan warisan turun-temurun. 

Karena belum banyak warga yang mengikuti sarannya, maka 
yang mula-mula melakukan penghijauan adalah santri Pesan-Trend 
Ilmu Giri pada lahan Pesan-Trend sendiri. Selanjutnya, pihak pesan-

207 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Trend kemudian melakukan pendekatan terhadap pihak pemerintah 
Desa Selopamioro, Dinas Kehutanan, dan instansi yang lain agar 
mendukung program yang dilakukan. Kerja sama tersebut segera 
mendapat sambutan dan dukungan dari pihak-pihak yang dihubungi 
sehingga lambat laun, langkah pondok diikuti oleh warga masyarakat 
Dusun Nogosari (Wawancara dengan H.M. Nasruddin Anshory, 22 
Mei 2008 Pukul 17.40 WIB di Nogosari, Selopamioro, Imogiri, Bantu!). 

Kesimpulan 

Dalam kehidupan masyarakat tradisional, selama ini titik berat 
pengolahan hutan adalah untuk memperoleh keuntungan fungsi 
ekonomi di luar dua fungsi lainnya, fungsi perlindungan, dan fungsi 
keindahan. Fungsi-fungsi hutan tersebut menunjukkan adanya 

Fote 3.10 Papan himbauan kepada masyarakat maupun pengujung di lingkungan 
Pesan-Trend llmu Giri 

keterkaitan yang erat antara sumber daya hutan dengan manusia. Hal 
ini juga tercermin dalam kearifan tradisional Jawa dalam memandang 
kewajiban manusia untuk mengimplementasikan konsep Hamengku 
Bumi dalam menjaga ekosistem lingkungan hidup. 

Dengan penciptaan model pengelolaan hutan berlandaskan 
spiritualitas dengan dipadu keuntungan ekonomi, memunculkan 
harapan baru dalam upaya pelindungan, pengelolaan, pelestarian, dan 
pemanfaatan hutan. Kesadaran menetapi diri dalam hubungannya 
dengan Sang Pencipta menjadikan sifat kehati-hatian dalam bertindak, 
merawat dan menjaga bumi yang sudah diberikan-Nya untuk makhluk 

208 



Dt At 
p, 

k .drtr dt b. ,<J 'l. n41 

L ( ' Q "·· 

Olli 

hidup. Muara pengelolaan hutan seperti yang dilakukan oleh Pesan­
Trend Ilmu Giri melalui Hutan Santri pada dasarnya adalah 
mewujudkan kelestarian dan keberlanjutan hutan di Indonesia. 
Dengan hutan yang tetap terjaga dan lestari, maka dapat diwariskan 
kepada generasi penerus selanjutnya. Pada akhirnya, semoga pola dan 
kesadaran untuk "Memangku Bumi" merasuk ke dalam diri kita untuk 
segera bertindak dan turut serta aktif dalam upaya menjaga 
kelangsungan hidup bumi kita tercinta. Dan terakhir, di saat air 
berdzikir, pohon bertasbih, maka, manusia berbuat apa? 

209 



Daftar Pustaka 

Nasruddin Anshoriy, Sudarsono., Kearifan Lingkungan dalam Perspektif 
Budaya Jawa, CTakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008). 

San Afri Awang, Etnoekologi: Manusia di Hutan Rakyat, (Yogyakarta: 
Sinergi Press, 2002). 

Sutaryono, Pemberdayaan Setengah Hati; Sub Ordinasi Masyarakat Lokal 
Dalam Pengelolaan Hutan, (Yogyakarta: Lapera Pustaka Utama, 
2008). 

Truman Simanjuntak, dkk., Prasejarah Gunung Sewu, (Jakarta: IAAI, 
2004). 

Heddy Shri Ahimsa-Putra, Etnosains, Etnotek, dan Etnoart, makalah 
dalam Seminar "Pemanfaatan Hasil Riset UGM dalam 
Mendukung Peningkatan Daya Saing Indonesia" 
Yogyakarta, 28 November 2006. 

Undang-Undang Nomor 41 Tahun 1999 Tentang Kehutanan 
http:/ /id.wikipedia.org/wiki/Jati 

Wawancara dengan H.M. Nasruddin Anshory, 22 Mei 2008, Pukul 
17.40 WIB di Nogosari, Selopamioro, Imogiri, Bantu!. 

210 



KEARIFAN LOKAL DAN POLITIK IDENTITAS: 
MENJAWAB TANTANGAN GLOBAL? 

STRATEGI MASYARAKAT ADAT DALAM KASUS 
PEMBALAKAN HUT AN DI KALIMANT AN BARAT 

Oleh : Sugih Biantoro 

Facing the era of globalization, local wisdom requires a change. In the Dayak 
community in Kalimantan, forest preservation is one of their local wisdom. 
Illegal logging that occurred, would not want to be faced using the wisdom 
they have. Some of them are involved in illegal logging. This is not because 
they do not know the rules, but their involvement is a strategic choice for a 
variety of considerations through a process of creative and clever. Although the 
ideal "forest is the mother of Dayak people" but in concrete situations faced 
daily, the forest as the identity of this kedayakan temporarily become less 
strategic to their future. 

Belajar dari masa lalu, hiduplah untuk masa depan ... 

-Albert Einstein-

The difficulty lies not in the new ideas, but in escaping from old ones, which 
ramify, for those brought up as most of us have been, into every corner of our 
minds 

- John Meynard Keynes-

Pengantar 

Globalisasi membawa tuntutan perubahan sosial ekonomi di 
Indonesia. Pada zaman yang serba industrial kapitalistik ini, segala 
bentuk investasi masuk ke berbagai sektor, termasuk dalam 
pengelolaan sumber daya alam. Jargon-jargon pertumbuhan ekonomi 
dijadikan "kebenaran" bagi para investor untuk merambah daerah­
daerah strategis. Kategori daerah pedalaman pun tak luput dari 
perhatian mereka. Sebut saja, wilayah Kalimantan dengan prospek 
hutannya. 

Hutan di Kalimantan adalah sumber kehidupan dan 
penghidupan bagi masyarakat adat Dayak. Hutan adalah "ibu" bagi 
mereka. Dengan kearifan lokal, mereka menjaga hutan dari berbagai 
kerusakan. Namun demikian, apakah kearifan mereka mampu 
bertahan di tengah ams globalisasi? Perubahan global memang 
memberikan pengaruh yang besar bagi kebudayaan masyarakat adat 
Dayak. Namun, itu bukanlah sebuah alasan rasional, ketika 

211 



Kearifan Lokal di Tengah Modern1sasi 

pembalakan liar meluas sejalan dengan tingginya tingkat kebutuhan 
kayu dunia. Perubahan itu juga bukan sebuah kebenaran, ketika modal 
yang dirniliki baik oleh para pengusaha lokal maupun asing mampu 
mengubah jutaan hektar hutan di Kalimantan menjadi perkebunan 
sawit atas nama permintaan rninyak goreng dunia. Mungkinkah 
kearifan lokal telah berubah ke dalam bentuk yang baru? 

Kearifan Lokal: Dari Sisi Yang Berbeda 

Pemberdayaan kembali kearifan lokal merupakan salah satu 
perubahan penting yang terjadi di Indonesia setelah berakhirnya Orde 
Baru. Perubahan ditandai dengan munculnya berbagai penelitian 
kearifan lokal yang dilakukan baik oleh lembaga akademis maupun 
pemerintah. Kita sering menemukan tulisan yang memaknai kearifan 
lokal sebagai pengetahuan yang diwariskan dari generasi ke generasi 
untuk menyelesaikan persoalan kehidupan saat ini. Pengertian tersebut 
telah banyak diamini oleh para akademisi, pemerhati budaya, hingga 
pembuat kebijakan. Namun, tidak pula mengingkari munculnya 
konsep-konsep baru terkait perubahan global yang masuk ke 
Indonesia. 

Menurut Pujo Semedi, kearifan lokal pada dasarnya adalah 
"konstruk" karena dibuat, dikonstruksi, bukan ada dengan sendirinya. 
Ia memandang kearifan lokal adalah bagian dari "harta karunisme", 
yaitu cara pikir yang berorientasi ke masa lalu, bahwa para leluhur 
dengan kebijakannya telah menyiapkan solusi untuk segala persoalan 
masa kini. Generasi terdahulu menciptakan kearifan lokal karena 
mereka menghadapi persoalan yang bersifat lokal. Berbeda dengan 
zaman sekarang, yang sebagian persoalan berakar di ranah global. 
Maka dalam menghadapi persoalan kehidupan, seharusnya yang kita 
pikirkan adalah "kearifan global" (Pujo Semedi, Mantra Pas Modern 
Bernama Kearifan Lokal). 

Tidak jauh berbeda dengan pandangan Pujo Semedi, Yayat 
Hendayana menekankan pada kesalahan kita yang menjadikan 
kearifan lokal sebagai "sabda leluhur" yang harus dianggap sakral. 
Tanpa reserve kita jadikan pedoman dalam melangkah ke masa depan. 
Akibatnya, kita mengalami kesulitan karena ternyata kearifan masa 
lalu sama sekali tidak cocok untuk diterapkan pada masa kini (Yayat 
Hendayana, Revitalisasi Kearifan Lokal). Kearifan lokal memang dapat 
menjadi bagian dari "kekuatan" pengetahuan manusia di masa depan. 
Namun di satu sisi, menempatkan kearifan lokal dalam posisi yang 
berlebihan, mengakibatkan kita mudah terjebak pada romantisme 

212 



J 

; i< 
't11na 1ob 

;C)k 1: t.L L'.lr cl1 h, 11 -p- , , 

rnasa silarn yang tidak relevan, sebuah pemahaman yang akan 
melupakan masa depan karena terlalu berorientasi pada masa lalu. 

Kearifan lokal pun tidak harus dimaknai sebagai sebuah 
warisan yang turun-temurun. Mengacu pada pandangan Heddy Shri 
Ahirnsa-Putra, yang rnerurnuskan batasan kearifan lokal menjadi dua, 
yaitu kearifan tradisional (lama) dan kearifan konternporer (kini). 
Kearifan tradisional (lama) dirnaknai sebagai perangkat pengetahuan 
pada suatu kornunitas untuk rnenyelesaikan secara baik dan benar 
persoalan dan/ atau kesulitan yang dihadapi, serta diperoleh dari 
generasi-generasi sebelurnnya secara lisan atau rnelalui contoh 
tindakan, yang rnemiliki kekuatan seperti hukum rnaupun tidak. 
Sedangkan, kearifan kontemporer (kini) adalah perangkat pengetahuan 
yang baru saja rnuncul dalarn suatu kornunitas (Heddy Shri Ahimsa­
Pu tra, 2006). 

Skema Kearifan Lokal 

Kearifan Lokal 

I 

I I 
Kearifan Kearifan Tradisional 

Kontemporer (Kearifan Oulu) 
(Kearifan Kini) (Kearifan Lama) 

Sumber: Heda'y Shri Ahimsa Putra, 2006 

Dari dua pengertian tersebut, dapat dijelaskan bagairnana 
kearifan lokal mencakup pengetahuan, baik yang diperoleh dari 
generasi-generasi sebelurnnya rnaupun dari berbagai pengalaman di 
rnasa kini. Dengan demikian, kearifan lokal dapat didefinisikan sebagai 
perangkat pengetahuan pada suatu komunitas, baik yang berasal dari 
generasi-generasi sebelurnnya rnaupun dari pengalarnannya 
berhubungan dengan lingkungan dan rnasyarakat lainnnya untuk 
rnenyelesaikan secara baik dan benar persoalan dan/ atau kesulitan 
yang dihadapi, yang rnemiliki kekuatan seperti hukum maupun tidak 
(Heddy Shri Ahimsa-Putra, 2006). 

213 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Apa yang dimaknai Pujo Semedi sebagai kearifan global 
memiliki makna yang tidak jauh berbeda dengan kearifan kontemporer 
(kini) dalam pengertian Heddy Shri Ahimsa Putra. Apabila Pujo 
Semedi memaknainya dalam sebuah konteks "perubahan", Heddy Shri 
Ahimsa Putra memaknainya dalam konteks "pembeda" dengan 
kearifan tradisional. Dengan kata lain, kearifan kontemporer (kini) 
"hidup/ ada" pada masa sekarang (masa globalisasi), maka kearifan 
kontemporer (kini) dapat juga dimaknai dalam konteks kearifan global. 

Illegal Logging 

Berdasarkan data laporan State of the World's Forests 2007 yang 
dikeluarkan the UN Food & Agriculture Organization's (FAO), Indonesia 
menghancurkan kira-kira 51 kilometer persegi hutan setiap harinya, 
setara dengan luas 300 lapangan bola setiap jam, sebuah angka yang 
menurut Greenpeace layak menempatkan Indonesia di dalam the 
Guinness Book of World Records sebagai negara penghancur hutan 
tercepat di dunia. Sementara itu, dari pihak Indonesia sendiri 
berdasarkan data Badan Planologi (2004), diketahui bahwa kerusakan 
hutan di kawasan hutan produksi mencapai 44,42 juta hektar, di 
kawasan hutan lindung mencapai 10,52 juta hektar, dan di kawasan 
hutan konservasi mencapai 4,69 juta hektar (Teddy Lesmana, 2008). 

Dari data yang dimiliki oleh World Wild Fund (WWF), 
Provinsi Kalimantan Barat tercatat paling tinggi tingkat kejahatan 
illegal logging-nya. Hinga kini ada 46 kasus yang ditangani polisi di 
sana. "Sebenarnya yang terjadi sekitar 100 kasus, tapi yang masuk 
dalam penyidikan kepolisian hanya 46 kasus," kata Agus Setyoarso, 
Senior Policy Advisor WWF Indonesia (Kalimantan Barat Tertinggi 
Dalam Kasus Illegal Logging, Tempo Interaktif, 22 Desember 2003, diunduh 
pada pukul 14.16 WIB). 

Kerusakan hutan terkait dengan banyaknya praktik Illegal 
logging. Secara sederhana, Illegal logging mengacu pada praktik 
penebangan kayu yang tidak memenuhi persyaratan atau bertentangan 
dengan perangkat koersi negara yang dituangkan dalam peraturan 
perundangan. Munculnya aktivitas illegal logging ini terjadi karena 
ketiadaan peraturan yang tepat untuk menjamin distribusi kepemilikan 
dan pengelolaan sumber daya alam yang diharapkan mampu 
mengakomodasi kepentingan semua pihak. 

Pada periode paska penerapan UU Otonomi Daerah No. 
22/1999, yang diikuti dengan UU No. 25/1999 tentang Perimbangan 

214 



Keuangan Pusat-Daerah, serta UU Kehutanan (UUK) No. 41/1999, 
maka terjadi perubahan regulasi tentang tata ruang (provinsi dan 
kabupaten), serta konsep-konsep kepemilikan hutan melalui HPH 
(Hak Pengusahaan Hutan) atau HPHKm (Hak Pengusahaan Hutan 
Kemasyarakatan). Berbagai implementasi yang cenderung tumpang 
tindih di antara perangkat aturan atau kebijakan kehutanan, 
merupakan pintu masuk untuk memahami mengapa dan bagaimana 
illegal logging muncul dan berlangsung (John Haba, 2003: 3). 

Terdapat faktor-faktor yang menyebabkan illegal logging 
berkembang di tingkat lokal dan yang memungkinkan illegal logging 
meluas begitu cepat (Carol, 2002: 368), yaitu: 

l. Faktor yang berhubunga n dengan nilai-nilai komunitas dan 
situasi masyarakat dalam pedesaan dekat hutan 

2. Faktor ekonomi pada penawaran dan permintaan normal 
dalam industri penebangan 

3. Faktor yang berhubungan dengan pengusaha dan pengaruh 
mereka, dan hubungan mereka dengan politisi lokal dan 
pemerintah 

Mengacu pada hukum formal yang mengatur pemanfaatan 
hasil hutan, terdapat tiga konsep yang dapat dijadikan sebagai 
kerangka pikir berkaitan dengan illegal logging. Pertama, penebangan 
kayu tanpa persetujuan pemilik (negara). Kedua, penebangan tanpa 
mengindahkan undang-undang di sektor kehutanan. Ketiga, 
penebangan kayu yang dilakukan di luar hutan konsesi atau di 
wilayah yang diklaim sebagai milik masyarakat adat/ masyarakat 
yang tinggal di sekitar areal hutan (John Haba, 2003: 66). 

Keterlibatan masyara kat dalam illegal logging, sering dijelaskan 
sebagai ketidakmengertian mereka terhadap kerugian jangka panjang, 
lemahnya kesadaran dan pengetahuan hukum, atau sebab lainnya. 
Penjelasan tersebut menempatkan masyarakat adat sebagai " korban" 
dari sebuah sistem yang lebih besar. Selama ini, masyarakat adat 
ditempatkan sebagai sesuatu yang pasif atau objek dari berbagai 
kelompok kepentingan dalam praktek pengelolaan hutan . Mereka 
sering diposisikan sebagai kelompok yang tidak memiliki pengetahuan 
dalam mengatasi problem-problem kehutanan tersebut. 
Konsekuensinya, dalam penanganan masalah illegal logging diperlukan 
"tangan" pihak lain dalam menyelesaikannya, terutama negara. 

215 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Kita perlu menyadari bahwa masyarakat adat adalah agen 
aktif dalam hidup kesehariannya. Mereka memiliki sistem 
pengetahuan atau kearifannya sendiri tentang bagaimana hutan 
mustinya dikelola. Melalui bentukan pengalaman hidup nyata 
berurusan dengan hutan secara turun-temurun, besar peluang bahwa 
mereka memiliki perangkat yang dibutuhkan bagi pengelolaan hutan. 
Dalam cara pandang ini, kearifan masyarakat tersebut mestilah 
dijadikan bagian dari sistem pengelolaan kehutanan secara lebih 
berarti. 

Penanganan problem illegal logging di Indonesia cenderung 
menggunakan pendekatan militer dan hukum, represif dan koersif, 
ekslusi masyarakat dari masalah negara, dan lebih menyelesaikan 
persoalan jangka pendek. Pendekatan terse but kurang 
mempertimbangkan perangkat dan mekanisme pengelolaan hutan 
adat yang sudah ada di tengah masyarakat seperti dalam cara pandang 
kedua. Akibatnya pelaksanaan di lapangan cenderung mengalami 
kegagalan. Contohnya ketika "operasi penertiban" dilakukan, para 
pemodal dan kaki tangannya yang berada di lapangan sudah lebih 
dahulu mengetahuinya, sehingga mereka bisa melarikan diri atau 
menghentikan kegiatannya sebelum operasi dilakukan. Operasi­
operasi ini kemudian hanya menangkap masyarakat yang menjadi 
buruh pekerja lapangan saja. Aktivitas pun akan berlangsung seperti 
sedia kala begitu operasi telah selesai dilakukan. 

Kearifan Lokal, Identitas, Dan Politik Identitas 

Sistem Hutan Kerakyatan Kalimantan Barat (SHK Kalbar) dan 
Ethno Agro Forest (EAF) menemukan masih banyak kampung orang 
Dayak yang memiliki dan mempertahankan keaslian hutan keramat. 
Apabila kita bandingkan dengan pihak-pihak berkepentingan lain, 
masyarakat Dayak memiliki motif yang paling kuat untuk melindungi 
hutan adatnya. Hukum adat akan ditegakkan apabila terjadi 
perbuatan-perbuatan yang dapat menyebabkan kerusakan hutan. 
Namun persoalannya, mengapa kerusakan hutan masih banyak 
dijumpai di wilayah adat masyarakat Dayak Kalimantan? 

Menurut masyarakat Dayak, alam sebagai ciptaan Yang Maha 
Kuasa memiliki kekuatan atau roh. Alam bisa menjadi ramah jika kita 
memperlakukannya secara arif, dan sebaliknya bisa menjadi marah jika 
kita merusaknya. Alam dan masyarakat Dayak adalah satu kesatuan 
yang tidak bisa dipisahkan dan keduanya saling memberikan 
pengaruh timbal balik. Sejak zaman nenek moyang dulu, masyarakat 

216 



•v , 'Oilt'K le <'1111 .l'· 1,,. ILJ ra11tm1ga1: CiOtJc.I I 
,. io 4f .t:\ n I 1 lo< ~ 1 'lkdl' Ht, ta d1 Kolin 1<int n Bcir;JI 

Dayak memandang alam adalah sumber kehidupan dan penghidupan 
dari satu generasi ke generasi berikutnya. Tidak ada satupun sisi 
kehidupan mereka yang tidak berkaitan dengan alam sekitarnya. 
Mereka mencari makanan dan minurnan dari alam. Mereka berladang, 
berkebun, berburu, membuat perahu, meramu obat-obatan, dan 
lainnya bersumber dari alam. Upacara ritual dan adat juga 
berhubungan dengan dengan alam, baik tarian maupun nyanyian 
(Marth in Billa, 2005: 43). 

Dapat dikatakan praktik-praktik kehidupan masyarakat Dayak 
yang menyatu dengan alam telah menjadi suatu habit (kebiasaan) dan 
culture (budaya) yang kemudian mereka wariskan secara turun­
menurun kepada generasi-generasi berikutnya. Sebagai ciptaan Yang 
Maha Kuasa, masyarakat Dayak tidak berani memanfaatkan alam 
secara berlebihan karena cara ini akan merusak sesama ekosistem 
termasuk mereka sendiri. Alam (hutan) yang rusak dan dieksploitasi 
habis-habisan justru akan mengancam kelangsungan hidup mereka 
dan makhluk hidup lainnya yang tergantung dengan alam (Marthin 
Billa, 2005: 43). Untuk itulah, orang Dayak selalu berpikir bagaimana 
menyelamatkan hutannya. 

Hutan merupakan sumber kehidupan manusia yang sangat 
penting, sebab hutan menyimpan banyak sekali unsur penunjang yang 
tidak diperoleh dari sumber daya alam lainnya. Fungsi hutan dapat 
dikategorikan dalam dua faktor penting, yaitu ekonomi dan ekologi. 
Dari sisi ekonorni, hutan menjadi pemasok kayu dan non-kayu, 
pertambangan, perkebunan dan sumber daya alam lainnya yang 
menunjang kehidupan (manusia dan hewan). Dari sisi ekologi, hutan 
merupakan sumber kesuburan tanah dan iklim serta penyimpan 
karbon dan sumber daya genetik (John Haba, 2003: 7). 

Keteguhan masyarakat adat atas kekeramatan hutan 
merupakan salah satu faktor yang sangat penting untuk 
mengendalikan dan bahkan menghentikan kerusakan hutan. Dalam 
pengelolaannya, terdapat institusi yang sudah turun-temurun menjadi 
"alat" untuk mengatur hubungan timbal balik antarsesama anggota 
masya rakat beserta lingkungannya. Institusi ini memiliki struktur 
kelembagaan adat dan aturan-aturan berikut dengan sanksinya yang 
hams dipatuhi oleh setiap warganya. 

Kearifan lokal dalam bentuk hukum adat dan aturan­
aturannya dalam pengelolaan alam merupakan bagian dari identitas 
Dayak. Dewasa ini, kata "identitas" telah menjadi sebuah slogan 

217 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisas1 

populer yang pengertiannya terlalu disederhanakan dan dimengerti 
sebagai "esensi pribadi" (bahaya pengertian juga terkandung dalam 
kata bahasa Indonesia "jati diri") dan "permainan peran" (Erikson, 
2001). Padahal, pemaknaan "identitas" tidak mungkin terungkap 
dalam suatu definisi yang tegas dan sederhana, karena merujuk pada 
keseluruhan kompleks dan multidimensi di mana individu dan 
masyarakat saling berkait. 

Identitas dihadapkan pada satu proses yang berakar dan 
berlangsung di dalam lapisan inti jiwa perorangan, tetapi sekaligus 
menyangkut pula inti pusat kebudayaan masyarakatnya. Identitas 
adalah biografi subjektif yang utuh dalam keragaman dan 
keberbedaannya (Hall, 1992). Identitas subjektif ini merupakan sebuah 
perjalanan yang berkesinambungan ketika dia bertemu dengan dunia 
di luar dirinya yang menjadi pusat kedirian subyektif ini. Pertemuan 
identitas ini kemudian mengalarni penafsiran dan pemaknaan ulang 
mengenai kediriannya dan dimana posisi lokasi sosialnya dalam 
sebuah identitas kolektif (Hall, 1991). 

Sama seperti identitas, kearifan lokal diyakini merupakan 
sebuah konstruk karena sengaja dibentuk atau dibangun (Yekti Muneti, 
2004). Kearifan lokal merupakan hasil proses dialektika antara individu 
dengan lingkungannya. Pada ranah individual, kearifan lokal muncul 
sebagai hasil dari proses kerja kognitif individu sebagai upaya 
menetapkan pilihan nilai-nilai yang dianggap paling tepat bagi 
mereka. Pada arah kelompok, kearifan lokal merupakan upaya 
menemukan nilai-nilai bersama sebagai akibat dari pola-pola 
hubungan yang telah tersusun dalam sebuah lingkungan (Nurma Ali 
Ridwan, 2007). Dalam hubungannya dengan kearifan lokal, identitas 
dimaknai bukan sesuatu yang ada begitu saja dan tidak tunggal. 
ldentitas merupakan suatu yang bersifat cair karena ditafsir secara 
terus-menerus, dinegoisasikan, dan dikukuhkan dari waktu ke waktu. 

Dahulu, banyak wilayah adat di Kalimantan yang merupakan 
kawasan-kawasan hutan adat yang masih alami, bebas dari kegiatan 
penebangan kayu besar-besaran. Masyarakat masih arif dalam 
mengelola sumber daya hutan. Bertahan dari berbagai jenis eksploitasi 
sumber daya alam lainnya, hanya dengan mengandalkan pengelolaan 
yang diatur dengan hukum adat. Keadaan hutan yang masih utuh dan 
air sungai yang belum tercemar, kala itu masih mudah ditemukan. 

218 



I ' ' t ., 'l' 
l< 

Jnk Jc ' ' l 
I 9'1 ~ d'.'.lr k:::t!11 

Namun, perkembangan globalisasi menyebabkan perubahan 
di kawasan hutan mereka. Di beberapa tempat, transmigrasi dan 
perkebunan di dekade 70-an sedikit demi sedikit mengubah pola mata 
pencaharian masyarakat Dayak. Karet dan kelapa sawit menjadi salah 
satu mata pencaharian yang dominan. Ini tentu berpengaruh besar 
pada mereka yang masih mempertahankan sistem perladangan, 
sebagai kearifan lokal warisan tradisi nenek moyang (Nico Andaspura). 

Munculnya Hak Penguasaan Hutan (HPH) yang mulai 
beroperasi tahun 1970-an di Kalimantan, membuka jalan yang 
mengakibatkan mudahnya orang masuk ke wilayah hutan adat 
masyarakat Dayak. Akibatnya hutan menjadi rusak, sungai mulai 
tercemar, hak-hak masyarakat adat dirampas, adat-budaya masyarakat 
lokal luntur. Apalagi dan yang menjadi persoalan penting adalah 
mulai masuknya penebang kayu ilegal pada tahun 1980-an. 

Ketidakadilan ekologis (ketidakadilan atas sumber daya alam) 
semakin di perparah karena kebakaran hutan yang setiap tahun 
dialami masyarakat adat Dayak. Hutan sebagai tempat mata 
pencaharian masyarakat adat Dayak hancur karena kebakaran setiap 
tahunnya. Namun, kesalahan selalu ditujukan kepada para peladang 
yang selalu menjadi kambing hitam atas segala kerusakan di hutan. 
Pada tahun 1967 sampai dengan 1990, peladang merupakan objek yang 
paling sering dianggap sebagai sumber masalah karena deforestasi 
yang diciptakannya. 

Kasus-kasus ketidakadilan ekologis tersebut hampir 
ditemukan di semua Kabupaten di Kalimantan Barat. Pembukaan 
perkebunan sawit dengan mengeksploitasi hutan besar-besaran di 
Kalimantan Barat, menjadikan masyarakat Dayak yang selama ini 
bergantung pada sumber daya hutan beralih menjadi buruh 
perkebunan sawit. Banyaknya masyarakat Dayak yang memprotes 
keberadaan perusahaan sawit, bukan sebagai cara yang efektif apabila 
dilihat dari tingkat keberhasilannya. Masih banyak lagi kasus 
perlawanan yang dilakukan masyarakat adat Dayak, namun kasus­
kasus tersebut seakan tak pernah kunjung usai. 

Ketidakadilan ekologis ini mau tidak mau harus dihadapi oleh 
masyarakat Dayak. Mereka menyadari diperlukannya kearifan yang 
mampu mengatasi persoalan itu, hingga mereka dapat melangsungkan 
hidupnya secara normal. Secara terpaksa, beberapa kasus 
memperlihatkan adanya masyarakat Dayak yang menciptakan strategi­
strategi untuk mempertahankan kepentingan mereka. Salah satunya 

219 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

adalah "membantu" para pengusaha dalam menjalankan usaha 
penebangan hutan, yang diantaranya dapat dikatakan sebagai bagian 
dari praktik illegal logging. Cara tersebut bukan karena 
ketidakmengertian mereka terhadap hukum atau sudah tidak ingin 
lagi menjaga hutannya. Akan tetapi, cara inilah yang kemudian dapat 
dikatakan sebagai politik identitas masyarakat Dayak dalam 
menghadapai persoalan kehidupan (alam) nya. 

Masyarakat Dayak dalam identitas yang cair, menggunakan 
strategi-strategi negoisasi dalam relasi sosialnya dengan para 
pengusaha dan cukong kayu. Hubungan yang diciptakan merupakan 
hubungan timbal balik yang saling menguntungkan. Bagi mereka, 
inilah salah satu cara yang dapat menjaga keberlangsungan hidup 
dalam menghadapi maraknya pembalakan liar yang berlangsung di 
wilayah hutan mereka. Sejalan dengan pengertian Collins, bahwa 
identitas memiliki kandungan politis di dalamnya. Pengertian politis 
ini baik dari proses pembentukan identitas yang dipengaruhi oleh hal­
hal yang politis, maupun penggunaannya dalam relasi-relasi yang 
bersifat politis (Adri, 2007). 

Kearifan Lokal dan Politik Identitas Masyarakat Dayak di 
Kalimantan Barat 

Banyak penelitian yang telah membuktikan bahwa sebagian 
besar masyarakat adat Dayak memiliki kearifan lokal dalam 
pengelolaan sumber daya alam. Namun yang perlu kita cermati, 
bahwa sistem lokal tersebut berbeda satu sama lain, berkembang dan 
berubah secara evolusioner sesuai kondisi sosial budaya dan tipe 
ekosistem setempat. Di Dusun Sungai Utik, Kecamatan Embaloh Hulu, 
Kabupaten Kapuas Hulu, Kaliamantan Barat, masyarakat Dayak lban 
masih teguh menjaga hutannya dengan kearifan lokal yang diatur 
melalui hukum adatnya. 

Kasus yang menarik terjadi di Kecamatan Badau dan 
Kecamatan Lanjak, Kabupaten Kapuas Hulu. Secara geografis, 
Kecamatan Badau berbatasan langsung dengan Malaysia. Sedangkan 
masyarakat di Kecamatan Lanjak, walaupun tidak berbatasan langsung 
dengan Malaysia, namun secara sosial budaya mereka masih memiliki 
hubungan sosial dan etnisitas dengan warga negara Malaysia di 
seberangnya. Masyarakat Dayak di kedua kecamatan itu melakukan 
interaksi baik secara ekonomi maupun secara kultural dengan para 
pengusaha kayu, termasuk para cukong dari Malaysia yang kerap 
melakukan illegal logging di kawasan hutan Kalimantan. 

220 



Ke;i1 f ' cokcil dan Polit1k ldent1las Mei 1 1Wi.W Till tangan Glob317 
'· ,t '1 • -irakat Adat Oaia111 K.1 L ·"alaKan Hutan d Kal1n1a ' f 11 ,. 

a. Pengelolaan Hutan Adat oleh Masyarakat Dayak Iban di Dusun 
Sungai Utik, Kabupaten Kapuas Hulu 

Masyarakat Dayak Iban di Dusun Sungai Utik Desa Batu 
Lintang, Kecamatan Embaloh Hulu, Kabupaten Kapuas Hulu, 
memanfaatkan pohon untuk rumah, obat dan makanan. Masyarakat 
Dayak Iban di dusun itu memiliki sejumlah aturan yang menjaga 
kelestarian hutan adat. Anak-anak mereka sering bermain 
memanfaatkan halaman depan rumah panjang. Rumah yang memiliki 
panjang sekitar 180 meter ini terlihat ramai karena dihuni oleh puluhan 
kepala keluarga, dari bayi hingga usia lanjut. Meski sudah berusia 
sekitar 30 tahun, tiang-tiang utama rumah panjang yang terbuat dari 
kayu belian atau kayu ulin masih terlihat kokoh. 

Selama iru masyarakat Dayak Iban hidup dengan 
mengandalkan air yang mengalir di Sungai Utik dan hasil kebun serta 
ternak ayam dan babi. Ladang mereka berada dekat di lokasi 
pemukiman atau di kawasan hutan produksi. Melalui metode 
partisipatif, masyarakat Sungai Utik dibantu kalangan organisasi non­
pemerintah, antara lain Aliansi Masyarakat Adat Nusantara AMAN, 
Lembaga Ekolabel Indonesia LEI, membuat peta yang menunjukan 
wilayah pembagian hutan adat (Sri Lestari, 2011). 

Wilayah hukum adat Iban Menua Sungai Utik memiliki luas 
sekitar 9,5 ribu hektar dan lebih dari separuhnya yaitu 6 ribu hektar 
merupakan hutan lindung adat. Sisanya adalah pemukiman, hutan 
produksi dan hutan cadangan. Hutan cadangan dimanfaatkan antara 
lain untuk mengambil tanaman obat dan kayu api. Kayu di kawasan 
hutan cadangan ini bis.a dimanfaatkan jika di hutan produksi tidak ada 
lagi kayu yang bisa diambil. Sedangkan, kayu di hutan produksi bisa 
dimanfaatkan asalkan sesuai dengan hukum adat, dengan metode 
tebang pilih. Terdapat aturan adat di mana satu kepala keluarga 
maksimal satu tahun boleh menebang 30 batang. Sedangkan untuk 
pemanfaatan kayu untuk kepentingan komersial memiliki aturan yang 
berbeda. 'Kalau untuk dijual ada aturannya sendiri, satu batang 
perkelompok atau per orang dikenakan biaya 30 ribu rupiah. 

Untuk kawasan hutan lindung sama sekali tidak boleh 
ditebang, untuk menjaga sumber air, alam dan kualitas udara di 
wilayah adat Sungai Utik. Menurut masyarakat adat, hutan adalah 
tempat untuk menangkap karbon sehingga mereka terlindung dan 
tidak terkena penyakit. Itu adalah salah satu alasan yang membuat 
suku Dayak Iban di kawasan Sungai Utik menolak tawaran investor 

221 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisas1 

untuk mengubah hutan adat menjadi perkebunan kelapa sawit, yang 
banyak dibuka di kawasan perbatasan Sarawak Malaysia itu. 

Sungai utik merupakan Hutan Adat yang pertama mendapat 
sertifikat ekolabel, dalam pengelolaan hutan lestari dari Lembaga 
Ekolabel Indonesia. Kawasan sungai utik dan sekitarnya merupakan 
salah hutan benteng terakhir hutan alam di Kalimantan Barat, dan 
butuh pengakuan dari pemerintah daerah dan pusat agar hutan adat 
bisa dipertahankan. Kearifan masyarakat adat dalam menyelamatkan 
bumi tidak didukung sepenuhnya dari sisi hak, mereka tidak mau 
terkatung-katung hidupnya karena apa yang mereka upayakan 
kemudian dirampas orang lain hanya karena berdalih dasar 
administrasi kalau ini tanah negara, tidak ada sertifikat, dan dengan 
gampang penguasa memberi konsesi kepada pengusaha diatas meja 
tanpa persetujuan dari masyarakat (Sri Lestari, 2011). Lalu, cara apa 
yang dilakukan masyarakat adat di tempat lain dalam menghadapi 
fenomena illegal logging? 

b. Negoisasi Para Cukong dengan Masyarakat Dayak lban di 
Kecamatan Badau dan Lanjak, Kabupaten Kapuas Hulu 

Pada masa Orde Baru, hutan dikelola secara sentralistik oleh 
perusahaan besar swasta dan perusahaan swasta nasional. Namun, 
pada era reformasi, daerah dan warga negara memiliki peluang yang 
sama besarnya dengan perusahaan besar dalam ekstraksi sumber daya 
kayu. Skema pengelolaan ini kemudian dikenal dengan Hak 
Pengusahaan Hutan Seratus Hektar (HPHH) di samping skema 
pengelolaan yang sudah ada sebelumnya (HPH). Kebijakan HPH 
sendiri dinilai oleh pemerintah pusat sangat merugikan negara setelah 
sempat dua tahun berjalan. Perusahaan HPH dianggap sebagai pelaku 
dominan dalam illegal logging pada masa Orde Baru. Mereka 
melakukan aktivitas illegalnya dengan cara menebang di luar areal 
konsesi, melaporkan jumlah tebangan yang tidak sesuai dengan 
dokumen untuk menghindari pembayaran Provisi Sumber Daya 
Hutan-Dana Reboisasi (PSDH-DR) yang lebih besar. 

Untuk Kalimantan Barat, terutama Kabupaten Kapuas Hulu, 
kebijakan HPHH disambut antusias oleh warga dan aparatus negara. 
Ketika skema ini diterapkan, strategi yang dikembangkan oleh warga 
negara terutama di Kabupaten Kapuas Hulu ialah membangun aliansi 
dengan para pengusaha kayu dari Malaysia. Muncul berbagai bentuk 
kelompok usaha bersama, terutama koperasi, dalam jumlah ratusan 
unit usaha dalam kurun waktu dua tahun. Sedangkan modal dan alat 

222 



ir ld<'a<- (,I 
f\L~r .. ~ Li i t.(c rr"A 

berat dipasok oleh cukong kayu Malaysia atau dengan pemodal lokal 
dan nasional. 

Para cukong kayu ini adalah pemodal yang menyediakan 
biaya operasional penebangan, peralatan, dan sekaligus pembeli dari 
kayu tebangan itu. Cara kerjanya, seorang cukong kayu akan mencari 
orang yang bisa dipercaya sebagai 'perantara' dengan berbagai pihak 
yang memiliki pengaruh dan wewenang dalam pengelolaan hutan di 
tingkat negara maupun di tingkat warga negara. Perantara ini 
merupakan kaki tangan utama cukong kayu di dalam pengelolaan 
usaha kayu ini di tingkat lapangan. Perantara ini akan melakukan 
pendekatan dan negoisasi dengan tokoh "masyarakat" mauapun tokoh 
adat agar mereka mau mendorong masyarakat untuk mendirikan 
koperasi, agar memiliki legalitas untuk melakukan eksploitasi kayu di 
hutan . Jika dicapai kesepakatan, perantara melakukan pendekatan 
kepada birokrat seperti pejabat di tingkat kabupaten sebagai 
representasi negara untuk memperoleh keabsahan pendirian koperasi 
secara hukum. 

Setelah koperasi berdiri dan merniliki badan hukum, semua 
kebutuhan dan biaya. operasional koperasi tersebut seluruhnya 
ditanggung oleh Cukong kayu . Pengurus koperasi digaji oleh Cukong. 
Setelah koperasi bisa berjalan dan melakukan ekstraksi kayu di Hutan, 
si Cukong akan mendirikan perusahaan penggergajian atau 
pemotongan kayu (sawmill). Semua kayu yang dihasilkan oleh koperasi 
tersebut kemudian di jual ke snwmill milik si Cukong. Khusus untuk 
daerah Kabupaten Kapuas Hulu, hampir sebagian besar pemilik modal 
dari snwmill tersebut adalah warga negara Malaysia dan kayunya juga 
dibawa/ dijual ke Malaysia. 

Seorang cukong biasanya juga memenuhi permintaan lain dari 
warga negara agar hutan mereka bisa diekstraksi. Permintaan yang 
umumnya diajukan warga negara sebagai kelompok ialah 
pembangunan rumah panjang yang baru atau renovasi, pembangunan 
sarana jalan kampung, sarana air bersih, dan fasilitas olahraga (Adri, 
2007). Setelah dicapai persetujuan, langkah berikutnya ialah 
membangun kesepakatan yang biasanya berisi kesepakatan mengenai 
jaminan keamanan bagi Cukong dan Pekerjanya serta kejelasan 
kompensasi bagi warga negara yang terlibat dalam kompensasi 
tersebut. 

Berdasarkan wawancara dengan aktivis LSM di Pontianak 
biasanya warga negara melalui institusi adat, dusun dan desa akan 

223 



Keanfan Lokal d1 Tengah Modernisasi 

memberikan jaminan keamanan penuh bagi cukong, perusahaan dan 
karyawannya sepanjang kewajiban cukong yang telah disepakati 
dijalankan. Jaminan keamanan tersebut berupa proteksi dari gangguan 
pekerja, gangguan pencurian, gangguan dari gugatan kelompok warga 
lain, dan gangguan dari aparat negara jika terjadi operasi atau 
pemerasan. Untuk mempertinggi tingkat keamanan yang didapatkan 
oleh cukong, lazim kemudian sebanyak mungkin warga lokal 
dilibatkan dalam pekerjaan baik dalam proses penebangan maupun di 
tempat pengolahan kayu [sawmill]. Bentuk keterlibatan warga lokal 
bisa sebagai keamanan, penghitung kayu, pengawas buruh, sopir dan 
buruh pemotong dan kuli panggulnya. Dengan cara ini warga bisa 
memperoleh penghasilan harian. Meskipun keterlibatan warga sebagai 
bagian dari operasional ekstraksi dan pengolahan kayu tidak terlalu 
banyak, ini akan membantu dalam proses pengamanan usaha cukong. 

Biaya-biaya yang dikeluarkan oleh setiap cukong kayu ini 
masih dalam cakupan para pemangku kepentingan di tingkat desa. 
Selain biaya ini seorang cukong juga mengeluarkan biaya-biaya lain 
yang sifatnya sudah terduga dan terukur seperti "gaji" untuk para 
aparat dan petinggi negara mulai dari tingkat Kecamatan, Kabupaten, 
Provinsi, bahkan ada indikasi sampai tingkat Pusat (militer, polisi, 
DPRD, pengadilan negeri, kejaksaan, dan pemerintah daerah dan 
provinsi). 

Selain itu ada juga pengeluaran yang sifatnya temporer yang 
diberikan kepada kalangan tertentu, misalnya: jika ada aparat negara 
yang mampir ke lokasi kerja atau tempat penggilangan kayu (sawmill) 
milik cukong, pungutan polisi yang bertugas di jalan, pos-pos 
pungutan 'liar yang dikelola oleh warga dan atau aparat. Kemudian 
dalam proses negosiasi sebuah lokasi penebangan, cukong kayu juga 
harus mengeluarkan biaya dalam jumlah miliaran rupiah untuk 
memenuhi persyaratan yang diajukan oleh warga negara di dusun, 
desa atau rumah panjang tertentu dalam bentuk pembangunan sarana 
dan prasarana fisik. 

Menurut pengakuan seorang cukong besar Malaysia, ia 
melakukan bisnis kayu juga untuk menolong peningkatan taraf 
perekonomian dan kesejahteraan masyarakat di Kapuas Hulu. 
Namun, dengan biaya produksi dan biaya sosial yang besar, tidak 
mungkin dia mau melakukan bisnis ini jika tingkat laba dan akumulasi 
modal yang akan diperolehnya jauh lebih besar. Menurut pengakuan 
seorang pedagang kayu Singapura, bisnis kayu ilegal jauh lebih 

224 



Kearifan Lokal dan Politik ldentitas : Menjawab Tantangan Global? 
Strategi Masyarakat Ad at Dal am Kasus Pembalakan Hulan di Kalimantan Ba rat 

rnenguntungkan dari pada bisnis narkoba. Sedangkan rnenurut 
penjelasan inforrnan (salah seorang aktivis anti-illegal logging) bisnis 
kayu itu 30 kali lipat lebih besar labanya dari pada bisnis narkoba 
(Adri, 2007). 

Untuk Kabupaten Kapuas Hulu ada dua pola pengernbangan 
jaringan dalarn aktivitas illegal logging dan illegal trading yaitu "pola 
jalur darat" dan "pola jalur sungai." Pola jalur darat rnayoritas 
rnengarah pada pasar Malaysia rnelalui Lubuk Antu, sedangkan pola 
jalur sungai rnengarah pada pasar Pontianak, rneskipun pada akhirnya 
dari Pontianak sebagian dijual juga ke Malaysia. Jalur darat ke 
Malaysia berlangsung sepanjang tahun tanpa rnengenal rnusirn, 
sedangkan jalur sungai banyak dipakai pada saat rnusirn hujan dirnana 
air sungai cukup besar untuk rnenghanyutkan kayu ke Pontianak. Dari 
tahun 2000 sarnpai dengan tahun 2005 pola pertarna, jalur darat lebih 
dorninan dari pada jalur sungai. 

Foto 3.1 1 Jaringan Illegal Logging Pola Jalur Sungai 

Menurut keterangan beberapa investigator dari kalangan LSM 
di Pontianak jalur darat lebih cenderung disukai oleh warga karena 
beberapa alasan: pertarna, akses ke Malaysia sangat dekat dibanding 
kalau dijual ke Pontianak, kedua jarak ternpuh akan berpengaruh pada 
jurnlah "sopoi" [pungutan liar yang biasa diarnbil oleh tentara dan 
terutarna polisi di setiap pos polisi] - sernakin jauh, sernakin banyak 
pos yang harus dilewati, ketiga kepastian pernbayaran kayu yang 
dijual jauh lebih tinggi ke Malaysia dari pada ke Pontianak - Cukong 
di Pontianak sering rnangkir atau rnenunda pernbayaran sedangkan 
Cukong Malaysia terkadang rnendatangi lokasi dan rnernbayar tunai, 
keernpat, Cukong Malaysia rnernbangun jaringan kerja yang kuat 
dengan warga negara sedangkan Cukong Pontianak hanya rnenunggu 
hasil. 

225 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Untuk bisa keluar dari Indonesia dan sampai di Malaysia, 
segala macam pajak dan retribusi diurus oleh staf-staf yang dimiliki 
oleh Cukong Kayu seperti membayar pajak dan retribusi kepada 
Kabupaten, fee untuk berbagai kalangan seperti dijelaskan di atas, 
membayar "sopoi" kepada berbagai "gate" (pos penjagaan TNI, Polri 
dan terkadang kelompok warga negara). Setelah sampai di Malaysia, 
kayu tersebut di" cop" dengan stempel Pemerintah Malaysia dan 
membayar pajak dan retribusi tertentu. 

Setelah tahapan ini dilalui maka kayu sudah resmi, sah dan 
legal menjadi kayu dari Malaysia. Untuk kemudian setelah diolah, 
kayu-kayu ini dijual ke berbagai negara di Eropa, Asia dan Amerika. 
Secara sederhana, alur kerja dan bangun kolaborasi antar aktor dalam 
illegal logging bisa digambarkan seperti gambar di bawah ini, terutama 
dari tahun 1999 - 2002. 

Gambar 
Modus f/leaal Loaaina Tahun 1999-2002 

Modus Penebangan Liar Tahun 1999 s/d 2002 

tt Legal ~ 
Bltokral 1 1 

i-1ti ~._j~t-= 
Tokoh Mnyaraut Klp Masyarakal 

Cukong Perilntara 

Sumber: Adri, 2007 

Dalam skema pengusahaan kayu seperti ini biasanya pelanggaran 
hukum atau praktik illegal logging yang dilakukan antara lain: 
penggunaan alat berat dalam ekstraksi kayu yang tidak diperkenankan 
dalam ketentuan HPHH, penggunaan dokumen kayu secara berulang 
untuk menghindari PSDH dan DR, dan penggunaan dokumen untuk 
kayu dari operasi penebangan yang lainnya (Budiarto 2003). Dalam 
skema pengusahaan kayu seperti ini, masyarakat memperoleh laba 
pengusahaan kayu dari keterlibatannya dalam penebangan hutan. 
Karena hutan di Kalimantan Barat pada umumnya berkaitan dengan 
sistem adat, maka hutan tersebut biasanya dipandang sebagai 'properti' 
sebuah komunitas adat tertentu. Agar proses ekstraksinya bisa 

226 



Kearifa:i Lokal dan Politik ldentitas Menjawab Tantangan Global? 
~•r-~ 0' M<lc:v I t Adat Dal'lm Kas J ,.., 'J;>11kan Hulan d1 K;o-limantan B01rat 

berlangsung dengan baik maka siapapun yang mengekstraksinya 
harus membayar semacam premi a tau dikenal oleh masyarakat sebagai 
'fee' yang biasanya diberikan pada 'rumah panjang' yang memiliki hak 
adat atas hutan tersebut. 

Karena skema pengelolaan hutan seperti dijelaskan di atas 
dipandang sangat merugikan negara dan mendorong proses kerusakan 
hutan dalam percepatan yang belum pernah terjadi sebelumnya, maka 
negara memutuskan untuk menghentikan skema ini dengan mencabut 
peraturannya. Reaksi yang timbul kemudian sangat beragam. Pada 
periode inilah terlihat bagaimana berbagai kalangan yang selama ini 
diuntungkan mulai melakukan negosiasi dengan negara di tingkat 
pusat dengan menggunakan berbagai cara. 

c. Politik Identitas Masyarakat Adat Dayak dalam Pengelolaan 
Hutan di Kalimantan Barat 

Penghentian skema HPHH oleh pemerintah, menimbulkan 
reaksi yang sangat beragam. Ini juga berarti hilangnya salah satu 
sumber PAD utama bagi Kapuas Hulu. Akibat lain yang dihasilkan 
antara lain menghilangkan pekerjaan ribuan warga negara yang selama 
ini bergantung pada hasil hutan dan penghapusan tersebut tidak 
berpihak pada "rakyat kecil" melainkan kepada pengusaha besar. 

Masyarakat terlibat dalam illegal logging dikarenakan mereka 
mendapat keuntungan dari para cukong. Para Cukong memperhatikan 
mereka dengan memberikan pekerjaan, rumah panjang, jalan, dan lain 
sebagainya. Hal seperti itulah yang dibutuhkan oleh masyarakat adat. 
Kalaupun mereka tidak melakukan strategi itu, hutan hanya dinikrnati 
oleh pengusaha saja dan tidak pernah mempedulikan rnasyarakat. 

""'"'' ............ 

'.AV l'f'lTf••..,-'1¥."I. 

~.,6 'f.t-/d ·• ('V_. J.l'AI' 

Yff '-""""' ,.,,_.,. 
OP • 

Foto 3.12 Pengumuman di Sawmill Cukong Malaysia dengan 
Menggunakan Ada! 

LL.I 



Kearifan Lokal d1 Tengah Modernisas1 

Sebaliknya, para cukong kayu rnendapatkan jarninan dan 
"keuntungan" dari relasinya dengan rnasyarakat baik secara sosial 
rnaupun budaya. Secara sosial, budaya dan ekonorni cukong kayu 
rnernperoleh: pertama, jarninan kearnanan dari warga yang ada di 
sekitar lokasi usahanya, kedua rnernperoleh pasokan tenaga kerja yang 
bisa diatur dan disesuaikan dengan kebutuhan, ketiga adanya jarninan 
adat atas keberadaan dan keberlangsungan usahanya dari segi 
kearnanan. Seperti foto dokurnentasi Yayasan Titian di bawah ini yang 
diternpel pada sebuah sawmill rnilik Robin, seorang cukong kayu 
Malaysia, di daerah perbatasan. Jika ada yang ketahuan rnelakukan 
pelanggaran peraturan perusahaan, ada jarninan dari adat seternpat 
bahwa pelaku tersebut akan dikenakan "sangsi adat" (Audri, 2007). 

Masyarakat Dayak Iban adalah Indonesia. Bagi orang 
Dayak/Iban, "hutan adalah ibu bagi rnereka, di situ rnereka diberi 
rnakan, di situ rnereka didik, di situ rnereka dibesarkan" . Mereka juga 
ingin rnaju dan rnenghadap kehidupan yang layak seperti warga 
negara lainnya. Lernahnya kehadiran negara Indonesia dalarn 
pengertian the art of governing yang kernudian dirnanfaatkan oleh 
cukong kayu dengan juga rnernpertirnbangkan dan rnernperhitungkan 
aspek identitas Orang Iban (Adri, 2007). Relasi ini kernudian 
rnelahirkan pola hubungan patron-client antara cukong kayu dengan 
warga negara Indonesia di perbatasan. Maka tidak heran jika dengan 
berbagai cara dan upaya, Orang Iban akan rnernpertahankan sebisa 
rnungkin agar illegal logging bisa tetap dilangsungkan. 

Dalarn pengakuan rnereka tetap "Orang Indonesia", warga 
negara Indonesia. Tapi ketika illegal logging dihentipaksakan oleh 
Indonesia, rnereka rnenolak dan berpihak pada cukong kayu yang 
berarti juga berpihak pada kepentingan rnereka sendiri. Tidak peduli 
Indonesia dirugikan dan Malaysia diuntungkan. Keberlangsungan 
illegal logging di perbatasan juga tidak lepas dari peran negara di 
tingkat kabupaten. Aspirasi untuk rnernperoleh sebagian dari rente 
pengelolaan surnber daya hutan yang selarna ini dinikrnati oleh 
"Pusat," pada era desentralisasi dan otonorni daerah telah rnendorong 
kabupaten untuk rnernanfaatkan kesernpatan ini sebisa rnungkin. 
Dengan rnengatasnarnakan "rnasyarakat" yang selarna m1 

terpinggirkan dalarn pengelolaan surnber daya alarn, otonorni daerah 
dan desentralisasi kekuasaan, pendapatan asli daerah, dan putera 
daerah, kabupaten rnelakukan ekstraksi kayu di hutan dalarn teritori 
rnereka tanpa hams patuh pada ketentuan "pusat." Meskipun dalarn 
pekerjaan ini rnelibatkan cukong kayu dari negara lain, rneskipun 

228 



k a J r Peli lt 11, 'l 
lit-~ /\r I 1 1 

sebagian besar rente pengusahaan hutan ini jatuh ke tangan cukong, 
meskipun sebagian besar warga negara dalam teritorinya memperoleh 
sedikit saja dari rente keseluruhan. 

Dalam praktik illegal logging, hutan sebagai (ibunya Orang 
lban) penanda keibanannya bukanlah sesuatu yang baku, kaku dan 
tidak berubah. Ketika tidak ada kepastian mengenai kehidupan 
mereka, tidak ada jaminan bahwa hutan akan tidak ditebang oleh 
orang lain, maka keterlibatan dalam praktik illegal logging menjadi satu 
pilihan strategis dan realistis bagi mereka. Terlibat atau tidak, dalam 
pemahaman mereka, toh hutan akhirnya akan ditebang. Kalau tidak 
oleh orang lain, mungkin oleh negara melalui pemberian konsesi pada 
perusahaan besar di Jakarta. Sehingga hutan sebagai aspek keibanan 
mereka untuk sementara menjadi tidak strategis dan tidak relevan 
dalam kondisi sekarang dan bagi masa depan mereka. 

Tidak semua Orang Iban merupakan kelompok yang setuju 
dan melakukan illegal logging. Paling tidak masih ada Orang Iban di 
Sungai Utik, Kecamatan Lanjak yang masih mempertahankan hutan 
sebagai sumber penghidupan dan sekaligus identitas keibanan dan 
kedayakannya. Begitu pula, Masyarakat Undau Mau di Kalimantan 
Barat, yang mengembangkan kearifan lingkungan dalam pola 
penataan ruang pemukiman dengan mengklasifikasi hutan dan 
memanfaatkannya. Perladangan dilakukan dengan rotasi dengan 
menetapkan masa bera, dan mereka mengenal tabu sehingga 
penggunaan teknologi dibatasi pada teknologi pertanian sederhana 
dan ramah Iingkungan. 

Bebcrapa kasus seperti yang lcrjadi pada lahun 1997, PT 
Wahana Stagen Lestari (WSL) melanggar kawasan Tonah Colap Turun 
Pustaka atau hutan lindung ala masyarakat adat yang luasnya 782 
hektar. Dari pelanggaran tersebut maka WSL dihukum secara adat oleh 
masyarakat Pendaun. Setelah dihukum adat WSL berhenti operasi di 
Tanah Colap. Namun ternyata, dengan terhentinya operasi WSL 
penebangan hutan masih berlanjut. Dengan terbukanya jalan ke Tonah 
Colap Torun Pusaka, semakin banyak penebangan liar. 

Perlawanan akibat ketidakadilan ekologis dilakukan hampir di 
setiap tempat di pedalaman Kalimantan Barat. Di Desa Sijang, 
Kecamatan Galing, Kabupaten Sambas, masyarakat adat Dayak 
memprotes keberadaan perusahaan sawit yang membakar lahan di 
wilayah adat mereka. Di Komunitas Dayak Kayong Sekayuq yang 

229 



Kearifan Lokal di Tengah Modern1sasi 

masuk Kecamatan Tayap Kabupaten Ketapang memprotes perusahaan 
sawit yang melakukan survey di wilayah adat mereka. 

Begitu juga dengan kasus PT Taras Banua Sukses dengan 
Warga DAS Mendalam. Warga Mendalam menolak dengan tegas 
kehadiran perusahaan apa pun di DAS Mendalam yang tujuannya 
untuk "merusak hutan" mereka yang sudah tinggal sedikit. Mereka 
tidak tertarik dengan tawaran perusahaan ini karena pengalaman pada 
periode-periode sebelumnya. Dua perusahaan yang pernah beroperasi 
di daerah mereka dipandang tidak meninggalkan kebaikan bagi 
kehidupan mereka. Warisan bekas perusahaan tersebut adalah hutan 
yang gundul, jalan tanah bekas perusahaan yang tak terurus, dan lahan 
yang gersang. 

Penutup 

Pada tanggal 9 dan 10 Januari 2007, diadakan "Seminar dan 
Lokakarya Problem Pembangunan Masyarakat Perbatasan" di Kapuas 
Hulu, Kalimantan Barat. Dalam pertemuan itu dihadiri oleh para 
pemuka dan tokoh adat setempat dan menghasilkan rekomendasi yang 
salah satunya berbunyi: "Menerima penghentian aktivitas illegal logging 
dengan terpaksa." Namun dalam rekomendasi yang lain, terdapat 
semacam tuntutan agar pemerintah segera mencarikan alternatif 
pendapatan yang sepadan dengan illegal logging. Jika tidak, pemerintah 
dapat menyelesaikan persoalan ini dengan mempercepat proses 
pembangunan di daerah perbatasan, memperbaiki sarana dan 
prasarana fisik seperti pendidikan dan jalan, dan segera membuka 
"border" resrni yang menghubungkan Badau (Indonesia) dengan 
Lubuk Antu (Malaysia) agar proses perdagangan mereka menjadi 
lancar. Bahwa pada satu posisi mereka kalah dalam proses 
negosiasinya dengan pemerintah, namun sebagai gantinya muncul 
tuntutan baru yang lebih beragam terhadap pemerintah (Adri, 2007). 

Merekonstruksi pengetahuan lokal dalam konfigurasi baru 
sebagai bagian dari mosaik ilmu pengetahuan, bukanlah upaya 
menggali pemakaman "pengetahuan" karena dorongan romantisme. 
Namun kejujuran ilrniah, kerendahan hati intelektual dan 
pertimbangan obyektif kepentingan manusialah yang menakar bahwa 
pengetahuan tradisional dapat menjadi bagian dari "kekuatan" 
pengetahuan manusia di masa depan. 

230 



K o' lian 1-'01 1.1k lderit tas l\1en1 iw;1lJ Tantang"!n Globill'.> 
r it At I ) ii l K,1 'I"< '"«1lak;rn Hutan cli K;1l1ni< it,lr• ~ "' 

Menempatkan pengetahuan lokal dalam posisi yang 
berlebihan juga akan mudah terjebak pada romantisme masa silam 
yang tidak relevan. Harus diakui banyak juga pengetahuan­
pengetahuan tradisional yang sudah tidak cocok lagi diterapkan pada 
saat ini. Layaknya sebuah budaya, ada yang bersifat Iokal spesifik dan 
hanya sesuai pada kurun waktu tertentu dan masyarakat tertentu, 
namun ada juga yang mampu mengatasi dimensi ruang dan zamanya 
menjadi budaya yang potensial bersifat universal. Tugas kita sekarang 
adalah memvalidasi khasanah pengetahuan tradisional itu mana yang 
masih bisa diambil, mana yang masih bisa dikembangkan dan mana 
yang kompatibel dengan khasanah pengetahuan saat ini. 

Agar kearifan lokal tetap aktual serta memiliki vitalitas tinggi 
diperlukan semacam revitalisasi, yang terdiri dari tiga langkah, yaitu: 
inventarisasi, reorientasi dan, reinterpretasi. Dengan melakukan 
inventarisasi, kita bisa memilih mana nilai budaya yang bukan saja 
relevan dengan kepentingan masa kini melainkan juga bermanfaat bagi 
kepentingan masa depan. Reinterorientasi terhadap kearifan lokal yang 
terkandung dalam petatah-petitih perlu dilakukan agar kearifan lokal 
tetap kontekstual dengan kepentingan masa kini serta dapat 
diimplementasikan bagi kepentingan masa depan. Sedangkan, 
reinterpretasi adalah menginterpretasi ulang makna-makna yang 
terkandung dalam kearifan lokal tersebut agar tetap produktif. 

Keterlibatan Orang lban di Kalimantan Barat dalam praktik 
illegal logging bukan karena mereka tidak paham hukum negara, bukan 
mereka ingin merusak salah satu penanda keibanannya, bukan karena 
mereka tergoda oleh uang yang ditawarkan oleh cukong, bukan karena 
mereka bodoh dan berfikir dalam jangka pcndek, bukan karcna 
tekanan dan ancaman dari para cukong kayu dan pemerintah daerah. 
Tapi pilihan ini lebih merupakan pertirnbangan strategis, kreatif dan 
cerdik mereka dalam menyikapi hidup nyata yang dilakoni sekarang 
ini. 

Dalam merurnuskan dan mengimplernentasikan kebijakan dan 
peraturan perundangan pengelolaan hutan di Indonesia ada baiknya 
untuk mempertimbangkan dan rnentransforrnasikan aspek identitas, 
sistem pengetahuan dan kearifan Iokal warga negaranya. Keterlibatan 
warga negara dalam perurnusannya tidak bisa diwakili oleh pihak Iain 
seperti para ilrnuwan, LSM, atau pemerintah daerah. Akan sangat baik 
bila pengaturan pengelolaan surnber daya hutan dikembangkan 
berdasarkan aspirasi warga negara. Keterlibatannya mencakup 

231 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

bagaimana mustinya dikelola, apa sanksi yang diberikan jika terjadi 
pelanggaran, siapa yang akan menerapkan sanksi tersebut, dan juga 
kelabaan apa yang bisa diperoleh warga negara atas pengelolaan hutan 
terse but. 

Peraturan perundangan pengelolaan hutan di Indonesia 
sebaiknya mempertimbangkan aspek identitas warga negara, terutama 
mereka yang tinggal di perbatasan dengan negara lain dan memiliki 
pertautan identitas dengan warga negara yang di seberangnya, secara 
lebih spesifik. Paling tidak ada perbedaan dalam kebijakannya. Tentu 
saja kebijakan dan perlakuan pengelolaan sumber daya alam di Badau 
dan Lanjak, termasuk daerah perbatasan Indonesia lainnya dengan 
Malaysia di Kalimantan tidak bisa diperlakukan sama dengan Pulau 
Jawa dan Sumatera secara keseluruhan. 

"Zaman berubah dan kita berubah dengan zaman" - John Owen. 

232 



Daftar Pustaka 

Adri . Politik Identias Dalam Fenomena Illegal Logging di Perbatasan 
Indonesia-Malaysia: Studi di Kecamatan Badau dan Lanjak, 
Kabupaten Kapuas Hulu, Kalimantan Baral, Tesis 52 Universitas 
Indonesia, 2007. 

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. Etnosains, Etnotek, dan Etnoart: Paradigma 
Fenomenologis untuk Revitalisasi Kearifan Lokal. Makalah dalam 
seminar "Pemanfaatan Hasil Riset UGM dalam Mendukung 
Peningkatan Daya Saing Indonesia", di Yogyakarta, 28 
November 2006. 

Andasputra, Nico. Menyelamatkan Lingkungan dari Kepunahan Melalui 
Kearifan Lokal Dayak. tt 

Billa, Marthin. Alam Lestari dan Kearifan Budaya Dayak Kenyah . Jakarta: 
Sinar Harapan, 2005. 

Colfer, Carol J. Pierce dan Ida Aju Pradnja Resosudarmo (ed). Which 
Way Fonvard? People, Forest, and Policymaking in Indonesia, 
ISEAS: Singapore, 2002. 

Erikson, Erik H. Identitas Diri, Kebudayaan dan Sejarah Pemahaman dan 
Tanggung Jawab . Maumere: LPBAJ, 2002. 

Haba, John, dkk. Konflik di Kawasan Illegal Logging di Kalimantan Tengah. 
Jakarta: UPI, 2003. 

Hendayana, Yayat. Revitalisasi Kearifan Lokal, tt. 

Hidayat, Komaruddin dan Putut Widjanarko (ed) . Reinventing 
Indonesia: Menemukan Kembali Masa Depan Bangsa. Mizan: 
Jakarta, 2008. 

Kali111antan Barat Tertinggi Dalam Kasus Illegal Logging. Tempo Interaktif, 
diunduh pada 22 Desember 2003, Pukul 14.16 WIB. 

Laksono, PM. ldentitas Dayak dan Politik Kebudayaan: Be/ajar dari Cilik 
Riwut, 2007. 

233 



Munekti, Yekti. Identitas Dayak: Komodifikasi dan Politik Kebudayaan. 
Yogyakarta: LKIS, 2004. 

Nurma Ali Ridwan. Landasan Kelimuan Kearifan Lokal. Ibda', Vol. 5, No. 
l, Jan-Jun 2007. 

Semedi, Pujo. Mantra Pas-modern Bernama Kearifan Lokal, tt. 

Sri Lestari. Dayak Iban Penjaga Hutan Kapuas Hulu, lOOlsintang.com, 
diunduh pada 5 April 2011, pukul 19.51 WIB. 

Teddy Lesmana. Kerusakan Hu tan dan Keadilan An tar Generasi, 2008. 

234 



RASIONALIT AS DAN KEARIFAN: 
STUDI PENGELOLAAN LISTRIK MIKRO HIDRO PADA 

KOMUNIT AS PETUNGKRIYONO 
Oleh : Bakti Utama 

The growing enthusiasm for use of the potential and local 
knowledge in the development process has led to various studies 
on local wisdom. Unfortunately, without careful that studies can 
be mired in the mines who make it study of past knowledge and 
not productive in answering of the problem today. Through the 
window the description of the management of micro hydro 
electricity in Petungkriyono community, this paper gives 
emphasis that local wisdom is not always associated with 
knowledge of the past. Local wisdom also continued to be 
produced from the process of rational thinking on the problems 
faced by optimizing resources wisely. 

Harta karunisme 
adalah cerminan dari budaya yang gagal menangani persoalan hari ini, 

gamang menghadapi hari depan, lantas orang lari ke masa lnlu . 
(Pujo Semedi) 

Pengantar: Ranjau-Ranjau Dalam 
Studi Kearifan Lokal 

Sudah lebih dari dua dasawarsa kearifan lokal menjadi bahan 
diskusi dalam upaya membangun solusi atas berbagai permasalahan 
masyarakat. Tahun-tahun belakangan, diskusi mengenai kearifan lokal 
m1 semakin menguat semng tumbuhnya kesadaran untuk 
mengoptimalkan segala potensi dan pengetahuan lokal dalam 
pembangunan. Wacana utama yang berkembang dari diskusi tersebut 
adalah bahwa terdapat nilai-nilai yang telah digunakan oleh generasi 
sebelum kita dan masih dapat kita gunakan untuk menghadapi 
persoalan kehidupan hari ini. 

Namun demikian, jika tidak hati-hati diskusi mengenai 
kearifan lokal ini akan mengantar kita pada ranjau-ranjau yang 
menjadikan diskusi ini tidak produktif-tidak strategis untuk 
menjawab pemasalahan masyarakat dewasa ini. Satu di antara 
beberapa ranjau itu lahir dari kata "kearifan lokal" itu sendiri. Konsep 
kearifan lokal menyadarkan bahwa cakupan efektivitas dari bahasan ini 
bersifat Lokal. Untuk pandangan ini, Pujo Semedi (2007) memberikan 

235 



Kearifan Lokal d1 Tengah Modernisasi 

contoh yang apik mengenai sasi/larang petik pada waktu tertentu pada 
sumber daya bersama. Sasi menjadi efektif ketika sistem ini dilekatkan 
dengan nilai-nilai yang dianut dalam sebuah komunitas. Namun, 
ketika komunitas tersebut semakin terbuka dan masyarakat lain yang 
tidak terikat pada sistem sasi ini masuk maka sumber daya yang 
sedang terkena sasi itu tetap saja dipanen tanpa memberikan hasil bagi 
masyarakat yang menjaga kearifannya. Keterikatan pada kelokalan ini 
juga menyiratkan pesan agar adopsi kearifan lokal oleh suatu 
komunitas yang lain hams dilakukan secara hati-hati. Bagaimanapun 
setiap komunitas memiliki nilai dan struktur budaya yang khas. 
Adopsi nilai-nilai dari komunitas lain belum tentu sesuai dan mampu 
menyelesaikan permasalahan sebuah komunitas. 

Perlu dipahami juga bahwa kearifan lokal merupakan konsep 
yang lahir dari peneliti/ akademisi dalam mendeskripsikan respons 
masyarakat terhadap lingkungannya yang dianggap arif. Kata 
"dianggap arif" ini tentunya lahir melalui analisis peneliti dengan 
meng-konteks-kan nilai-nilai atau perilaku yang dimiliki suatu 
komunitas dengan ide-ide tentang solusi atas suatu permasalan. Jika 
tidak hati-hati, inilah awal dari ranjau kedua yaitu bahwa kearifan dalam 
konteks suatu permasalahan belum tentu arif dalam permasalahan yang lain. 
Sebagai contoh, bangunan tradisional berbagai suku bangsa di 
Indonesia yang didominasi dengan bahan kayu dengan sistem 
sambungan yang saling mengkait seringkali dinilai sebagai bentuk 
kearifan lokal terhadap lingkungan Indonesia yang rawan dengan 
bencana gempa. Namun, kesimpulan semacam ini tentu tidak akan 
memberi jawaban yang memuaskan terhadap konteks permasalahan 
lain seperti kerawanan terhadap kebakaran atau degradasi lingkungan 
jika penggunaan kayu untuk perumahan melebihi kemampuan 
regenarasi hutan. 

Jika tidak hati-hati diskusi maupun kajian tentang kearifan 
lokal juga akan terjebak pada ranjau ketiga, yaitu studi kearifan lokal 
akan menghasilkan deskripsi tentang semacam rumus-rumus yang dianut 
sebuah komunitas dalam merespons permasalahannya. Deskripsi semacam 
ini melihat bahwa nilai atau perilaku yang dianut sejak generasi­
generasi sebelurnnya selalu tepat untuk menjawab permasalahan saat 
ini dan strategis untuk menjawab pemasalahan masa yang akan 
datang. Hasil semacam ini menjadi tidak produktif karena 
lingkungan - baik fisik maupun nonfisik- selalu berubah dan 
diperlukan pula perubahan dalam merespons lingkungan tersebut. 

236 



Ras101 Ma'. 1n Keanfan Stud1 Pengelolaan L1stnk M1kro Hidro pada Komun1tas Petungknyono 

Beberapa hal di atas menunjukkan bahwa diskusi mengenai 
kearifan lokal jika tidak hati-hati akan terjebak pada apa yang disebut 
Pujo Semedi sebagai harta karunisme yaitu: 

" ... cara fikir yang berorientasi ke masa lalu bahwa para 
leluhur dengan kesaktian clan kebijakannya yang 
melegenda telah menyiapkan solusi untuk segala 
persoalan kehidupan yang kita hadapi sekarang" 
(Semedi, 2007) . 

Tulisan singkat ini mencoba melihat kearifan lokal sebagai 
hasil berpikir masyarakat atas berbagai permasalahan yang dihadapi 
clan pengalaman-pengalaman mengatasi permasalahan tersebut. 
Dengan demikian, bahasan tentang kearifan lokal tidaklah selalu 
berkutat pada penggalian nilai-nilai masa lalu. Pembahasan ini akan 
diuraikan melalui jendela deskripsi atas pengelolaan Listrik 
Mikrohidro pada komunitas Petungkriyono, Kabupaten Pekalongan, 
Jawa Tengah. 

Kearifan Lokal dan Rasionalitas Masyarakat: Sebuah Kerangka 
Berpikir 

Kearifan lokal dalam bahasan ini mengacu pada perangkat 
pengetahuan pada suatu komunitas- baik berasal dari generasi­
generasi sebelumnya maupun dari pengalamannya berhubungan 
dengan lingkungan clan masyarakat lainnya - untuk menyelesaikan 
secara baik clan benar persoalan clan/ atau kesulitan yang dihadapi, 
yang memiliki kekuatan hukum maupun tidak (Ahimsa-Putra, 2006). 
Definisi tersebut dipandang strategis untuk mendeskripsikan kearifan 
lokal dan oleh karena itu perlu kiranya menelaah unsur-unsur definisi 
terse but. 

Terdapat tiga unsur pokok dalam definisi di atas. Unsur 
pertama definisi di atas menyebutkan kearifan lokal sebagai sebagai 
perangkat pengetahuan. Sebagaimana uraian Ahimsa-Putra (2006), 
pemaknaan atas perangkat ini terkandung beberapa pengertian yang 
meliputi: adanya unsur-unsur; adanya hubungan antar-unsur tetapi 
tidak bersifat empiris; hubungan antar-unsur juga tidak mekanis 
ataupun fungsional; serta membentuk suatu kesatuan tanpa harus ada 
batas-batas empiris yang jelas untuk satuan ini. 

Selanjutnya, unsur kedua definisi di atas berkait dari mana 
perangkat pengetahuan m1 diperoleh. Sebagaimana kata 
pembentuknya, pengertian kearifan lokal terfokus pada tempat atau 

237 



Kearifan Lokal di Tengah Modern1sas1 

lokalitas dari kearifan tersebut. Maka dari itu, berkait dari mana 
perangkat pengetahuan yang arif itu diperoleh maka jawabanya adalah 
dapat diperoleh baik dari generasi sebelumnya maupun dari 
pengalamannya berhubungan dengan lingkungan dan masyarakat 
lainnya. Dengan kata lain, kearifan lokal juga bisa didapatkan dari 
proses berpikir masyarakat saat ini berdasar pengalaman yang 
dimilikinya. 

Unsur terakhir dari definisi kearifan lokal di atas berkait 
dengan sifat dan tujuan kearifan lokal itu sendiri. Dalam definisi ini, 
kearifan lokal ditujukan untuk menyelesaikan persoalan yang 
dihadapi. Dengan label "arif" maka penyelesaian atas permasalahan 
itu harus baik dan benar. Sementara itu, berkait sifatnya kearifan lokal 
dapat berkekuatan hukum ataupun tidak. 

Secara umum, definisi di atas menekankan bahwa kearifan 
lokal lahir dari proses berpikir suatu komunitas dalam merespons 
permasalahan yang dihadapi bersumber pada pengetahuan dari 
generasi sebelumnya yang dipandang masih sesuai ataupun dari 
pengalaman-pengalaman yang dimiliki. Dengan kata lain, definisi ini 
tampaknya memegang asumsi bahwa perilaku masyarakat selalu 
didasarkan pada cara berpikir yang rasional. Pada titik inilah studi 
tentang kearifan lokal sangat strategis untuk disandingkan dengan 
pandangan tentang rasionalitas masyarakat sebagaimana diuraikan 
Samuel Popkin ketika mendeskripsikan kaum tani di Vietnam. 

Pandangan Popkin ini melihat perilaku manusia dituntun oleh 
pertimbangan untuk memperoleh hasil yang maksimal. Sebagaimana 
uraian Popkin (1986: 14-23), terdapat beberapa asumsi dasar yang 
melatarbelakangi pandangan rasionalitas pada dalam komunitas 
pedesaan. Pertama, komunitas pedesaan bukanlah individu yang 
selalu memilih untuk enggan berisiko dan anti terhadap tindakan 
investasi. Tentu pandangan ini sangat setuju jika anggota komunitas 
pedesaan akan menghindari berbagai bentuk kegagalan kecil yang 
mendatangkan malapetaka besar, namun cukup banyak dijumpai 
kejadian di mana para petani masih memiliki sedikit kelebihan dan 
kemudian melakukan tindakan-tindakan investasi yang berisiko untuk 
meningkatkan kesejahteraan (Popkin, 1986: 15; Wolf, 1985: 23). 

Selanjutnya, Popkin juga melihat berbagai tindakan individu di 
dalam desa justru didasari oleh logika investasi. Dengan pemikiran ini, 
bentuk-bentuk sumbangan terhadap desa, partisipasi terhadap 
program asurasi dan kesejahteraan, dan pertukaran antara patron dan 

238 



klien ditentukan oleh logika investasi (Popkin, 1986: 19). Pandangan ini 
juga didasari pertimbangan adanya pembonceng-pembonceng dalam 
tipe-tipe tindakan kolektif, yaitu mereka yang yang tidak berkontribusi 
dalam penyediaan barang-barang kolektif tetapi tetap menerima 
keuntungan dan keamanan atas tindakan tersebut. Dengan hadirnya 
pembonceng-pembonceng m1, kapan saja ada tindakan yang 
terkoordinir untuk memprodu ksi barang kolektif, individu-individu 
mungkin berperhitungan untuk lebih baik tidak berkontribusi (Popkin, 
1986: 20). 

Terakhir, rasionalitas sebagaimana uraian Popkin ini juga 
didasari pendangan bahwa hubungan patron-klien dalam masyarakat 
petani tidak dipandang sebagai hubungan timbal balik di mana patron 
memberi perlindungan dan asuransi sosial kepada klien dan klien 
memberi kepatuhan kepada patron. Alih-alih melihatnya sebagai 
hubungan parental, Popkin justru melihat hubungan patron-klien 
sebagai hubungan eksploitatif (Raharjana, 2003: 77) . "Sumber daya­
sumber daya yang akan diinvestasikan patron," demikian menurut 
Popkin, "bukan hanya untuk memperbaiki keamanan subsistensi klien, 
tapi juga untuk menjaga agar hubungan itu tetap diadik serta 
menghambat petani mendapatkan keterampilan yang bisa mengubah 
keseimbangan kekuatan." (Popkin, 1986: 22). 

Demikianlah, dengan mendasarkan beberapa latar belakang di 
atas masyarakat di pandang Popkin sebagai kesatuan anggota-anggota 
yang berpikir rasional. Walaupun pandangan Popkin ini lahir melalui 
telaahnya tentang masyarakat desa sebagai usaha mengkritik 
pandangan James Scott tentang ekonomi moral, namun gagasan yang 
melihat komunitas sebagai kesatuan anggota-anggota yang berpikir 
rasional tampaknya akan strategis untuk digunakan dalam kajian 
kearifan lokal. Hal ini didasari asumsi bahwa setiap tindakan 
komunitas untuk merespons permasalahan tentunya ditujukan untuk 
mendapatkan kondisi yang terbaik dengan mengoptimalkan potensi 
yang dimilikinya. 

Komunitas Petungkriyono: Potret Komunitas Desa Yang Rasional 

Melingkupi kawasan seluas 7.236 ha, secara administratif 
Petungkriyono merupakan bagian dari Kabupaten Pekalongan. 
Wilayah ini terbagi menjadi sembilan desa. Sembilan desa tersebut 
adalah Tlagapakis, Kayupuring, Kasimpar, Yosorejo, Songgodadi, 
Curugmuncar, Simego, Gumelem, dan Tlagahendro. Keseluruhan 

239 



Kearifan Lokal di Tengah Modern1sasi 

kawasan ini mernpakan hamparan pegunungan dengan ketinggian 
bervariasi antara 500-1.634 m di atas permukaan laut (dpl). 

Selurnh kecamatan rm mernpakan daerah dengan 
kelembaban udara yang relatif tinggi. Sebuah laporan penelitian telah 
menuliskan bahwa suhu rata-rata di Petungkriyono berkisar antara 12-
18 derajat celcius, dengan curah hujan rata-rata 5000-6000 mm/ tahun 
(TPL, 1986). Dengan iklim yang relatif basah inilah tak heran jika 
hampir 70 % wilayah Petungkriyono mernpakan hutan yang terns 
dijaga hingga sekarang (Murtijo, 2002; Khalidi 2006). 

Dengan iklim basah ini sebagian besar masyarakat sekitar 
hutan di Petungkriyono bekerja sebagai petani kecil. Populasi terns 
meningkat dari tahun ke tahun, tapi lahan mereka tidak bertambah 
menyebabkan akses petani Petungkriyono terhadap lahan semakin 
kecil. Di Tlagapakis misalnya, pada tahun 1990 hanya terdapat 315 KK 
yang tinggal di kawasan ini. Di tahun 1997 jumlah tersebut meningkat 
menjadi 346 KK, dan pada tahun 2007 ini 448 KK telah tinggal di 
Tlagapakis. Dengan peningkatan populasi tersebut lahan pertanian tiap 
keluarga di Petungkriyono pun tidaklah lebih dari 0,4 ha (Haryanto 
1994; Murtijo 2002) . 

Dengan lahan yang sempit tersebut selain menanam padi, 
ketela, ubi dan jagung sebagai sumber makanan sehari-hari, mereka 
juga menanam bermacam tanaman komoditas seperti bawang daun, 
kopi, cabai, tomat, ataupun wortel. Dari lahan tegalan, pohon aren 
yang sering tumbuh terntama di daerah yang tak terlalu tinggi seperti 
Kasimpar dan Kayupuring pun dimanfaatkan masyarakat dengan 
mengolahnya menjadi gula aren. Sementara di daerah yang relatif 
tinggi seperti Gumelem dan Simego tanaman teh dan tembakau 
banyak ditanam sebagai penyokong perekonomian masyarakat. 

Pemeliharaan sapi turnt berperan penting pula dalam 
perekonomian orang Petungkriyono1. Selain memelihara sapi 
peranakan Ongole yang telah ada di Jawa dan Sumatra sejak awal 
tahun 1900-an, kini orang Petung juga banyak memelihara sapi 
peranakan Kobis (Dutch Friesian), Charolais, Simmental, dan Brahman 
(Nusrat, 2003). Sapi-sapi ini dikandangkan di sekitaran rnmah, sedang 

1 
Tidak semua sapi yang dipelihara oleh sebuah keluarga di Petunkriyono merupakan 

milik keluarga yang bersangkutan. Seringkali satu keluarga di Petung hanya 
memeliharakan sapi orang lain. Dengan sistem ini baik pemilik ataupun pemelihara sapi 
akan memperoleh 50% dari laba penjualan jika sapi tersebut dijual. Orang Petung biasa 
menyebutnya dengan maro bathi. 

240 



r " u 

pakannya diperoleh dari merurnput di lahan tegalan ataupun hutan 
pinusan. Di Petungkriyono, usaha pemeliharaan sapi hanya 
diupayakan untuk pembesaran sapi. Sa.pi yang masih kecil (pedet) 
diberi makan terns hingga besar, dan setelah besar ditukar (dilambang) 
dengan dua ekor pedet demikian berulang seterusnya. Namun 
demikian, adanya kebutuhan-kebutuhan yang besar seperti 
pernikahan, pengobatan kerabat yang sakit, ataupun biaya sekolah 
seringkali memaksa orang Petung menjual sapi mereka. Dengan 
praktik semacam ini keberadaan ternak sapi dipandang sebagai salah 
satu investasi sekaligus tabungan yang dimiliki masyarakat. 

Pejualan sapi tidaklah langsung dilakukan pemilik ke pasar 
hewan. Dengan keterbatasan akses ke pasar hewan, para pemilik sapi 
di Petungkriyono menjual sapi mereka pada para juragan (Nusrat, 
2003: 50) . Para juragan inilah yang kemudian menjual ke luar wilayah 
Petungkriyono. Di hari Senin, para juragan akan memasarkan sapi ke 
Pasar Sibebek (Banjarnegara), sedang di hari Rabu pemasaran sapi 
dilakukan di pasar hewan Kajen (Pekalongan). 

Sementara itu, gerbang penelusuran sejarah masyarakat 
Petungkriyono dapat dimulai dari lingga-yoni Nagapertala, sebuah 
peninggalan arkeologis yang berada di sebelah timur laut pusat 
perkampungan Desa Tlagapakis, Petungkriyono. Lingga-yoni yang 
diperkirakan dibuat sejak masa Mata.ram Hindu pada abad ke 9 masehi 
ini menunjukkan bahwa Petungkriyono telah berkembang menjadi 
pemukiman besar dan komplek baik dari segi sosial maupun 
keagamaannya sejak masa prakolonial (TPL, 1987; Semedi, 2006; 
Khalidi 2006). Analisis Semedi (2006) akan keberadaan peninggalan 
arkeologis di wilayah petungkriyono ini bahkan menunjukkan bahwa 
selain sebagai tempat pemujaan agama Hindu, kawasan 
Petungkriyono juga merupakan jalur perdagangan dari pesisir utara 
menuju pusat pemerintahan Mataram Hindu di lembah Sungai Progo. 

Di samping peranan pentingnya dalam konstelasi politik 
Mataram Hindu, masyarakat di kawasan Petungkriyono masa itu telah 
berkembang menjadi masyarakat petani. Mereka membuka lahan di 
tempat yang relatif datar dan dekat sumber air untuk menanam padi, 
ubi, talas, dan sayur-sayuran dengan teknik rotasi tanam (Khalidi, 
2006:13). Beberapa kebutuhan lain yang tidak dapat dihasilkan di lahan 
pertanian mereka dapatkan dari hutan di sekitar pemukiman. 

Sayangnya, ticlak banyak informasi yang mampu didapatkan 
dari peninggalan-peninggalan arkeologis di kawasan Tlagapakis ini. 

241 



Keanfan Lokal di Ten9ah Modemisasi 

Sumber informasi mengenai kawasan ini yang lain diperoleh dari data 
tertulis yang baru berasal dari era 1860-an (Semedi, 2006:129), masa 
ketika kebijakan tanam paksa hampir berakhir. Mengenai tanam paksa 
sendiri, diperkirakan kebijakan pemerintah kolonial Belanda ini turut 
membawa perubahan besar di Petungkriyono. Deskripsi Hiisken (1998) 
yang memaparkan adanya migrasi penduduk yang besar di pedesaan 
Jepara yang terkena kebijakan tanam paksa tampaknya terjadi juga di 
kawasan Pekalongan dan sekitarnya. Untuk kasus di Pekalongan, 
rnigrasi ini terjadi dalam dua arah: sebagian dari mereka lari ke pesisir 
dan hidup sebagai nelayan (Semedi, 2001:62), sedang sebagian yang 
lain lari ke pegunungan seperti Petungkriyono untuk terlepas dari jerat 
tanam paksa. Dengan datangnya para pendatang dari utara ini maka 
penduduk di Petungkriyono mengalami peningkatan pesat. 

Perubahan penting kedua di masa ini adalah mulai dikenalnya 
budidaya tanaman kopi di kawasan Petungkriyono (Semedi, 2005; 
2006:131). Perubahan ini sangatlah penting karena di kemudian hari 
biji kopi ini menjadi satu dari tiga komoditas utama yang mendukung 
perekonornian masyarakat Petungkriyono. Dua komoditas lain adalah 
daun bawang yang oleh masyarakat disebut dengan selong dan aren 
yang diolah menjadi gula. Orang-orang tua di Tlogopakis seringkali 
bercerita bahwa aktivitas penjualan kopi, daun bawang, dan gula aren 
ini telah dilakukan sejak kakek-kakek mereka. Dahulu, untuk menjual 
barang dagangan ini mereka harus menuju Pasar Doro melalui 
perbukitan Sikejer dengan berjalan kaki sekira setengah hari. Namun, 
kini tujuan yang sama telah dapat dilalui dengan kendaraan bak 
terbuka hanya dengan waktu satu setengah jam perjalanan. 

Benih permasalahan kelangkaan lahan mulai muncul di 
Petungkriyono ketika kebijakan liberalisasi mulai diberlakukan 
pemerintah kolonial Belanda. Melalui kebijakan ini pemerintah 
kolonial mengakui adanya hak-rnilik-mutlak (eigendom) orang 
Indonesia atas tanah-tanah yang ditempatinya, sehingga 
memungkinkan penjulan dan penyewaan tanah (Kano, 1984:34). 
Padahal, ketika kebijakan ini diberlakukan kemungkinan besar 
masyarakat Petungkriyono masih melakukan aktivitas pertanian 
perladangan. Dengan sistem perladangan ini, tentu terdapat lahan­
lahan yang dibiarkan menganggur (tanah bero) untuk memperoleh 
kesuburannya kembali. Berdasar kebijakan liberasi ekonorni, tanah­
tanah bero ini dianggap pemerintah sebagai tanah tak bertuan dan 
kemudian dianggap menjadi milik pemerintah untuk dijadikan hutan 
(Haryanto, 1994: 129). 

242 



Pembukaan hutan untuk pemukiman, serta penebangan hutan 
untuk perkebunan yang intens if di awal abad ke-20 juga menghadirkan 
masa lah baru. Setiap tahun daerah Pekalongan dilanda banjir kiriman 
dari dataran tinggi Petungkriyono. Bertolak dari masalah ekologi ini 
kebija kan baru pun d iterapka n bagi wilayah Petungkriyono. Pada 
tahun 1930-an pemerintah kolonial menyusun satu kebijakan 
perbaikan hutan dengan menutup sebagian lahan pertanian dan 
pemukiman milik penduduk untuk dijadikan lahan reboisasi (Murtijo, 
2002: 25)2. Seluruh hutan di Petungkriyono pun dinyatakan sebagai 
wilayah hutan lindung oleh pemerintah kolonial. lmbasnya, penduduk 
Petungkriyono mulai menga lami penyempitan lahan produktif yang 
cukup signifikan. 

Tahun 1942 hingga 1945, ketika pemerintah pendudukan 
jepang berkuasa, kondisi ekonomi masyarakat Petungkriyono tidaklah 
lebih baik. Beberapa orang di Tlogopakis masih ingat begitu sulitnya 
hid up di jaman pendudukan Jepang. Setiap 10 pocong hasil panen padi 
masyara kat masa itu dua pocong di antaranya harus diserahkan ke 
pemerintah. Pakaian mereka terbuat dari goni, sehingga kalau 
kehujanan tangan mereka harus tetap memegang celananya agar tak 
lepas. Untuk mendapatkan dua buah sarung, mereka harus menjual 
seekor kambing jawa3. 

Dinamika sosial, ekonorni di Petungkriyono terus bergerak. 
Agustus 1945 Indonesia menya takan diri sebagai bangsa yang 
merdeka. Hutan yang diperbo lehkan dibuka untuk areal pertanian 
pada masa perang kemerdekaan (Semedi, 2006: 139) akhirnya harus 
ditutup kembali pada tahun 1968 semng dengan lahirnya 
PERHUTANI 4 (Nusrat, 2003: 19). Masyarakat pun mulai kesulitan 

2 
Paparan orang-orang lua di Tlogopakis menyebulkan bahwa areal lahan yang kini di 

pakai sebagai hulan pinus PERHUTANI dahulu merupakan lanah milik. Kebijakan 
penarikan pajak yang tinggi oleh pemerinlah kolonial banyak membual orang-orang 
Tlogopakis lidak kuat membayar seluruh langgungan pajak tanah . Orang-orang yang 
tidak mampu membayar seluruh tanggungan pajak ini akan mendapat dluwang srip 
(sural sita) alas tanah yang tidak lerpajaki. Tanah-lanah sitaan inilah yang kini dipakai 
PERHUTANI sebagai lahan hulan pinus . 
3 

Paparan seorang informan menyebulkan pula bahwa sebuah sarung di zaman 
pendudukan Jepang ini harus dibeli dengan harga 50 perak. Padahal, harga beras kala 
itu hanya 5 sen/kg. (10 sen=1 kelip; 10 kelip=1 perak). 
4 

Hampir lak ada perlawanan dari masyarakat alas penulupan areal pertanian mereka 
menjadi lahan hutan pinus . Masyarakal lidak berani menentang kemauan masyarkal 
karena lakul dianggap anggola PKI (Murtijo, 2002). 

243 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

memenuhi kebutuhan pakan ternak. Akibatnya, usaha penggemukan 
sapi di Petungkriyono pun mengalami kemundurans. 

Masa-masa sulit terus terjadi di Petungkriyono hingga dekade 
1950-an. Pada masa ini Petungkriyono kedatangan milisi-milisi yang 
biasa dikenal masyarakat sebagai Pasukan Siluman yang kemudian 
disusul dengan kedatangan Tentara Islam Indonesia pimpinan 
Kartosuwirjo. Hampir tiada beda, kedua kekuatan militer "lokal" ini 
justru seringkali menjarah harta rakyat. Mereka menjarah apa saja, 
"ada padi diangkat padi, ada jagung diangkat jagung, ada kambing 
siangkat kambing, bahkan ada sisa nasi dalam periuk juga diangkat 
bersama periuknya", demikian deskripsi Semedi (2006) untuk 
melukiskan kondisi Petungkriyono masa itu. 

Pertengahan 1960 geger gerakan 30 September terjadi di negeri 
ini. Waiau dalam skala yang tidak besar, beberapa ketegangan sempat 
terjadi di wilayah Petungkriyono. Dimulai sebelum tahun 1965, PKI 
telah berusaha menggalang masa di daerah ini. "Orang-orang yang 
ikut PKI dijanjikan boleh membuka hutan tanpa biaya sedikit pun," 
demikian cerita mbah Tawirja. Tak ada informasi apakah janji PKI ini 
benar ditepati atau tidak, tapi nyatanya beberapa orang Petung turut 
berafiliasi pada partai komunis ini. Nama-nama seperti Paimun dari 
Dukuh Sikucing, Pawiro dan Badar dari Dukuh Karanggondang, serta 
Rahmat dari Kayupuring adalah mereka yang masuk PKI. Menuju 
tahun 1966 tiga nama pertama pun diciduk dalam sebuah operasi 
pembersihan anggota PKI. Mereka dibawa ke Pekalongan dan tak 
pernah kembali hingga saat ini (TPL, 2002). Sementara nama terakhir, 
Rahmat, bemasib lebih baik. Dia hanya diwajibkan lapor di koramil 
Petungkriyono (TPL, 2002). 

Akhir 1965, keadaan mulai relatif lebih tenang. Era 
pembangunan pun dimulai. Melalui strategi pembangunan lima 
tahunnya, pemerintah Orde Baru melakukan proyek "perubahan 
wajah" di Jawa. Daerah-daerah terpencil seperti Petungkriyono pun 
merasakan imbasnya. Tahun 1971, dibuka sebuah jalan tembus yang 
menghubungkan Petungkriyono dan Lebakbarang (Prodjodirdjo, 1973 

5 
Keadaan peternakan di Petungkriyono baru mulai membaik ketika PERHUTANI 

membuka peluang masyarakat untuk menanam rumput gajah di lahan hutan pinus pada 
tahun 1986 (Nusrat, 2003: 20). Hingga detik ini usaha penggemukan sapi ini menjadi 
tumpuan masyarakat Petungkriyono untuk memnuhi kebutuhan bsar seperti hajat 
Pernikahan, sunatan, ataupun berobat (Nusrat 2003, TPL 2002). 

244 



II ii 

via Semedi 2006). Empat belas tahun kemudian, satu jalur dari Lemah 
Abang rnelewati Dukuh Pakuluran, Hutan Tunggapan, Dukuh 
Totogan, Karanggandang, hingga berakhir di Mudal menyusul dibuka 
(Semedi, 2006: 142). Akses orang Petung untuk keluar pun semakin 
mudah dengan dibukanya jalan menuju Sibebek (Banjarnegara) dan 
Doro. 

Pembangunan terus berlanjut. Tahun 1972, dibangun sebuah 
Puskernas di Mudal (TPL, 1986). Tahun 1982, Sekolah Menengah 
Pertama Negeri (SMPN) 1 Petungkriyono didirikan di Cakrawati. 
Untuk meningkatkan produksi pertanian pemerintah juga membangun 
sebuah saluran irigasi yang mampu mengairi lahan seluas 325,290 ha 
(TPL, 1986). Di Mudal, bak-bak penampungan air juga dibangun 
untuk memudahkan kebutuhan MCK masyarakat. 

Seiring berbagai perubahan fisik tersebut, perubahan besar 
dalam sistem pertanian pun terjadi. Untuk pertanian padi, masyarakat 
mulai mengenal bibit padi kucir (padi Semeru) . Dengan masa panen 
yang hanya 4-5 bulan masyarakat mampu panen dua kali setahun 
yaitu dengan tetap menanam varietas padi ]awi dalam masa tanam 
pertama dan rnenanam padi kucir di rnasa tanam kedua. Akibatnya, 
kebutuhan tenaga kerja pun semakin besar. Apalagi jika masa tanam 
dan masa panen tiba. 

Untuk mengatasi permasalahan tenaga kerja ini masyarakat 
membangun sebuah mekanisme kerja bersarna bernama sn111bntnn6. 
Melalui sarnbatan seseorang ya ng hendak menggarap lahannya dapat 
minta bantuan kerabat dan tetangganya untuk turut dalam kerja di 
lahan pertaniannya. Konsekuensinya, ia pun harus bersedia membantu 
menggarap lahan kerabat dan tetangganya. Tak ada upah dalam sistem 
sambatan. Namun orang yang minta bantuan harus nge111pani (memberi 
makan) kerabat dan tetangganya yang rnembantu dua kali dalam 
sehari. Demikianlah melalui mekanisrne sarnbatan ini orang Petung 
mampu meringkas atau memperpendek waktu pengerjaan sebuah 
tanggungan kerja (Haryanto, 1994: 151). 

Peluang pasar yang semakin terbuka turut pula mendorong 
komersialisasi pertanian di Petungkriyono. Hingga pertengahan tahun 
1990-an, satu keluarga di Petungkriyono dapat menjual 100-120 lingget 

6 
Sambatan untuk menggarap lahan di Petungkriyono tidaklah menyentuh pada tanaman 

komoditas. Sambatan untuk menggarap tanaman komoditas dianggap ora ilok (Haryanto, 
1994). 

245 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Selong (bawang daun) ke pasar Doro hingga dua kali sebulan 
(Haryanto, 1994). Di samping itu, setiap hari orang Petung masih dapat 
mengambill0-20 lingget selong di ladang untuk ditukar dengan 
kebutuhan sehari-hari yang tidak dapat dipenuhi dari lahan sendiri. 
Intensifnya masa panen selong ini dimungkinkan karena hingga tahun 
1980-an tak ada sistem musim dalam penanaman selong. Setiap ingin 
memanen seseorang hanya akan memetik anakan dari serumpun 
selong. Induk rumpun yang masih hidup akan tumbuh terus hingga 
tiap bulan seseorang dapat memetik selong secara reguler. 

Sebagai tanaman komoditas, peran selong dalam perekonomian 
masyarakat Petung sangatlah tinggi. Hingga dekade 80-an, hampir 
semua petani di wilayah Petungkriyono menanam selong. Tiap hari 
jalan setapak yang menghubungkan Petungkriyono dan Doro pun 
dilewati orang Petung yang sedang ngrembat (memikul) selong untuk 
dijual di Pasar Doro. Tanaman bawang putih yang sebelumnya banyak 
ditanam dilahan pertanian segera diganti dengan daun bawang/ 
selong. "Selong niku mesine wong Petung, marai lemes ... marai asin" 7, 

demikian dongeng mbah Wigena yang memperlihatkan pentingnya 
selong dalam perekonomian orang Petung. Membuat lemas karena 
untuk menjualnya orang harus berjalan naik turun bukit seharian, tapi 
juga membuat asin karena hasil penjualannya mampu untuk membeli 
bumbu-bumbu masakan dan kebutuhan lain yang tak dapat dihasilkan 
dari lahan orang Petung. 

Pertengahan tahun 80-an, hama wereng banyak menyerang 
lahan pertanian. Sebagian besar tanaman padi di Tlagapakis gagal 
panen. Demikian juga dengan selong. Dampak yang lebih besar adalah 
musnahnya varietas selong yang dibudidayakan orang Petung. Kini, 
bu di day a selong orang Petung adalah varietas baru -varietas yang tak 
dapat tumbuh secara terus menerus. Tak seperti dulu, setiap ingin 
menanam selong kini orang Petung harus membeli lagi bibit baru 
karena selong dari musim panen sebelumnya tak lagi dapat digunakan 
sebagai bibitB. 

Perubahan terus terjadi. Bibit padi yang mampu panen dua 
kali setahun yang dibarengi dengan praktik intensifikasi pertanian 
mendorong semakin besarnya produktivitas lahan. Lahan pertanian 

7 
(Bawang daun itu "mesinnya" orang Petung, membuat lemas ... membuat asin.) 

8 Jenis tanaman budidaya seperti cabai dan tomat juga mengalami kasus yang paralel. 
Jenis yang ada di pasaran saat ini adalah jenis hibrid (hasil persilangan) yang bijinya tak 
dapat lagi digunakan sebagai benih. 

246 



h.t r~ · 

padi yang dibutuhkan untuk memenuhi tingkat subsistensi masyarakat 
pun semakin kecil. Beberapa orang yang memiliki lahan luas, yang 
melebihi kebutuhan lahan untuk mencukupi tingkat subsistensi padi 
dalam satu musim tanam segera menanam berbagai tanaman 
komoditas. Seperti tampak di lahan orang Tlogopakis, selain selong, 
padi, dan jagung tanaman seperti lombok, tomat, dan wortel banyak di 
tanam di lahan pertanian. 

Makna komersialisasi semakin fasih dipahami orang Petung. 
Tidak hanya di lahan pertanian budidaya, lahan yang tidak sedang 
digota (digarap) pun banyak ditanami kayu sengon. Jenis kayu yang 
dulu "tak punya aji" itu kini satu pohonnya bernilai hingga 
Rpl000.000,00. Tidak hanya kopi, bekas periuk logam dan panci pun 
laku dijual. Demikianlah, tiada beda antara masyarakat Petungkriyono 
dan masyarakat laim1ya-potret masyarakat yang berpegang pada 
prinsip maksimalisasi. Ada hasil tani dijual hasil tani, kalau tak ada 
bekas periuk dan panci pun jadi. 

Dengan proses komersialisasi yang semakin intensif, uang pun 
semakin memiliki arti penting dalam kehidupan orang Petung. Tanpa 
uang, sepeda motor, televisi, dan CD player yang kini banyak dimiliki 
orang Petung tak akan ada. Tanpa uang, hajat pernikahan dan khitanan 
pun tak akan terlaksana. Imbasnya, spesialisasi pekerjaan muncul di 
Petungkriyono. Untu k membangun rumah, kini orang Petungkriyono 
tetap saja butuh tukang kayu. Untuk membuat penerangan rumah, 
orang tetap saja butuh tenaga yang mampu membuat instalasi kincir 
listrik. Sambatan sebagai satu mekanisme untuk mengatasi masalah 
ketenagakerjaan di bidang pertanian pun semakin memudar. 
Seseorang harus mengeluarkan uang Rp.15.000,00 - Rp.20.000,00 untuk 
membayar buruh cangkul untuk menyelesaikan tanggungan pekerjaan 
di lahan pertanian jika tenaga dalam keluarganya tidak mencukupi. 

Demikianlah, bagian im telah menunjukkan gambaran 
komunitas Petungkriyono dengan tingkat ekonomi yang terbatas. 
Keterbatasan akses terhadap sumber daya serta desakan regulasi yang 
diterima sejak masa kolonial, menjadi potret masyarakat Petani 
Petungkriyono. Dengan latar belakang demikian, masyarakat 
Petungkriyono pun terbentuk menjadi masyarakat rasional yang 
"dituntut" mampu memaksimalkan setiap potensi lingkungannya 
untuk memenuhi kebutuhan hidup mereka. Bahasan selanjutnya akan 
menguraikan bagaimana komunitas Petungkriyono terus berpikir 
rasional dalam memenuhi kebutuhan akan listrik. 

247 



Keanfan L.okal di Tengah Modernisasi 

Pengelolaan Listrik Mikrohidro Di Petungkriyono 

Adalah kompleksitas kehidupan yang semakin tinggi yang 
mendorong setiap manusia membutuhkan listrik. Bahkan untuk 
komunitas-komunitas yang notabene terpencil jauh di pelosok 
pedalaman pun listrik menjadi kebutuhan prioritas manusia. 
Ironinya, hingga saat ini suplai listrik yang difasilitasi oleh Perusahaan 
Listrik Negara (PLN) belum sepenuhnya menjangkau seluruh 
komunitas di Indonesia. 

Di tengah keterbatasan ini, beberapa komunitas berusaha 
memenuhi kebutuhan listrik ini dengan berbagai cara. Ada di antara 
mereka yang menggunakan diesel sebagai pembangkit listrik. Ada 
beberapa yang lain menggunakan pembangkit listrik tenaga surya 
skala mikro. Dengan kontur wilayah yang berbukit dan pasokan air 
yang relatif melimpah komunitas Petungkriyono memilih untuk 
mengembangkan Pembangkit Listrik Tenaga Mikro Hidro (PLTMH). 

Pembangkit Listrik Tenaga Mikro Hidro (PLTMH) merupakan 
alat yang menghasilkan listrik dengan berkapasitas rendah (5-100 kw) 
dengan menggunakan sumber tenaga air (Wibowo, 2005). Prinsip 
dasar teknologi ini adalah mengkonversikan energi kinetik yang 
bersumber dari aliran air menjadi energi listrik dengan bantuan 
generator. Secara teknis, air dalam jumlah tertentu dialirkan melalui 
saluran air dari ketinggian tertentu untuk memutarkan kincir yang ada 
pada turbin PLTMH. Putaran turbin inilah yang digunakan untuk 
menggerakkan generator sehingga menghasilkan listrik (Wibowo, 
2005: 3). Listrik yang dihasilkan ini kemudian didistribusikan kepada 
beberapa rumah tangga dengan bantuan kabel. 

Ide awal pengembangan PLMTH di Petungkriyono berasal 
dari seorang perangkat Desa Curug Muncar di kawasan Petungkriyono 
bemama Suhamo pada 19859. Terinspirasi dari sebuah tulisan 
mengenai PLTMH di Majalah Dian Desa, Suhamo bersama beberapa 
orang mencoba membangun instalasi PL TMH. Sayangnya, listrik yang 
dihasilkan dari eksperimen Suhamo ini tidak sesuai dengan gambaran 
yang tertulis di dalam majalah. Harapan Suharno atas pemenuhan 
listrik mandiri pun mengecil seturut dengan kecilnya daya listrik yang 
dihasilkan dari PL TMH pertama di Petungkriyono ini. 

9 Bahasan mengenai introduksi PL TMH di Petungkriyono ini bersumber dari wawancara 
dengan Agung Wicaksono, 26 Februari 2011. 

248 



Setahun kemudian, pada 1986 beberapa mahasiswa 
antropologi UGM mengadakan semacam kegiatan bakti masyarakat 
dengan mengenalkan PLTMH di Desa Kayu Puring, Petungkriyono. 
Dengan membawa asumsi tenta ng komunalitas masyarakat pedesaan, 
beberapa mahasiswa itu mendorong sebuah kampung di Desa Kayu 
Puring untuk bersama mengelola sebuah instalasi PLTMH. Sayangnya 
usaha ini pun belum dapat dikatakan berhasil. Tidak terbangunnya 
manajemen yang baik dalam kelompok pengelolaan bersama ini 
membua t instalasi PLTMH terbengkalai. 

Namun demikian, dua kegagalan atas usaha inisiasi PLTMH di 
Petungkriyono ternyata telah menaburkan benih-benih harapan atas 
produksi listrik mandiri me lalui PLTMH. Terdapat nama-nama seperti 
Suharno dari dukuh Rawa, Tlagapakis, maupun Sukirman dari Simego 
(Wicaksono, 2009) yang kemudian berhasil mengembangkan PLTMH 
di desa tempat tinggal mereka clan sekitarnya. Pada pertengahan 
dasarawarsa 1990-an instalasi PLTMH telah menyebar di suluruh 
kawasan Petungkriyono. 

Terdapat beberapa tahapan dalam membangun instalasi 
PLTMH. Tahap pertama, penyiapan lokasi pembangkit1o. Lokasi 
pembangkit ini biasanya ditepian sungai-sungai besar. Pemilihan 
lokasi diperhitungkan setidaknya dengan dua pertimbangan. Pertama, 
lokas i relatif aman dari luapan banjir sungai yang seringkali terjadi 
pada musim penghujan. Kedua, lokasi juga jangan terlalu jauh dengan 
aliran utama sungai agar tidak terlalu repot untuk membelokkan aliran 
utama sungai . Tahap Kedua adalah menyiapkan peralatan untuk 
instalasi PLTMH. Pera latan tersebut terdiri dari generator (baik dengan 
magnet ataupun dinamo), rod a kincir, talang (saluran air), gala11gan 
(kerangka roda kincir), dan saluran kabel (Wicaksono, 2009: 35). 
Beberapa alat seperti roda kincir, galangan, dan talang, biasanya 
mampu dibuat sendiri oleh orang Petungkriyono dengan bahan kayu 
di sekitar permukiman mereka. Sementara peralatan lainnya diperoleh 
dengan membeli. 

Tahapan ketiga adalah merangkai peralatan-peralatan yang 
telah ada pada lokasi pembangunan PLTMH. Peralatan-peralatan 
tersebut dirangkai sedemikian rupa sehingga sebagian air dari aliran 
sungai dapat masuk ke dalarn aliran talang. Aliran air di talang ini 
akan menuju roda kincir yang berada pada posisi di bawahnya. Roda 

10 Lihat Wicaksono, 2009. 

249 



Kearifan Lokal d1 Tengah Modernisas1 

kincir ini kemudian dihubungkan dengan genarator yang kemudian 
mampu menghasilkan listrik. Pada langkah terakhir tahapan ini adalah 
memasang instalasi kabel yang memungkinkan produksi listrik untuk 
didistribusikan ke rumah. Setelah pemasangan instalasi PLTMH ini 
selesai maka instalsi PLTMH siap untuk digunakan. 

Fote 3.13 llustrasi lnstalasi PL TMH 
Sumber: http://www.palopotday.com 

Bagi orang Petungkriyono biaya pembuatan instalasi PLTMH 
relatif tidak sedikit. Satu instalasi PLTMH rata-rata memerlukan biaya 
Rp.2.700.000,- s.d . Rp 5.000.000,- (Wicaksono, 2009: 34). Dengan 
keterbatasan modal biasanya pembangunan instalasi PLTMH 
dilakukan secara kolektif terdiri atas tiga s.d. lima rumah tangga. 
Pengelolaan secara kolektif ini memungkinkan juga memberikan 
keuntungan atas efisiensi biaya pemeliharaan instalasi PLTMH. Jika 
pada pengelolaan individu setiap biaya kerusakan alat harus 
ditanggung sendiri, maka dengan sistem kolektif ini biaya tersebut 
dapat dibagi oleh semua anggota kelompok. Sistem kolektif yang 
relatif kecil yang terdiri dari tiga s.d. lima keluarga ini juga dipandang 
mampu mencegah berbagai potensi permasalahan kelompok pada 
sistem kolektif yang lebih besar (tingkat dusun ataupun desa). 

Pengelolaan instalasi PLTMH secara kolektif juga memberikan 
keuntungan di tengah keterbatasan lahan ideal untuk PLTMH dan 
keterbatasan aliran air yang dapat digunakan. Masyarakat 
Petungkriyono sadar bahwa dari hari ke hari populasi penduduk 

250 



' 1 ~ l K 

semakin banyak, sementara itu kebutuhan akan listrik juga dirasa 
semakin penting. Maka dari itu, di tengah keterbatasan sumber daya, 
pengelolaan secara kolektif PLTMH mernpakan solusi terbaik untuk 
pemenuhan kebutuhan listrik. 

Deskripsi pengelolaan Listrik Mikro Hidro pada Masyarakat 
Petungkriyono ini telah menunjukkan sebuah usaha masyarakat untuk 
mengatasi permasalahan atas kebutuhan listrik secara arif baik dari sisi 
ekonomi, lingkungan, ataupun peningkatan partisipasi masyarakat 
dalam pembangunan. Dengan modal awal Rp2.700.000 s.d. RpS.000.000 
tiga s.d. lima rnmah tangga mampu menghasilkan listrik mandiri. 
Instalasi PLTMH juga mernpakan teknologi yang tidak menghasilkan 
polusi. Dengan demikian, adopsi teknologi PLTMH yang dilakukan 
oleh masyarakat Petungkriyono relatif ramah lingkungan. Lebih lanjut, 
Adopsi teknologi ini juga mendorong masyarakat sebagai pemeran 
aktif pembangunan serta meningkatkan kemampuan mereka dalam 
mengorgansir diri. Dari deskripsi di atas tampak pula bahwa solusi 
atas permasalahan pemenuhan kebutuhan listrik masyarakat tidak 
hanya berdasar pada pengetahuan yang diwariskan generasi terdahulu 
namun juga melalui proses berpikir masyarakat untuk terns 
mengembangkan Pembangkit Listrik Tenaga Mikro Hidro - baik secara 
teknis maupun manajerial. 

Penutup 

Pengelolaan PLTMH di atas telah menujukkan bagaimana 
masyarakat Petungkriyono merespons kebutuhan atas listrik dengan 
mengopitmalkan potensi sumber daya yang dapat mereka akses. 
Pcngembangan PLTMH ini bukanlah proses yang instan. Sejak 
diinisiasi pada pertengahan tahun 1980-an, instalasi ini baru 
sepenuhnya diterima satu dekade setelahnya. Selama masa itu, 
masyarakat melakukan berbagai perbaikan baik dari sisi teknis 
maupun manajemen pengelolaan instalasi PLTMH. 

Proses berpikir panjang yang dilalui masyarakat dalam 
pengelolaan PLTMH ini telah melahirkan solusi yang arif atas 
pemenuhan kebutuhan listrik. Dengan kata lain, deskripsi di atas 
menunjukkan bahwa kearifan tidak sekadar diperoleh dari warisan 
generasi-generasi sebelumnya. Kearifan terns diproduksi dari proses 
berpikir yang rasional atas permasalahan yang dihadapi dengan 
mengoptimalkan potensi yang dimiliki secara bijaksana. 

251 



Daftar Pustaka 

Ahimsa, Putra. 2006. Etnosains, Etnotek, dan Etnoart Paradigma Fenomenologis 
Untuk Revitalisasi Kearifan Lokal, makalah Seminar "Pemanfaatan 
Hasil Riset UGM dalam Mendukung Peningkatan Daya Saing 
Indonesia". Yogyakarta: Tidak dipublikasikan. 

Haryanto, Aloysius A. 1994 Tanah Bero Studi Ekologi Budaya Lahan Kering 
Pegunungan Dukuh Dranan, Kelurahan Yosorejo, Kecamatan 
Petungkriyono, Kabupaten Pekalongan. Yogyakarta: Skripsi Sarjana 
Universitas Gadjah Mada. 

Hlisken, Frans.1998. Masyarakat Desa Dalam Perubahan Zaman Sejarah 
Diferensiasi di Pedesaan Jawa 1830-1980. Jakarta: Rajawali. 

Kano, Hiroyoshi. 1984. "Sistem Pemilikan Tanah dan Masyarakat Desa di Jawa 
pada Abad XIX" dalam Dua Abad Penguasaan Tanah-Pola Penguasaan 
Tanah Pertanian di Jawa dari Masa ke Masa. Jakarta: Gramedia 

Khalidi, Muhamad Sadad. 2006. Perikanan Kolam di Petungkriyono Studi 
Ekonomi Ekologi Pada Masyarakat Petani f awa. Yogyakarta: Skripsi 
Sarjana Universitas Gadjah Mada. 

Murtijo. 2002. Kerusakan Hutan dan Proses Pengrusakannya di Petungkriyono. 
Yogyakarta: Skripsi Sarjana Universitas Gadjah Mada. 

Nusrat, Madina. 2003 Politik Dagang Sapi (Studi Tentang Perdagangan Ternak 
di Kalangan Petani Jawa) Dusun Dranan, Desa Yosorejo, Kecamatan 
Petungkriyono, Kabupaten Pekalongan, Provinsi Jawa Tengah. 
Yogyakarta: Skripsi Sarjana Universitas Gadjah Mada. 

Popkin, Samuel L. 1989. Petani Rasional. Jakarta: Yayasan Padamu Negeri. 

Raharjana, Destha T. 2003. "Siasat Usaha Kaum Santri Ekonomi Moral dan 
Rasional dalam Usaha Konveksi di Mlangi, Yogyakarta" dalam 
Ekonomi Moral, Rasional, dan Politik Dalam Industri Kecil di Jawa. 
Yogyakarta: Kepel Press. 

Semedi, Pujo. 2001. Close to The Stone Far from The Throne. The Story of A 
Javanese Fishing Community.Yogyakarta: Benang Merah. 

2005. "Machine of Production" dalam Diktat Mata Kuliah Kuliah Kritis 
Marxis. Yogyakarta: Tidak dipublikasikan. 

252 



2006. "Petungkriyono-Mitos Wilayah Terisolir-" dalam Esei-Esei 
Antropologi Teori, Metodologi, & Etnografi. Yogyakarta: Kepel 
Press. 

2007. Mantra Pas-Modern Bernama Kearifan Lokal, makalah seminar 
"Dialog Budaya Dayak". Pontianak: Tidak dipublikasikan. 

TPL. 1986. Masyarakat Petani Desa Yosorejo. Yogyakarta: Keluarga 
Mahasiswa Antropologi Fakultas Sastra Universitas Gadjah 
Mada. 

1987. Laporan Penelitian A.ntropologi-Arkeologi di Petungkriyono. 
Yogyakarta: Keluarga Mahasiswa Antropologi Fakultas Sastra 
Universitas Gadjah Mada. 

---. 2002. Tangan-Tangan Negara di Desa: Studi Kasus Desa Yosorejo Kecmnatan 
Petungkriyono Kabupaten Pekalongan. Yogyakarta: Keluarga 
Mahasiswa Antropologi Fakultas Ilmu Budaya Universitas 
Gadjah Mada. 

Wibowo, Catur. 2005. Langkah Pembangunan Pembangkit Listrik Tenaga Mikro 
Hidro. Jakarta: Bintang Mas. 

Wicaksono, Agung. 2009. Si Kaya yang (Tampak) Terang, Si Miskin yang 
(Tampak) Gelap Studi Pengelolaan Listrik Kincir air dan Stratifiknsi 
Sosial Masyarakat Simego. Yogyakarta: Skripsi Universitas Gadjah 
Mada 

Wicaksono, Agung dan Dwi Wulan, Ester. 2008. Membentuk Desa Mandiri 
Energi dengan Pembangkit Listrik Skala Minihidro. Yogyakarta: 
Tidak dipublikasikan. 

Wolf, Eric. 1985. Petani Suatu Tinjauan Antropologis. Jakarta: Rajawali. 

253 



KESERAKAHAN GLOBAL YANG MENANG, KEARIFAN LOKAL 
YANG MALANG: PROSES MARGINALISASI MASYARAKAT 

DAYAK DI KALIMANTAN BARAT 
Oleh: Bambang H. Suta Purwana 

Local knowledge as possessed Dayak communities in the past happened when 
the Dayaks still live in socio-economic system that is relatively "closed". In 
the past Dayak community practice environment-friendly utilization of the 
environment, able to maintain balance, diversity and a sustainable 
environment. Local wisdom began to be ineffective to preserve the 
environment while the political-economic process puts the region of West 
Kalimantan as a contributor to national income and operating areas of capital 
institutions to explore the natural resources. Capital institutions are applying 
the pattern of exploitation of natural resources that does not heed the wisdom 
of local community development environment. Corporate enterprise move in 
the exploitation of natural resources has been "seized by forced" customary or 
communal land of the Dayak community to cut down the tree and partially 
opened the land for plantations. Realm of local issues from a global shift, the 
stockholders of capital in Jakarta and abroad can determine the direction of 
natural resource exploitation in the hinterland of West Kalimantan. The 
national and international stockholders of capital can control millions of 
hectares of land in Kalimantan . Local knowledge possessed Dayak community 
was powerless when dealing with capital institutions operating on a global 
scale. Therefore, it is time to think about the global wisdom, to minimize the 
impact destructive of .the natural environment from the use of natural 
resources on a large scale and continue to fight for a fair and equitable benefits 
for the welfare life of current and next generations. 

Pengantar 

Laju penyusutan luas hutan (deforestasi) di Kalimantan Barat 
tidak terbendung. Sepuluh tahun terakhir penyusutannya mencapai 
1,08 juta hektar per tahun, dengan luas kerusakan 165 ribu ha per 
tahun. Data Wahana Lingkungan Hidup Indonesia (Walhi) Kalbar 
menyebutkan, luas hutan yang rusak itu setara dengan dua kali luas 
lapangan sepak bola per jam. Sedangkan kerugian ekologis akibat 
penggundulan hutan tersebut diperkirakan sekitar Rp.220.000.000,00 
per tahun. Selain akibat aktivitas pembalakan liar, ekspansi 
perkebunan kelapa sawit, hutan tanaman industri (HTI), dan usaha 
pertambangan juga memberikan kontribusi besar terhadap deforestasi 
hutan alam tersebut. Kerusakan hutan saat ini jauh lebih parah jika 

255 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

dibandingkan dengan era 1980-an. Dahulu kerusakan hanya 
disebabkan aktivitas HPH (hak pengusahaan hutan), dernikian 
keterangan Direktur Eksekutif Daerah Walhi Kalimantan Barat 
(http://koranindonesia.com/2009/01/lZ). 

Proses pembangunan ekonorni di Kalimantan Barat selama ini 
menempatkan daerah ini sebagai daerah tujuan dan penerima rnigran 
juga menjadi daerah frontier bagi ekspansi kapital yang melakukan 
usaha-usaha eksploitatif atas sumber-sumber daya alam dengan cara 
mengambilalih penguasaan lahan hutan yang amat luas. Ekspansi 
kapital memasuki daerah frontier ini terus maju menggulung wilayah 
yang dianggap atau dinyatakan kosong atau bebas klaim. Tidak jarang 
wilayah yang dinyatakan kosong itu sesungguhnya merupakan 
wilayah adat penduduk sub-sub suku asli. Sejak pelaksanaan Undang­
Undang Kehutanan tahun 1997 areal HPH di Kalimanatan Barat terus 
meluas. 

Pemerintah membangun basis legitimasi penguasaan sumber 
daya alam dengan perundang-undangan yang bersifat sektoral. 
Pemegang HPH memanfaatkan dengan baik perundang-undangan 
tersebut untuk mengekploitasi sumber daya alam. Pembabatan hutan 
dengan tidak mengindahkan kearifan tradisional masyarakat setempat. 
Fungsi sosial kelembagaan adat yang dikembangkan oleh masyarakat 
adat Dayak atas dasar hubungan manusia dengan lingkungan hutan 
sebagai kawasan hidup dan religio magis tidak dihormati oleh 
pemegang HPH. Masyarakat adat Dayak dalam mengelola lingkungan 
alam di sekitarnya berdasarkan prinsip keseimbangan dan 
keberlanjutan, diabaikan oleh investor yang masuk di daerah tersebut. 

Pembabatan hutan tidak hanya mempercepat penyusutan 
sumber daya dan mutu lingkungan alam, namun juga menghancurkan 
lingkungan sosial yang sangat berarti bagi kehidupan penduduk 
setempat. Fungsi sosial kelembagaan adat yang dikembangkan atas 
dasar hubungan manusia dengan lingkungan hutan sebagai kawasan 
pemukiman penduduk tidak dihormati oleh pemegang HPH. Ecological 
wisdom yang selama ini dipegang teguh sebagai pedoman dalam 
pengelolaan sumber daya hutan secara berkelanjutan diabaikan oleh 
pemegang HPH yang tujuan utamanya mengejar kepentingan materi 
tanpa mempedulikan kepentingan penduduk setempat. Tidaklah 
mengherankan apabila tindak sewenang-wenang pemegang konsesi 
HPH itu mengundang reaksi keras dan kadang-kadang disertai tindak 

256 



,Jl'bc, yw1q Mena119 K 11 L 'Jkal yang Malang Prosec. Mmq1na1 °.as1 
11 n I.( ! I ~a 

kekerasan dari penduduk yang merasa hak hidupnya dirampas 
(Boedhisantoso, 1999: 22). 

Dalam persaingan memperebutkan sumber daya dan 
lingkungan hidup, mereka yang memiliki keunggulan modal, 
teknologi, dan organisasi yang akan ke luar sebagai pemenang 
(Boedhisantoso, 1999: 23). Sebagian besar penduduk asli Kalimantan 
Barat hidup dalam kemiskinan yang tidak hanya terbatas pada 
kekurangan modal, namun juga dalam pilihan strategi untuk 
memperebutkan sumber daya yang diperlukan guna menyangga 
hidup mereka. Akibatnya, sebagian besar sumber daya yang 
diperlukan untuk memenuhi hajat hidup orang banyak justru dikuasai 
oleh sejumlah kecil pengusaha kaya yang memiliki modal besar, 
teknologi canggih, kekuasaan politik dan organisasi yang kuat. 
Orientasi produksi dari pemegang HPH, HPHTI dan PIR Perkebunan 
adalah kebutuhan pasar, sedangkan orientasi produksi masyarakat 
adat atau petani peladang berotasi adalah kebutuhan rumah­
tangganya atau ekonomi subsisten. 

Masa Lalu Kearifan Lokal Dalam Konteks Struktur Sosio-Budaya 
Masyarakat Dayak 

Struktur masyarakat Dayak sifatnya bilateral. Terminologi 
kekerabatan mereka menenkankan pada adanya perbedaan antara 
generasi, tetapi tidak membedakan antar keturunan dari pihak ibu dan 
keturunan dari pihak ayah, juga tidak antar orang-orang sekeluarga 
dan kaum kerabat. Ada dua kelompok sosial utama yang masing­
masing berbeda menurut individu dalam masyarakat yaitu keluarga 
yang menempati bilek dan keluarga luas yang menempati rumah 
panjang (Dove, 1988a: 10). Komunitas orang Dayak sering 
digambarkan sebagai kesatuan sosial yang terikat hubungan 
genealogis dan solidaritas komunal. Komunitas tersebut tinggal di 
rumah panjang atau rumah betang. Komunitas orang Dayak 
merupakan satu kesatuan keluarga luas atau kesatuan genealogis yang 
tinggal bersama dalarn rumah betang, setiap keluarga batih menempati 
satu bilik dalam betang tersebut. Basis material kehidupan komunitas 
orang Dayak ditopang oleh penguasaan sumber daya alam yang 
terbentang luas yang terdiri dari ladang, hutan sekunder dan hutan 
primer. Komunitas orang Dayak, rumah panjang dan hamparan 
sumber daya alam merupakan kesatuan yang menggambarkan 
eksistensi unit sosial orang Dayak. 

257 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Rumah panjang dan tapak hamparan sumber daya alam di 
sekitarnya memiliki makna dan fungsi sosial yang tertanam dalam 
struktur sosio-kultural orang Dayak. Penghuni rumah betang 
merupakan kesatuan genealogis, berpuluh keluarga batih membentuk 
kesatuan sosial exented family. Kesatuan sosial warga penghuni rumah 
panjang sebagai extended family memerankan beberapa fungsi ekonomi, 
sosial dan keagamaan. Komunitas penghuni rumah panjang juga 
merupakan unit produksi. Sebagai suatu unit, warga rumah panjang 
adalah sekelompok pekerja yang dapat dikerahkan dalam membuat 
ladang-ladang keluarga secara individu. Tenaga kerja dari kelompok 
ini kadang digunakan pada waktu menebas ilalang dan tanaman 
perdu, menebang pohon dan menyiangi rumput serta biasa 
dimanfaatkan selama menanam dan memanen padi di ladang. 
Kesatuan sosial warga rumah panjang merupakan suatu unit hukum, 
perselisihan-perselisihan, baik antar anggota-anggota satu keluarga 
maupun antar dua keluarga atau lebih, diselesaikan melalui 
musyawarah rumah panjang, yang disidangkan di serambi terbuka 
rumah panjang. Warga penghuni rumah panjang juga merupakan 
suatu badan keagamaan yang menyelenggarakan upacara atau ritual 
untuk menolak bencana yang diramalkan akan menimpa seluruh 
warga rumah panjang. Komunitas rumah panjang juga bertanggung 
jawab terhadap ritual keagamaan bagi pelanggaran pemali atau 
pantangan yang dilakukan suatu keluarga yang dianggap akan 
membahayakan keluarga-keluarga yang lain dalam rumah panjang. 
Beberapa tindakan yang dianggap membahayakan warga komuitas 
rumah panjang antara lain pencurian, pertengkaran, perzinahan, 
kelahiran anak tanpa ayah dan hubungan seks atau perkawinan yang 
melanggar adat (Dove, 1988a: 13-19). 

Masing-masing keluarga batih warga rumah betang menguasai 
sumber daya alam di wilayah adat mereka seperti ladang dan tanah 
bekas ladang yang ditinggalkan. Hutan primer dan hutan sekunder 
bekas ladang yang sudah puluhan tahun tidak pernah digarap, berada 
dalam penguasaan komunitas. Orang Dayak sebagai individu atau 
kepala keluarga tidak memiliki tanah atau lahan pertanian namun 
mereka oleh komunitas diberi hak menguasai tanah atau lahan 
pertanian tersebut. Hak penguasaan orang Dayak terhadap tanah atau 
lahan pertanian bersifat fungsional, sejauh tanah tersebut masih 
dimanfaatkan maka tanah tersebut berada dalam penguasaan keluarga 
yang mengolahnya. Tanah, hutan dan sumber daya alam lainnya 
dalam tata kehidupan masyarakat Dayak merupakan public goods yang 

258 



1 l t lobal yanq Menang t\e, far Luka! yan\J Malang PrthP' '\1.irq11 iii·, 
' ' ' 1k '11 K rna +,1n ~· 

dikelola secara komunal bukan individual. Dalam sistem 
perekonomian tradisional orang Dayak, baik dalam posisinya sebagai 
warga biasa maupun pemimpin komunitas tidak dikenal konsep 
akumulasi pemilikan tanah karena setiap orang atau keluarga hanya 
mengolah tanah sesuai dengan kemampuan tenaga kerja yang tersedia 
dalam setiap rumah tangga. Pemimpin komunitas orang Dayak sangat 
berbeda dengan raja di Jawa yang gemar mengunakan gelar penguasa 
alam atau pemangku buana, raja di Jawa mengakumulasi kepemilikan 
tanah bahkan seluruh tanah di wilayah kerajaan adalah tanah raja. 
Masyarakat Dayak tradisional dari sisi relasi sosialnya tidak 
terbedakan menurut kelas sosial atau pembedaan status manusia 
berdasarkan besar kecilnya akses terhadap faktor produksi dan faktor 
politik. Jabatan kepala kampung atau pemimpin komunitas hanya 
merupakan status sosial yang tidak ada hubungannya dengan 
kekuasaan ekonomi dan politik. 

Sumber daya alam berupa hutan dan lahan pertanian bagi 
masyarakat Dayak bukan sekedar bermakna ekonomi sebagai faktor 
produksi utama dalam sistem pertanian subsisten. Hutan dan tanah 
pertanian secara kultural menjadi bagian tak terpisahkan dari 
masyarakat Dayak, sumber daya alam tersebut bermakna kultural, 
sosial, politik, spiritual dan masa depan anak cucu mereka. "The very 
basic characteristic of the Dayak is their attachment to land and the Earth's 
resources. In land in the oral histoy of human being. Land is not only an 
economic resource, but it is the basic for cultural, social, political and spiritual 
activities. For the various Dayak sub-group in Kalimantan, land link the past, 
present and future generations" (Djuweng, 1997: 12). 

Mata pencaharian orang Dayak sebagai peladang yang berotasi 
(shifting cultivation), sejauh mana setiap warga komunitas dapat 
melakukan rotasi pembukaan ladang dapat menjadi tanda batas-batas 
teritoria l adat suatu komunitas orang Dayak. Tanah adat termasuk 
hutan primer dan sekunder merupakan sumber daya alam yang 
dimanfaatkan secara lestari oleh warga komunitas, dengan melakukan 
sistem rotasi lahan yang akan dibuka berarti petani peladang Dayak 
memberikan kesempatan secara alamiah agar di tanah bekas ladang 
dapat tumbuh tanaman liar dan secara perlahan akan berubah menjadi 
hutan sekunder kembali. 

Seluruh teritorial tanah adat juga melambangkan harga diri 
komunjtas orang Dayak, mereka adalah penguasa dan sekaligus 

259 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

pemilik seluruh tanah yang berada dalam teritorial adatnya. 
Komunitas orang Dayak yang lain dan semua orang yang berada di 
luar areal tanah adat juga menghormati keberadaan tanah adat 
tersebut. Di atas tanah adat setiap komunitas orang Dayak 
membangun persekutuan hidup yang mandiri, memiliki sumber daya 
ekonomi sendiri, memiliki hukum adat dan pemerintahan lokal sendiri. 
Secara hukum daerah itu disebut wilayah adat. Dalam wilayah dengan 
ikatan kekerabatan yang jelas dari satu keturunan yang sama akan 
timbul genealogische rechtgemainschap. Persekutuan ini memiliki ikatan 
batin yang kuat karena hubungannya dengan wilayah dan tumbuhan 
di atasnya (Mudiyono, 1994 : 213). 

Nenek moyang atau leluhur orang Dayak memiliki kebiasaan 
menanam berbagai tanaman buah seperti durian, nangka, cempedak, 
langsat, rambutan dan lainnya. Hal ini berbeda dengan anggapan 
orang luar yang menyangka tanaman buah di tembawang merupakan 
tanaman liar yang tumbuh dengan sendirinya tanpa campur tangan 
orang. Tradisi lisan yang dituturkan secara turun-temurun di kalangan 
masyarakat Dayak, tanaman buah dahulu sengaja ditanam di sekitar 
ladang yang baru dibuka dengan tujuan untuk mengalihkan perhatian 
hama babi dan monyet berdasarkan pengalaman bahwa pada musim 
buah serangan hama babi dan monyet sangat berkurang (Dewi, 2006). 
Tembawang adalah suatu area kebun buah-buahan, warisan dari 
leluhur yang dimiliki atau dikuasai secara individual maupun kolektif 
oleh suatu kelompok genealogis orang Dayak. 

Keberadaan tembawang juga dapat dijelaskan dalam konteks 
sistem tanurial masyarakat Dayak. Hak kepemilikan dan penguasaan 
tanah dalam masyarakat Dayak pada masa lalu dan sebagian masih 
berlaku sampai saat ini tidak dibuktikan dalam bentuk selembar kertas 
yang disebut surat tanah, leter C ataupun sertifikat tanah. Tanda 
kepemilikan maupun penguasaan tanah dalam masyarakat Dayak 
lebih mengandalkan pada pengakuan sosial dan tanda suatu hamparan 
tanah yang sudah dikuasai oleh seseorang atau satu keluarga adalah 
adanya tanaman buah-buahan di lahan tersebut. Oleh karena itu 
tembawang dapat dianggap merupakan bukti kepemilikan lahan atau 
tanah dari suatu keluarga orang Dayak. Beberapa keluarga atau 
bahkan satu keluarga luas dapat memiliki atau menguasai satu bidang 
tanah yang disebut tembawang. Dalam konteks sistem penguasaan dan 
pemilikan tanah, tembawang juga merupakan bukti pemilikan lahan. 
Dalam sistem tanurial masyarakat Dayak, tembawang dianggap sebagai 

260 



K .tty ~ c: q r t 11. 
1 

milik satu keluarga batih atau dapat juga satu keluarga luas yang 
terdiri dari beberapa rumah tangga. Tembawang dapat diwariskan 
kepada anak cucu baik secara individual maupun kolektif yaitu satu 
generasi keturunan memiliki tembawang secara bersama-sama. 

Masyarakat Dayak dahulu belum mengenal sistem pemilikan 
pribadi atas faktor produksi pertanian berupa tanah. Lahan 
perladangan berupa hutan primer dan sekunder dinyatakan sebagai 
tanah milik masyarakat. Setiap warga masyarakat boleh membuka dan 
mengolahnya menjadi ladang. Sekali satu hutan dibuka menjadi 
ladang, maka hak pakai atas lahan tersebut, walau sudah menjadi 
hutan lagi sekunder, ada pada rumah tangga yang pertama kali 
membukanya. Orang dari rumah tangga lain yang bermaksud 
membuka ladang di bekas ladang tersebut hams meminta izin kepada 
keluarga atau rumah tangga yang pertama kali membukanya, biasanya 
dengan membayar tancam beliung sebagai bentuk penghargaan 
terhadap jerih payah orang yang pertama kali membuka ladang. Pada 
komunitas Dayak hak kepemilikan dan penguasaan tanah 
berhubungan dengan intensitas pengolahan tanah tersebut. Hutan 
yang dibuka oleh satu rumah tangga menjadi hak pakai rumah tangga 
tersebut dan apabila ditanami tanaman keras berubah menjadi hak 
milik rumah tangga tersebut namun apabila lahan tersebut lama 
dibiarkan tidak diolah dan akhirnya setelah puluhan tahun berubah 
lagi menjadi hutan primer maka tanah tersebut menjadi milik komunal. 
Tembawang merupakan bukti pemilikan tanah yang dihormati dan 
diakui oleh seluruh warga masyarakat. Tembawang itu dapat 
diwariskan kepada anak-anak mereka apabila yang bersangkutan telah 
meninggal (Dewi, 2006). 

Basis legitimasi kultural masyarakat Dayak dalam 
memanfaatkan sumber daya hutan itu berlandaskan pada hak adat 
yang berlaku dalam sistem budaya masing-masing komunitas orang 
Dayak. Hak adat ini dalam berbagai literatur sering disebut dengan 
istilah hak ulayat, suatu istilah hukum yang artinya hak bersama suatu 
komunitas atas tanah berdasarkan hukum adat atau tradisi komunitas 
tersebut. Hak ulayat memiliki riwayat sejarah yang panjang dan terkait 
erat dengan aspek politik dan budaya (Bakker, 2010: 183). 

Sistem bercocok tanam masyarakat Dayak di ladang yang 
dilakukan secara berotasi ini sering d isebut sebagai bentuk kearifan 
lokal karena orang Dayak tidak melakukan aktivitas pertanian yang 

261 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

merusak lingkungan. Mereka memang menebang hutan untuk 
membuat ladang namun mereka memberi kesempatan kepada alam 
untuk memperbaiki kualitas sumber daya alamnya dengan cara 
membiarkan bekas ladang selama lebih dari sepuluh tahun sehingga 
tanah bekas ladang tersebut telah berubah menjadi hutan sekunder. 
Orang Dayak pada masa lalu tidak melakukan aktivitas pertanian yang 
bersifat ekstraktif karena mereka bercocok tanam sekedar untuk 
memenuhi kebutuhan pangan keluarga batih mereka. 

Struktur sosial mereka yang bersifat egaliter tidak menciptakan 
kondisi bagi para pemimpin masyarakat Dayak untuk mengakumulasi 
kekayaan dan kekuasaan yang memungkinkan mereka menguasai 
secara sepihak sumber daya alam seluas mungkin. Gambaran struktur 
sosial-ekonomi masyarakat Dayak pada masa lalu adalah masyarakat 
yang egaliter di mana tidak ada monopoli penguasaan faktor produksi 
utama. Tanah sebagai basis material kehidupan masyarakat Dayak 
dimiliki secara komunal dan dikuasai secara merata oleh warga 
komunal. Jumlah penduduk yang relatif sedikit dan hamparan luas 
sumber daya alam berupa hutan dan tanah ladang menciptakan 
kondisi hubungan manusia dengan alam lingkungannya berlangsung 
secara harmonis, kelestarian lingkungan hidup terjaga dengan baik 
dari generasi ke generasi selanjutnya. Hasil penelitian (Tim Peneliti, 
2000) menunjukkan bahwa sampai akhir periode 1970-an setiap 
keluarga orang Dayak di Kabupaten Sanggau menguasai kurang lebih 
40 hektar tanah pertanian. Apabila setiap keluarga batih orang Dayak 
hanya mampu mengolah ladang seluas 2 hektar, dengan sistem rotasi 
setiap dua atau tiga kali panen, lalu pindah ke petak tanah lainnya 
sampai akhimya kembali ke lahan semula. Nico Andasputra (2007: 2) 
menyatakan sistem perladangan yang telah dilakukan selama berabad­
abad lalu sebenamya relatif tidak merusak hutan seperti yang selama 
ini dituduhkan kepada orang Dayak. Berdasarkan pengalaman, mereka 
berpindah secara periodik dan kembali ke petak yang sama selang 25-
40 tahun sehingga petak ladang yang pertama kali dibuka sudah 
berubah menjadi hutan kembali. Sistem pertanian ladang berotasi 
yang dipraktikkan oleh masyarakat Dayak merupakan suatu kearifan 
lokal yang sesuai dengan kondisi sosial dan ekonomi masyarakat pada 
masa lalu ketika kepentingan perekonomian nasional dan global belum 
banyak bersentuhan dengan kehidupan masyarakat Dayak. Dengan 
perladangan, kelestarian ekosistem justru terjaga dengan baik karena 
perladangan merupakan miniatur dari hutan yang menjaga konservasi 
tanah dan kesuburan tanaman dengan menggunakan humus dari 

262 



cl v 11 
\.( 

lll l " " v 1 ' I\.' ' l 

dedaunan tanaman hutan (Geertz dalam Hudayana, 2005: 19). Michael 
R. Dove yang meneliti secara bertahun-tahun pola pertanian ladang 
berpindah (slush and burn cultivation) menyimpulkan bahwa pola 
perladangan yang dipraktikkan oleh masyarakat adat di Kalimantan 
Barat adalah merupakan hasil adaptasi paling baik dan paling rasional 
yang dilakukan oleh masyarakat adat terhadap lingkungan alam dan 
sosialnya (Dove, 1985: xi). 

Kearifan lokal bisa diartikan sebagai seperangkat pengetahuan, 
nilai dan norma tertentu yang terbentuk dari hasil adaptasi dan 
pengalaman hidup suatu kelompok sosial yang tinggal di suatu lokasi 
tertentu. Lingkungan dan pengalaman hidup tersebut telah 
mengajarkan manusia untuk mengembangkan pola pemikiran dan 
pola tindakan tertentu, karena hanya dengan cara itulah mereka dapat 
berdamai dengan lingkungan, dengan diri mereka sendiri, dengan 
sesamanya, dan dengan anggota kelompok lain. Dengan kata lain, 
kearifan lokal adalah sesuatu yang bersifat fungsional bagi kehidupan 
suatu kelompok tertentu (Djajadi, 2010: 3). 

Masyarakat Dayak telah mengembangkan sistem pengelolaan 
sumber daya alam berdasarkan kebudayaannya. Prinsip-prinsip dasar 
manajemen sumber daya alam tersebut harus memenuhi kearifan­
kearifan sebagai berikut: (1) Berkesinambungan (Sustainability). Alam 
tidak dipandang sebagai aset atau kekayaan melainkan sebagai 
"rumah" bersama. Konsep "rumah bersama" ini sangat jelas terlihat 
dalam setiap upacara yang mendahului tahap kegiatan berladang. (2) 
Kebersamaan (Collectivity). Alam beserta seluruh isinya dikelola 
berdasarkan prinsip kebersamaan dan demi kepentingan bersama. (3) 
Keanekaragaman (Biodiversity). Dalam sistem bercocok tanam orang 
Dayak, unsur keanekaragaman (biodiversity) yang menjadi prioritas 
utama, bukan produktivitas. Prinsip keanekaragaman tanaman ini 
berlaku pada ladang orang Dayak di mana terdapat ratusan jenis 
tanaman seperti puluhan varietas padi, sayuran, buah-buahan dan 
obat-obatan. (4) Subsistensi. Sumber daya alam yang diolah dan 
dimanfaatkan oleh masyarakat Dayak umumnya dikonsumsi untuk 
keperluan keluarganya sendiri. Berdasarkan prinsip subsistensi ini, 
pemanfaatan sumber daya alam dilaksanakan dalam skala kecil 
sekedar untuk memenuhi kebutuhan keluarganya. (5) Tunduk pada 
hukum adat. Pengelolaan dan pemanfaatan sumber daya alam pada 
masyarakat Dayak dilakukan berdasarkan pada hukum dan adat 

263 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

istiadat yang telah diformulasikan berdasarkan pengalaman turun­
temurun dari nenek moyang (Bamba, 1996: 13-23). 

Dibandingkan dengan pihak-pihak berkepentingan lain, 
masyarakat Dayak mempunyai motif yang paling kuat untuk 
melindungi hutan adatnya. Bagi masyarakat Dayak yang tinggal di 
dalam dan sekitar hutan, menjaga hutan dari kerusakan merupakan 
bagian paling penting dalam mempertahankan keberlanjutan 
kelangsungan kehidupan mereka sebagai komunitas yang 
berlandaskan pada adat istiadat dan hukum adat (Andasputra, 2007: 5). 

Proses Ekonomi-Politik Yang Menghancurkan Kearifan Lokal 

Istilah ekonomi politik --political economy-- biasa digunakan 
dalam disiplin ekonomi khususnya ekonomi klasik yang mempelajari 
tentang proses ekonomi. Istilah ekonomi "politik" menggambarkan 
kenyataan bahwa ilmu ekonomi lebih memperhatikan secara langsung 
interrelasi antara teori ekonomi dengan kegiatan politik. Marx juga 
menulis dalam salah satu karyanya, digambarkan dalam tulisannya 
tersebut sebagai "kritik terhadap ekonomi politik", dan penolakan 
terhadap sementara pendapat bahwa tata kapitalis merupakan sesuatu 
yang alamiah. Pemakaian kembali istilah ekonomi politik oleh ekonom 
dan sosiolog bermaksud untuk menyegarkan dan menyesuaikan 
kembali analisis-analisis sosio-ekonomi dan ekonomi modern dalam 
suatu cara cara kembali pada perhatian utama dalam ekonomi awal 
yakni karya Marx yang menegaskan kembali bahwa tata ekonomi itu 
bukan sesuatu yang alamiah namun tidak lepas dari kepentingan 
politik dari golongan tertentu Gary dan Jary, 1991: 476). Perspektif 
ekonomi politik merupakan salah satu dari perspektif dalam kajian 
sosiologi ekonomi, dikenal dengan istilah the authority approach. Secara 
umum kajian dalam kerangka pendekatan ini berusaha untuk 
menjelaskan tentang kenyataan saling hubungan antara negara dengan 
sektor swasta, saling hubungan antara negara dengan perusahaan 
swasta, dan struktur kekuasaan dalan jaringan usaha swasta (Hamilton 
dan Biggart, 1992: 181-200). Ekonomi politik dapat dijelaskan sebagai 
analisis terhadap pilihan-pilihan politik yang dilakukan oleh pejabat 
pemerintah dan pihak lainnya yang melibatkan pendayagunaan 
sumber-sumber daya yang pada umumnya langka dan dimiliki oleh 
golongan orang tertentu. Rachbini (1994: 65) menyatakan bahwa ilmu 
ekonomi politik dapat menjadi jembatan untuk memahami realitas dan 
proses ekonomi yang berkaitan dengan proses politik. Ismail (1993: 3-4) 

264 



ti, ~;lob.ii yarg 'v1er ang K, l<lf I. OK<ll yanq MRlang Pro! r .... r 4 

i 1~: )i K ~, 1 ·" -1,, 1".lf' 

menyatakan bahwa melalui kajian dengan perspektif ekonomi politik 
maka akan dapat diketahui seberapa besar peran masyarakat dalam 
pernmusan kebijakan pembangunan yang berkaitan dengan masalah 
ekonomi. Oleh karena itu, melalui perspektif ekonomi politik dapat 
dipertanyakan seberapa besar kepentingan masyarakat Dayak sebagai 
penduduk asli Kalimantan Barat terakomodasi dalam kebijakan 
pembangunan yang berkaitan dengan sumber daya alam di 
Kalimantan Barat. 

Proses marginalisasi kearifan lokal dan masyarakat Dayak di 
Kalimantan Barat seharusnya dipahami dalam konteks ekonomi-politik 
pada ranah nasional. Sistem perekonomian Kalimantan Barat 
terintegrasi ke dalam sistem perekonomian nasional dan internasional 
melalui proses pembangunan dan modernisasi . Proses transformasi 
perekonomian Kalimantan Barat berada dalam tekanan ekspansi 
kekuatan modal pernsahaan nasional dan multi national corporation 
yang berjejaringan dengan kepentingan elit politik tingkat nasional. 
Dominasi kekuatan modal nasional dan asing tersebut muncul dalam 
bentuk investasi di berbagai sektor, terutama sektor industri 
perkayuan. (Soetrisno, 1998: 71). Salah satu kebijakan pemerintah yang 
berimplikasi terhadap dinarnika rnasyarakat yang bergantung pada 
hutan adalah UU No. 5 tahun 1967 tentang Pokok-Pokok Kehutanan. 
Pemanfaatan hutan yang sernula mernpakan kegiatan subsisten 
rnasyarakat lokal sekitar hutan rnenjadi kegiatan profit making yang 
salah satu tujuannya mengernk keuntungan bagi pemodal besar. Pihak 
swasta dengan pernsahaan pernegang HPH dan pemerintah dengan 
BUMN rnelalui dorninasinya dalarn pengelolaan surnber daya hutan 
telah mengibarkan bendera capital-·based forest management yang 
rnenafikan peran masyarakat lokal yang tadinya rnenjadi pelaku utama 
(Nugraha, 2005: 84) . 

Beberapa irnplikasi dari regulasi yang diberlakukan pada 
awal pernerintahan Orde Barn telah rnerombak basis ekonorni 
subsisten masyarakat Dayak sebagai peladang. Pemerintah Orde barn 
menegasikan keberadaan hak-hak adat ata tanah dengan 
rnernberlakukan Undang-Undang Pokok Kehutanan No.5/1967, UU 
Pokok Pertambangan No.11/1967 dengan didukung UU tentang 
Penanaman Modal Dalarn Negeri dan UU tentang Penanaman Modal 
Asing (Hudayana, 2005: 20) . 

265 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

Perkembangan selanjutnya, industri perkayuan menjadi 
tumpuan utama penyumbang devisa negara setelah masa kejayaan 
booming minyak berakhir sehingga pada waktu itu muncul sebutan 
"emas hijau" untuk komoditas kayu dari hutan. Peran industri 
perkayuan dari Kalimantan Barat terhadap akumulasi devisa Negara 
cukup signifikan yakni penyumbang devisa negara kelima terbesar. 
Namun sungguh ironis, meskipun Kalimantan Barat memberi 
sumbangan yang besar bagi devisa negara, daerah ini justru 
menempati ranking ketiga daerah termiskin di Indonesia (Anonim, 
1999: 19). Fenomena ini mempertegas kembali paradigma modernisasi 
dalam pembangunan pada masa itu yang memprioritaskan 
pertumbuhan ekonomi tetapi mengabaikan distribusi kesejahteraan 
yang seharusnya menyertai adanya peningkatan surplus ekonomi1. 

Kepentingan ekonomi makro untuk memperoleh 
keuntungan maksimal dari eksploitasi sumber daya hutan di 
Kalimantan Barat telah membuka peluang pembalakan jutaan hektar 
hutan secara legal atas nama kepentingan nasional dan perolehan 
devisa Negara. Pembalakan legal dilakukan oleh perusahaan yang 
memiliki badan hukum dan izin dari instansi yang berwenang, 
sedangkan warga masyarakat lokal yang tidak memiliki badan hukum 
sehingga tidak dapat memperoleh secarik kertas izin dianggap 
pembalak illegal meskipun mereka dan nenek moyang telah merawat 
hutan itu selama ratusan tahun. Diskursus mengenai "legal" yang 
berlawanan dengan "illegal" tidak dapat dihindari apabila membahas 
industri kehutanan dan produksi kayu. Selama ini pendekatan untuk 
memaknai "illegal logging" lebih bernuansa legalistik dan formalistik, 
yakni suatu penebangan dikategorikan illegal berdasarkan sumber 
hukum yang dijadikan acuan, yaitu produk-produk hukum yang 
dipersiapkan oleh pihak eksekutif, dan dibahas serta disahkan oleh 
legislatif. Berbeda dengan ketentuan hukum formal, masyarakat Dayak 
tidak mengenal kegiatan yang dianggap sebagai penebangan illegal 

1 
Para teknokrat yang banyak mewarnai kebijakan pembangunan awal Orde Baru banyak 

terpengaruh teori modernisasi. Secara umum dapat dikatakan teori modernisasi merupakan hasil 
pemikiran sa~ana ilmu sosial Amerika yang tertarik untuk menjawab pertanyaan mengapa negara­
negara di Dunia Ketiga tidak mencapai sukses dalam pembangunannya seperti negara-negara di 
Eropa dan Amerika (Budiman, 1984). Teori Modernisasi telah menjadi kerangka pemikiran tunggal 
untuk menjelaskan jalan menuju tercapainya peningkatan kesejahteraan hidup bangsa di Negara­
negara Sedang Berkembang termasuk Indonesia. Modernisasi merupakan konsep yang 
menggambarkan perubahan sosial di kawasan yang sedang berkembang. Proses modemisasi 
ditafsirkan sebagai proses menuju tipe sosial , ekonomi dan politik yang telah berkembang di Eropa 
Baral dan Amerika Utara (Schuurman, 1993: 15). 

266 



KPS81dkrih<J• G!obal yang Menang KP;Jr Hl l •k;il yaPg Malil11q F ·o~· r 
11,' ,. k. nvae D• K:1l1r>nnta1< P,;1r 

tersebut. Bagi masyarakat, kegiatan penebangan yang mereka lakukan 
di hutan-hutan yang diklaim sebagai milik mereka secara turun­
temurun bukanlah merupakan pelanggaran. Mengingat hutan yang 
ada di sekeliling mereka adalah milik masyarakat, maka semua 
kegiatan yang dilakukan berkaitan dengan pengambilan hasil hutan 
adalah perbuatan yang legal (Haba; Gayatri; Noveria, 2003: 65-66). 

Eksploitasi sumber daya alam berlangsung secara sistematis 
dan dalam skala luas jutaan hektar clan tidak memperhatikan 
kepentingan orang Dayak sebagai penduduk asli Kalimantan Barat 
yang membangun kebudayaannya berdasarkan hasil adaptasi mereka 
terhadap lingkungan hutan belantara selama ratusan tahun. Djuweng 
menggambarkan fenomena itu sebagai berikut: 

Following the legislation of the Basic Forestry No. 5, 1967, the 
Indonesian Government has issued licenses for hundreds of forest 
concessions to loggers. In 1990 the were 575 logging concessions 
(HPHs) which covered 60.36 million hectares forest with total 
production of 26 million cubic of wood. Of this figure, 301 HPHs 
opered in Kalimantan occupying 31.150.400 hectares of forest, a bit 
more than half of total forest concession areas in Indonesia . In 
Kalimantan, the total forest area is 44.964 million hectares, devided 
into production, convertible and protected forest; some 91.7 per cent 
pf total production and covertible forest had been licensed out to the 
loggers. 
Government figures and checks on the state of forest exploitation in 
West Kalimantan reveals a disturbing inadequency in the 
Government ability or disire to enforce restraits on logginJ? practices. 
West Kalimantan provincial government figures from 1991 show the 
total production forest to be 5.817.240 ha with 3.387.005 ha reserved 
as protected forest or national park. However, Department of Forestry 
figures showed the total area covered by licensed concessionaires to be 
6.207.500 ha, meaning that over one tenth of otherwise protected 
forest was to be logged.Land to be used for traditional agricultural 
practise were vastly underrepresented in the Governmwent figures. 
The land Resources Departenet of UK Overseas Developme11t who 
analysed a Regional Physical Planning Program for Transmigration 
(RePProT) put such land at 2.656.000 ha copared to the Government 
figures of 1.725.226 ha. Interstingly, although the Dayak in West 
Kalimantan constitute the largest single ethnic group with % of the 
population (1.400.00 people), the Povincial Governmen t record their 

267 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

· traditional shifting cultivation practies as using only 405.145 
hectares, much less than the RePProT figures of 2.085.00 hectares" 
(Djuweng, 1997: 23-25). 

Kepentingan masyarakat Dayak sebagai penduduk asli 
(indigenous peoples) di Kalimantan Barat justru diabaikan dalam 
program pembangunan di daerah tersebut, khususnya dalam hal 
alokasi pemanfaatan tanah. Stepanus Djuweng, dengan nada marah 
mengatakan bahwa sebenamya tidak ada Tata Cuna Tanah 
Kesepakatan di Kalimantan Barat namun yang ada hanyalah 
"perarnpasan" wilayah adat masyarakat Dayak yang secara sepihak 
dinyatakan sebagai tanah Negara (Djuweng, 1997: 25-26). 

Tata Cuna Tanah Kesepakatan di Kalimantan Barat dan 
pemberian konsesi pembalakan hutan jutaan hektar kepada HPH, HTI 
dan perusahaan kepala sawit telah menghancurkan rezim agraria adat 
yang berlaku dalam masyarakat Dayak. Hak pemilikan komunal dan 
penguasaan secara adat oleh masyarakat Dayak yang telah berlaku 
secara turun-temurun selama ratusan tahun tiba-tiba dianggap tidak 
berlaku oleh Negara dan atas nama "demi pembangunan" jutaan tanah 
adat atau ulayat masyarakat Dayak diserahkan kepada HPH, HTI dan 
perusahaan perkebunan untuk ditebang habis hutannya. 

Kartika Rini yang mencoba hidup di dalarn komunitas 
peladang di pedalaman Kalimantan menuliskan gambaran seram 
tentang gelornbang "tsunami" kekuatan lembaga kapital yang sangat 
dahsyat telah menghancurkan hutan di kawasan terpencil. 

Harus diakui, saya terkejut melihat hutan dan manusia yang 
tinggal di sana mengalami tekanan hebat. Sebelurnnya saya 
mengira bahwa daerah terpencil adalah tempat paling aman di 
dunia. Daerah terpencil pada kenyataannya seperti pantai yang 
diterjang tsunami saat terjadi prahara di tengah sarnudera 
(Rini, 2005: xxviii-xxix). 

Pembalakan hutan dalam skala besar secara membabi-buta 
tanpa memperhitungkan nilai-nilai budaya masyarakat Dayak 
terhadap hutan merupakan tindakan anarkis yang sistemik dan telah 
memberikan andil besar terhadap kehancuran sendi-sendi dasar 
kebudayaan Dayak. Upaya penghancuran lingkungan hidup dan 
perampasan hak-hak atas sumber daya alam berarti penghancuran 

268 



Keserakahan Global yang Menang. Ke<i:1fan Lokal yang Ma!ang- Proses M;1rg11'al1<.;.i ;1 
Masy.:uakat Dayak Di Kal1mantan Barat 

peradaban masyarakat Dayak itu sendiri (Andasputra, 2007: 6). 
Penghancuran sumber daya alam yang menyangga kehidupan orang 
Dayak juga berarti pengingkaran terhadap filosofi budaya Dayak. 
Filosofi budaya Dayak yang terkandung dalam mitologi asal usul 
orang Dayak menggambarkan bahwa hutan merupakan dunia 
manusia, sementara "dunia atas" atau "Dunia Adikodrati" rnerupakan 
ternpat di mana Tuhan bersemayam dan roh nenek rnoyang orang 
Dayak akan kembali, simbol dari bagian kuasa "Dunia Adikodrati" itu 
diwujudkan dalam bentuk burung Enggang. Hutan dengan pepohonan 
yang tinggi menjulang ke langit merupakan ternpat hinggap burung 
Enggang. Hutan yang lebat dan pepohonan yang besar serta tinggi 
rnerupakan ternpat bertemunya manusia dengan kuasa "Dunia 
Adikodrati". Dengan demikian harnparan tanah dan hutan bagi orang 
Dayak tidak semata-mata berrnakna material seperti faktor produksi 
dalarn sistem pertanian namun rnemiliki rnakna religius magis yang 
penting bagi kehidupan masyarakat Dayak. Oleh karena itu 
sangat dapat dipaham apabila ada tokoh masyarakat Dayak yang 
rnenyatakan bahwa hutan adalah "jiwa dan darah" masyarakat Dayak 
karena manusia Dayak dengan alam lingkungannya merupakan satu­
kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. 

Iqbal Djajadi dalam Kongres Kebudayaan Kalimantan Barat II 
di Ketapang tahun 2010 yang diselenggarakan oleh Balai Pelestarian 
Sejarah dan Nilai Tradisional Pontianak, mengatakan : 

Ketika pemerintah pusat menetapkan kebijakan yang 
mengundang para pengusaha nasional dan internasional untuk 
datang dan berinvestasi di Kalbar, para pejabat di Jakarta telah 
menjatuhkan vonis yang fatal bagi kelestarian hidup warga 
lokal. Mereka tidak mengakui hak atas tanah tradisional 
penduduk asli, mereka juga tidak rnengakui hukum adat yang 
berlaku. Ketika para pengusaha itu beroperasi, mereka bukan 
saja mengundang dan merangsang para migran suku lain 
untuk menetap di Kalbar, melainkan juga menghancurkan 
hutan, rnernarginalkan, bahkan memiskinkan warga lokal 
(Djajadi, 2010: 5) 

Daerah pedalaman Kalimantan Barat yang dahulu menjadi domain 
kultural masyarakat Dayak menjadi terbuka lebar bagi siapa pun, 
perusahaan perkayuan masuk ke dalam hutan dengan menggunakan 
chain-saw mereka menebang pohon-pohon besarnya. Para pekerja 

269 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

perusahaan perkayuan membangun jalan logging untuk membuka 
isolasi area hutan rimba dan menggangkut harta karun nenek moyang 
orang Dayak berupa log-log kayu. Bagi pekerja logging yang berasal dari 
luar daerah bahkan luar pulau, tidak mengenal hutan keramat, pohon­
pohon besar menjulang tinggi ke langit yang dikeramatkan oleh orang 
Dayak dan menjadi tempat hinggap burung Enggang yang sakral 
hanya bermakna sebagai barang komoditas yang identik dengan uang. 

Penyangkalan akan hak-hak orang Dayak atas tanah dan 
sumber daya alam dikarenakan penggunaan tanah untuk 
kegiatan pembangunan dan penghancuran hutan besar­
besaran, disertai dengan kebijakan-kebijakan yang 
mengabaikan kepentingan orang Dayak, merupakan ancaman 
serius bagi keberadaan mereka sebagai penduduk asli 
Kalimantan (Bamba, 2004: 69). 

Penghancuran hutan dapat berakibat pada penghancuran kebudayaan 
Dayak karena kebudayaan masyarakat Dayak dibangun sebagai pola 
dan hasil adaptasi mereka terhadap ekosistem hutan belantara selama 
ratusan tahun. 

Proses kehancuran ekosistem hutan orang Dayak semng 
dengan proses kehancuran solidaritas komunal orang Dayak yang 
dimulai dengan penghancuran rumah panjang. Kebijakan pemerintah 
daerah Kalimantan Barat yang melarang penggunaan rumah panjang 
sebagai tempat tinggal orang Dayak karena dianggap kumuh (Dove, 
1988b). 

270 

Pemusnahan rumah panjang Dayak --Pusat Kebudayaan 
Dayak-- di penghujung tahun 60-an dan 70-an telah membawa 
dampak yang menghancurkan bagi masyarakat Dayak karena 
rumah panjang mengembangkan semangat demokrasi, 
solidaritas dan kebersamaan serta menurunkan pengetahuan 
dari generasi tua kepada generasi muda . 

. . . Penghancuran rumah panjang secara sistematis pada akhir 
tahun 1960-an karena dianggap tidak sehat dengan 
mengangkat isu komunisme dan seks bebas. Sekarang, 
segelintir rumah panjang yang tersisa digunakan untuk 
kepentingan kepariwisataan, dan kebanyakan orang Dayak 
sekarang tinggal di rumah tunggal. Karena itu, pemusnahan 



Kes1°· ...ilv, ya 'q Me'lang !\t"a ·1;, n 1.okal yang Malang Proses Marg1nal1sas1 
'v1 ~' JI K i1t·-1n'an r ira· 

rumah panjang tidak hanya mempengaruhi semangat 
solidaritas, penyampaian pengetahuan dan kebudayaan 
pribumi serta sistem pertahanan kampung saja, tetapi juga 
perubahan menyeluruh terhadap pola hidup orang Dayak 
(Bamba, 2004: 77-78) . 

Dengan adanya penghancuran rumah panjang, masyarakat Dayak pun 
berpindah ke rumah tunggal karena didorong oleh keharusan untuk 
tinggal di pemukiman yang dekat dengan jalan (Hudayana, 2005: 16). 
Proses sosial yang menyertai penghancuran rumah panjang adalah 
perubahan orientasi imajinasi keluarga ideal dari keluarga luas 
(extended family) menjadi keluarga batih (nuclear family), ha! ini sesuai 
dengan program kapitalisme global yang menghendaki terbentuknya 
keluarga kecil karena diandaikan keluarga luas justru menjadi beban 
ekonomi dan sosial bagi keluarga batih. Perkembangan ini sesuai 
dengan Program Keluarga Berencana yang dicanangkan pemerintah. 
Program KB ini dialamatkan kepada masyarakat Dayak dengan 
maksud agar mereka sebagai kelompok miskin tidak bertambah 
populasinya. Pelembagaan nuclear family itu telah membawa implikasi 
yang sangat luas dalam kehidupan masyarakat Dayak. Anggapan 
bahwa extended family merupakan sebuah beban yang mengancam 
kesejahteraan merupakan konstruksi masyarakat kapitalis di mana 
anggota rumah tangga di luar anak clan orang tua jompo adalah beban 
ekonomi. Dalam konteks masyarakat yang hidup dalam sistem 
ekonomj subsisten, extended family justru merupakan sebuah kekuatan 
produksi untuk menjamin keamanan subsisten dan perluasan akses 
untuk mengolah sumber-sumber produksi subsisten yang beragam 
jenis dan berperan penting dalam pembagian kerja (Hudayana, 
2005:14). 

Pada sisi lain, terjadi proses delegitimasi kepemimpinan adat 
dalam masyarakat Dayak semenjak berlakunya Undang-Undang 
Pemerintahan Desa No. 5 Tahun 1979. Penerapan Undang-Undang ini 
berakibat sangat destruktif terhadap keberadaan lembaga 
kepemimpinan masyarakat adat di Kalimantan Barat. Undang-Undang 
ini tidak mengakui peranan para pemimpin adat dalam kehidupan 
masyarakat Dayak. Sistem pemerintahan desa telah disusun secara 
seragam meniru pola di Jawa. Syarat-syarat untuk menjadi kepala desa 
menjadi sangat terbatas bagi para pemimpin adat. Kepala desa 
sekurang-kurangnya hams lulusan dari sekolah tingkat menengah 
pertama. Syarat seperti ini tidak memberi kesempatan para pemimpin 

271 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

adat untuk berpartisipasi rnenjadi kepala desa. Akibatnya, kepala desa 
biasanya dijabat oleh seorang pernuda yang telah lulus dari sekolah 
lanjutan tingkat pertarna narnun tidak rnengetahui hal apapun 
rnengenai hukurn adat, ritual adat, kearifan tradisional atau 
rnanajernen surnber daya alarn. Konsekuensi dari keadaan tersebut 
adalah sering rnuncul konflik antarwarga rnasyarakat, tetjadi krisis 
kepernirnpinan yang hebat pada sebagian besar karnpung-karnpung di 
pedalarnan Kalirnantan Barat (Masiun, 2001: 58-59). Krisis 
kepernirnpinan ini rnenyebabkan sernakin rnernudamya fungsi hukurn 
adat dalarn rnenjaga tata sosial pada rnasyarakat Dayak. Tetjadilah 
proses kehancuran institusi adat dalarn rnasyarakat Dayak yang 
berdarnpak pada rnelernahnya kapasitas sosial rnasyarakat Dayak 
dalarn rnengelola konflik sosial. 

Iqbal Djajadi (2010: 6) juga rnenyatakan tentang kecenderungan 
rnelernahnya kapasitas rnasyarakat Dayak dalarn rnengelola konflik. 

Ketika para pengusaha itu beroperasi, rnereka bukan saja rnengundang 
dan rnerangsang para rnigran suku lain untuk rnenetap di Kalbar, 
rnelainkan juga rnenghancurkan hutan, rnernarginalkan, bahkan 
rnerniskinkan warga lokal. Bukan hal yang rnengherankan bila warga 
lokal seakan tidak rnerniliki pilihan lain selain bereaksi keras terhadap 
apa pun rnasalah yang tetjadi, terrnasuk insiden individual inter-etnik. 
Banyak pihak yang percaya bahwa seandainya pernerintah rnengakui 
hukurn adat, kasus kekerasan etnik pada 1997 dan 1999 rnungkin tidak 
akan tetjadi. 

Konsekuensi dari resource capture dan rnarginalisasi ekologis yang 
rnengakibatkan akses kornunitas-kornunitas seternpat terhadap surnber 
daya alarn rnenjadi sangat berkurang atau hilang sarna sekali adalah 
rnunculnya rnarginalisasi ekonorni bagi kornunitas-kornunitas 
seternpat yang rnendorong berkernbangnya keberingasan sosial. (Dewi, 
2006: 68; Boedisantoso, 1999: 22-23). 

Melernahnya kapasitas sosial rnasyarakat Dayak dalarn 

rnengelola konflik ini rnenjadi lebih kornpleks ketika sebagian tokoh 
rnasyarakat Dayak justru bersikap oportunis untuk rnendukung 
lernbaga-lernbaga kapital yang rnenguras surnber daya alarn di 

Kalirnantan Barat. Tidak sedikit tokoh rnasyarakat Dayak yang duduk 
sebagai anggota dewan kornisaris dalarn perusahaan HPH, HTI 

272 



Kesernkaha Global yang Menang. Kear·fan Lokal yang Malang Proses Marg1nalisas1 
MasyarJkat Dayak D1 Kal1mantan Baral 

maupun perkebunan kelapa sawit. Posisi jabatan kepala humas clan 

kepala bidang keamanan pada perusahaan-perusahaan perkebunan 

kelapa sawit di Kalimantan Barat biasanya diisi oleh tokoh masyarakat 

Dayak atau anggota keluarga tokoh masyarakat Dayak. Dalam 

konteks hubungan perusahaan-perusahaan tersebut dengan 

masyarakat Dayak, adat dalam pengertian luas termasuk juga hukum 

adat bagi lembaga-lembaga kapital tersebut hanya merupakan 

instrumen untuk meredam resistensi orang Dayak terhadap sepak 

terjang perusahaan yang merusak hutan clan merampas sumber daya 

alam dari tangan orang Dayak. Temuan dalam desertasi Dewi (2006: 

230-234) menyebutkan bahwa melalui mekanisme peradilan adat 

perusahaan perkebunan kelapa sawit telah berhasil mengkonstruksi 

wacana konflik petani melawan perusahaan menjadi permasalahan 

adat. Dengan cara demikian, perusahaan dapat melokalisir konflik dan 

sekaligus meredam konflik berkat bantuan para pernimpin adat yang 

"dipelihara" oleh perusahaan. Dengan demikian, perusahaan 

perkebunan kelapa sawit telah berhasil mendekonstruksi nilai-nilai 

religio-magis yang melekat pada hukum adat menjadi bernilai 

profane sehingga hukum adat hanya berfungsi sebagai instrumen 

yang bias dibeli untuk mengamankan seluruh kegiatan perusahaan 

tersebut2. 

Catatan Penutup: Diperlukan Kearifan Global 
Komunitas-komunitas orang Dayak yang tinggal di daerah 

pedalaman Kalimantan Barat hidup dari sektor kehutanan dan 
pertanian tradisional. Hutan merupakan area untuk mencari kayu, 
gaharu, madu clan berburu binatang selain untuk cadangan perluasan 
ladang mereka. Sistem pertanian tradisional mereka sangat tergantung 
pada ketersediaan sumber daya alam berupa tanah. Komunitas orang 
Dayak ini hanya memanfaatkan sumber daya alam yang berada dalam 

2 Dalam masyarakat Dayak Kanayatn dikenal ungkapan "Adat /abih Jubata bera, adat kurang antu 
bera". Maksud dari ungkapan ini adalah bahwa praktek peradilan hukum adat itu harus adil , apabila 
berlebihan dalam menjatuhkan sanksi akan mendapat kemurkaan Tuhan, sebaliknya apabila terlalu 
ringan sanksinya akan mengundang kemarahan hantu. Pesan utama dari ungkapan ini adalah 
keadilan nilai yang sanagt tinggi dalam sistem norma orang Dayak. Selain itu, sistem peradilan 
adat dalam masyarakat Dayak merupakan bagian dari sistem religio-magis mereka sehingga 
mengandung nilai sakral karena keputusan peradilan harus bisa dipertanggungjawabkan di 
hadapan Tuhan (Purwana, 2007: 41-480). 

273 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

domain kulturnya atau berada dalam wilayah hukum adat mereka. 
Ketika lembaga-lembaga kapital melakukan penetrasi sistem 
perekonomian kapitalistik di pedalaman Kalimantan Barat, wilayah­
wilayah adat yang dikuasai komunitas-komunitas Dayak tergulung 
dalam kekuasaan lembaga-lembaga kapital tersebut. George Junus 
Aditjondro (2005: xvii-xviii) memberikan contoh besarnya kekuasaan 
konsorsium perusahaan yang bergerak di sektor perhutanan dan 
industri kayu, kekuasaan lembaga kapital itu lintas provinsi dan 
menguasai areal HPH dan HTI sekitar 1,2 juta hektar . 

... kelompok Rimba Raya memiliki dua HPH di Kalimantan Tengah, 
enam HPH di Kalimantan Barat, dua HPH di Kalimantan Timur, satu 
HPH di Sumatra Selatan, satu HPH di Riau, dan satu HPH di Sulawesi 
Selatan, satu kilang kayu lapis (plywood) di Kalimantan Tengah, satu 
kilang kayu lapis di Kalimantan Barat, satu pabrik MDF (medium 
density fibreboard) dan kilang kayu lapis di Musi Banyu asin, Sumatra 
Selatan serta satu proyek HTI (hutan tanaman industri) transmigran di 
Kalimantan Barat. 

Luas seluruh areal HPH dan HTI itu sekitar 1,2 juta hektar. Sebagian 
besar konsesi hutan itu seluas 820 ribu hektar, terletak di Kalimantan. 
Terutama di Kalimantan Barat, ... 

Berhadapan dengan konsorsium perusahaan HPH, HTI dan 
perkebunan kelapa sawit, komunitas-komunitas adat orang Dayak di 
Kalimantan Barat yang memiliki kearifan lokal tidak mampu 
mempertahankan tanah adat yang secara turun-temurun mereka 
kuasai. Membiarkan masyarakat Dayak berbekal kearifan lokal untuk 
berhadapan dengan korporasi-korporasi perusahaan yang bergerak di 
sektor perhutanan dan industri kayu ibarat membiarkan masyarakat 
Dayak berperang dengan senjata tradisional sumpit untuk menghadapi 
lawan yang menggunakan senjata modern, rudal jelajah antar benua. 
Dalam persaingan memperebutkan sumber daya alam, mereka yang 
memiliki keunggulan modal, teknologi, dan organisasilah yang akan ke 
luar sebagai pemenang (Budhisantoso, 1999: 23). 

Nico Andasputra (2007: 10) menyebutkan adanya fenomena 
kejahatan korporasi terhadap masyarakat Dayak. Indikasi adanya 
kejahatan korporasi ini terlihat dari perlawanan masyarakat Dayak 
terhadap korporasi-korporasi yang merampas hak-hak mereka atas 
sumber daya alam seperti tanah dan hutan. Sejengkal demi sejengkal 

274 



Keserukahar Global yang Mendng Kcd 111 l '1~al yang ~11alang. Pros<"" I\ rr' i..ill'il, 

Masva ·aka, ~ 'lyak Di Kalrrnar·tan 8dr r 

tanah-tanah adat berubah menjadi lahan perkebunan sawit dan HTI, 
sedikit demi sedikit hutan masyarakat Dayak dibalak oleh para 
pembalak yang terdiri dari para investor dari Malaysia, China, 
Hongkong, Singapura, Amerika dan Eropa (Andasputra, 2007: 10). 

Dalam Dialog Budaya Dayak tahun 2007 yang diselenggarakan 
oleh Direktorat Tradisi di Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai 
Tradisional Pontianak, seorang narasumber, Dr. Pujo Semedi 
menyatakan bahwa nenek moyang kita dahulu memang menciptakan 
kearifan lokal karena mereka menghadapi persoalan yang sifatnya 
lokal dan berakar pada potensi kehidupan setempat. Akan tetapi 
sekarang sebagian besar persoalan berakar di ranah global, bersumber 
pada sikap hidup rakus budaya industrial kapitalistik. Kapital yang 
dimiliki oleh para pengusaha di London, Kuala Lumpur dan Jakarta 
berhasil mengubah jutaan hutan tropis menjadi kebun sawit atas nama 
pemenuhan permintaan minyak goreng dunia (Semedi, 2007: 3-4). Pada 
tahun 1990 terdapat 575 Hak Pengusahaan Hutan di Indonesia seluas 
60,30 juta hektar. HPH yang beroperasi di Kalimantan mengkapling 
areal hutan seluas 30,15 juta hektar, lebih dari separuh dari luas HPH 
di Indonesia. Sedangkan luas total hutan di Kalimantan adalah 44,96 
juta hektar (Nugraha, 2005: 84) . 

Proses deforestasi di Kalimantan Barat berlangsung dengan 
akselerasi yang cenderung semakin cepat dengan adanya dukungan 
pemerintah terhadap program perkebunan kelapa sawit. Pemerintah 
Provinsi Kalimantan Barat merencanakan pembangunan perkebunan 
kelapa sawit seluas 5 juta hektar (Colchester et al, 2007: 27). 
Perhitungan luas areal perkebunan kelapa sawit ini masih hams 
ditambah lagi dengan rencana pemerintah untuk membangun sabuk 
perkebunan kelapa sawit selebar 5 - 10 km di sepanjang perbatasan 
Indonesia dan Malaysia di Kalimantan yang meliputi areal tanah seluas 
1,8 juta hektar (Colchester et al, 2007: 27; Dewi, 2010: 1). 

Proses deforestasi yang semakin meningkat untuk perluasan 
HPH, pengembangan sektor perkebunan dan pertambangan besar 
mernbawa implikasi yang sangat serius bagi masyarakat Dayak karena 
telah menggeser akses masyarakat Dayak terhadap tanah dan berbagai 
sumber daya lokal. Temuan dalam disertasi Dewi (2006: 168-178) 
membuktikan hal itu, warga masyarakat Dayak yang menjadi petani 
PIR (Perusahaan Inti Rakyat) perusahaan perkebunan kelapa sawit di 
Kabupaten Landak semenjak tahun 1980 setelah 25 tahun kemudian 

275 



Kearifan Lokal di Tengah Modernisasi 

berubah menjadi petani miskin dan pencuri buah kelapa sawit di 
kebun inti milik perusahaan. Dahulu sebelum menjadi petani PIR 
kelapa sawit, mereka hidup sejahtera sebagai peladang dan setiap 
keluarga menguasai puluhan hektar tanah. Setelah menjadi petani PIR 
kelapa sawit, setiap keluarga hanya menguasai 2 hektar kebun sawit. 
Permasalahan muncul ketika anak-anak mereka menjadi dewasa dan 
berkeluarga, kebun kelapa sawit 2 hektar tidak dapat memenuhi 
nafkah beberapa keluarga. Generasi kedua orang Dayak yang hidup 
sebagai petani PIR kelapa sawit telah berubah menjadi massa petani 
yang terancam kehilangan aksesnya atas tanah garapan (landless 
peasant), mereka ini bisa disebut pekebun gurem kelapa sawit. 

Perkembangan masyarakat Dayak pada saat ini sampai pada 
tahap point no return atau tahap yang tidak mungkin ditarik mundur 
lagi ke masa lalu. Sebagian besar hutan tropis di Kalimantan Barat 
sudah berubah menjadi perkebunan kelapa sawit atau pemanfaatan 
lainnya. Memimpikan hutan belantara tumbuh kembali seperti sedia 
kala menjadi tidak masuk akal karena struktur demografi dan struktur 
sosial masyarakat yang menempati wilayah Kalimantan Barat sudah 
berubah secara drastis. Tantangan saat ini adalah merumuskan 
kearifan global untuk meminimalisir dampak destruktif bagi alam 
lingkungan dari pemanfaatan sumber daya alam dalam skala besar dan 
terus memperjuangkan kemanfaatan yang adil dan merata bagi 
kesejahteraan hidup generasi sekarang dan generasi yang akan datang. 
Kembali mengutip pendapat Semedi (2007: 3-5), glorifikasi terhadap 
kearifan lokal adalah bagian dari "harta karunisme" yakni cara berpikir 
yang berorientasi ke masa lalu bahwa para leluhur dengan kesaktian 
dan kebijakannya yang melegenda telah menyiapkan solusi untuk 
segala persoalan kehidupan yang kita hadapi sekarang. "Harta 
karunisme" adalah cerminan dari budaya gagal menangani persoalan 
hari ini, gamang menghadapi hari depan, kemudian orang lari ke 
masa lalu. 

276 



Daftar Pustaka 

Andasputra, Nico, 2007, "Menyelamatkan Lingkungan Dari 
Kepunahan Melalui Kearifan Lokal Dayak", makalah yang 
dipresentasikan dalam Dialog Budaya Dayak. Diselenggarakan 
oleh Direktorat Tradisi, Dirjen NBSF di Pontianak pada 
tanggal 21 Mei 2007. 

Aditjondro, George Junus, 2005, "Berfilsafat Bersama Peladang clan 
Pekerja HPH di Jantung Kalimantan", dalam Kartika Rini, 
Tempun Petak Nana Sare: Kisah Dayak Kadori, Komunitas 
Peladang di Pinggiran. Yogyakarta: Insist Press, hlm vii-xxiii . 

Anonim, 1999, "Ketika Supremasi Hukum Ambruk di Sambas", 
Kompas 1 April, hlm 19. 

Bamba, John, 1996, "Pengelolaan Sumber Daya Alam Menurut Budaya 
Dayak dan Tantangan Yang Dihadapi", Kalimantan Review 
No.15. Tahun V Maret-April, hlm 12-23. 

Bamba, John, 2004, "Menyelamatkan Rumah yang Terbakar: 
Tantangan, Pilihan clan Strategi untuk Menghidupkan 
Kembali Warisan Budaya Dayak", dalam Jurnal Dayakologi 
Volume I Nomor 2, Juli 2004. Pontianak: Institut Dayakologi 
Pontianak, hlm 69-86. 

Bakker, Laurens, 2010, '"Dapatkah kami memperoleh hak ulayat?' 
Tanah clan masyarakat di Kabupaten Paser dan Nunukan, 
Kalimantan Timur", dalam Myrna A. Safitri dan Tristam 
Moeliono (Penyunting), Hukum Agraria dan Masyarakat di 
Indonesia. Jakarta: HuMa; Van Vollenhoven Institute; KITLV­
Jakarta, hlm 183-212. 

Boedisantoso, S., 1999, "Keterbatasan Lingkungan dan Keberingasan 
Sosial", Antropologi Indonesia, Th . XXIII, No.5 Mei-Agustus. 
Jakarta: Jurusan Antropologi Fisipol UI. 

Budiman, Arie£, 1984, "Andre Gunder Frank dan Teori Dependensi, 
Sebuah Pengantar", dalam Andre Gunder Frank, Sosiologi 
Pembangunan dan Keterbelakangan Sosiologi. Jakarta: Pustaka 
Pulsa. 

277 



Colchester, Marcus et al, 2007, Promised Land. Palm Oil and Land 
Acquisition in Indonesia: Implications for Local Communities and 
Indigenous Peoples. Jakarta: Sawit Watch; Worl Agroforestry 
Centre; HuMa; Forest People Programme. 

Dewi, Oetami, 2006, Resistensi Petani Terhadap Perkebunan Kelapa Sawit 
(Studi Kasus Perlawanan Petani Terhadap Perkebunan Kelapa 
Sawit PTPN XIII (Persero) PIR V Ngabang, di Kabupaten Landak, 
Kalimantan Barat). Depok; Program Pascasarjana, Departemen 
Sosiologi, Fisipol UL Disertasi tidak dipublikasikan. 

Dewi, Oetami, 2010, "The Heart of Borneo and Palm Oil Mega-Project: 
Reconciling Development, Conservation and Social Justice in 
West-Kalimantan.", makalah yang dipresentasikan dalam 
Seminar on EU and Asian Policy Responses to Climate Change and 
Energy Security Post-Copenhagen 26-27 July. Singapura: Institute 
of Southeast Asian Studies; Energy Studies Institute; EU 
Centre in Singapore. 

Djajadi, Iqbal, 2010, "Kearifan Ilmiah & Kearifan Lokal: Pedoman Bagi 
Perumusan Kearifan Lokal Kalbar", makalah yang 
dipresentasikan pada Kongres Kebudayaan Kalimantan Barat II 
diselenggarakan oleh Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional 
Pontianak di Ketapang 2 Desember. 

Djuweng, Stepanus, 1997, Indigenous People and Land-Use Policy in 
Indonesia: A Dayak Showcase. Pontianak: Institute of 
Dayakology Research and Development. 

Dove, Michael R., 1985, "Pengantar.", Michael R. Dove (Editor), 
Peranan Kebudayaan Tradisional Indonesia Dalam Modemisasi. 
Jakarta: Penerbit Yayasan Obor, halaman xi-lviii. 

Dove, Michael R., 1988a, Sistem Perladangan di Indonesia; Suatu Studi­
Kasus dari Kalimantan Barat. Yogyakarta: Gadjah Mada 
University Press. 

Dove, Michael R., 1988b, "Introduction: Traditional Culture and 
Development in Contemporary Indonesia", dalam Michael R. 
Dove (ed.), The Real and Imagined Role of Culture in 
Development. Honolulu : University of Hawaii Press. 

278 



Haba John; Irine H. Gayatri; Mita Noveria, 2003, Konjlik di Kawnsan 
Illegal logging di Kalimnntan Tengah. Jakarta : Lembaga llmu 
Pengetahuan Indonesia (UPI) Proyek Pengembangan Riset 
Unggulan / Kompetitif UPI/ Program Isu. 

Jary, David & Julia Jary, 1991, Collins Dictionary of Sociology. Glasgow: 
Harper Collins Publishers. 

Kartika, Sandra dan Candra Gautama (Penyunting), 1999, Menggugat 
Posisi Masyarakat Adnt Ter'1adap Negara . Prosiding Snrasehan 
Masyarakat Adat Nusnntara Jakarta 15-16 Maret 1999. Jakarta: 
Sekretariat Aliansi Masyarakat Adat Nusantara. 

Masiun, S., "Kebijakan Pemerintah Terhadap Masyarakat Adat dan 
respon Ornop Berbasis Masyarakat Adat Dayak di 
Kalimantan barat", dalam Nico Andasputra; John Bamba; Edi 
Petebang 9Editor), Pelajaran Dari Masyaraknt Daynk: Gerakan 
Sosinl & Resiliensi Ekologis di Kalimantan Bnrat. Pontianak: 
Diterbitkan atas kerja sama WWF - The Biodiversity Support 
Program (BSP) Washington DC, USA dengan Institut 
Dayakologi (ID), Pontianak - Indonesia. 

Mudiyono, 1994, "Perubahan Struktur Pedesaan Masyarakat Dayak: 
Dari Rumah Panjang ke Rumah Tunggal', dalam Paulus 
Florus; Stepanus Djuweng; John Bamba; Nico Andasputra 
(Ed.), Kebudayan11 Dnyak: Aktualisasi dan Transfor111nsi. Jakarta: 
LP3ES - Institute of Dayakology Research and Development -
PT Gramedia Widiasarana Indonesia. 

Nugraha, Agung, 2005, Rindu Lndnng : Perspektif Perubnhn11 Mnsynrakat 
Desn Hutan. Banten : Wana Aksara. 

Purwana, Bambang H. Suta, 2005, Tantnngan Pemberdnyann Mnsyarakat 
Adat di Kabupnten Lnndak, Propinsi Kalirnnntnn Barnt. 
Yogyakarta : institute for Research and Empowerment dan 
Komisi Eropa. 

Rini, Kartika, 2005, Temp11n Petnk Nana Sare: Kisnh Dnynk Kndori, 
Komunitas Pelada11g di Pinggiran. Yogyakarta: Insist Press. 

279 



Schuurman, Frans J., 1993, "Introduction: Development Theory in the 
1990s", dalam Frans J. Schuurman (editor), Beyond The Impasse. 
New Direction in Development Theory. London and New Yersey 
: Zed Books. 

Semedi, Pujo, 2007, "Mantra Pas-modern Bernama Kearifan Lokal", 
makalah yang dipresentasikan dalam Dialog Budaya Dayak. 
Diselenggarakan oleh Direktorat Tradisi, Dirjen NBSF di 
Pontianak pada tanggal 21 Mei 2007. 

Soetrisno, Loekman et al., 1998, Laporan Akhir Perilaku Kekerasan Kolektif: 
Kondisi dan Pemicu. Yogyakarta: Kerja sama antara Pusat 
Penelitian Pembangunan Pedesaan dan Kawasan Universitas 
Gadjah Mada dengan Departemen Agama Republik 
Indonesia. 

Tim Peneliti, 2000, Planting Disaster. Jakarta Madanika; Telapak 
Indonesia; dan LBB Puti Jaji. 

Sumber data dari internet : 
http: //koranindonesia.com/2009 / 01/17 

280 




