


I<HAZANAH BUDAYA NUSANTARA 

IX 

Penyusun 
Tim Koordinasi Siaran 

Ditjen Kebudayaan 

Proyek Pengembangan Media Kebudayaan 
Direktorat Jenderal Kebudayaan 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan 
Jakarta 

I 997/1998 



KHAZANAH BUDAYA NUSANTARA IX 

Hak Cipta 

Direktorat Jenderal Kebudayaan 
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan 

Dewan Redaksi 

Penanggung Jawab 

Prof. Dr. Edi Sedyawati 

Wakil Penanggung Jawab 

Drs. Nunus Supardi 

Ketua 

Dr. �achi Suhadi 

Anggota 

Drs. Sriyanto 
Drs. Ngurah Arjana 

ISBN 979-95068-3-2 

Penulis 

Tim Koordinasi Siaran Ditjen Kebudayaan 
Disain Gratis 

Gardjito 
Penerb� 

Proyek Pengembangan Media Kebudayaan 
Direktorat Jenderal Kebudayaan 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan 
Jakarta 

199711998 



DAFTAR lSI 

Halaman Judul ....................................................................... . 

Daftar lsi . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. .. . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . .. .. .. .. . nt 

Kata Pengantar ............................... ,. . . .. .... . .. .. .. .. . .. . . . . . .. .. . . . . . . . . . . vn 

Prakata . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . .. .. .. . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  IX 

PERMUSEUMAN DAN KEPURBAKALAAN 

Masjid Yang Bereorak Hindu di Pondok Tinggi ........... . 

2. ReliefBubuksah pada Batur Pendopo Candi Panataran .. . 

3. Area Camundi di Singasari, Malang ............................ . 

4. Pengaruh Kebudayaan Hindu-Budha di Sulawesi Selatan 
5. Prasasti Hujung Langit di Lampung ............................. . 

6. Pripih Candi di Indonesia ........................................... . . 

7. Prasasti Palas Pasemah dari Kerajaan Sriwijaya di 
Lampung .................................................................... . 

8. Temuan Prasasti Baru di Kawali, Ciamis .................... . 

9. Meru dan Fungsinya di Bali ........................................ . 

10. Piagam Sultan Akhmad Najamudin Tahun 1764 dari 
Palen1bang ................................................................. . 

11. Mata Panah Bergerigi dari Situs Pemangkulan Batua, 
·sulawesi Selatan ........................................................ . 

12. Monumen dan Patung di Jakarta ............................... . . 

13. Prasasti Tamil di Sumatera ....................................... . . 

14. Pulau Onrust di Teluk Jakarta: Riwayatmu Dulu dan 
Nasibn1u Kini ............................................................ . 

15. Sastra Parwa dari Dharmawangsa Teguh Abad 10M 

Berupa Mahabharata ................................................ . 

16. Area Megalitik Berwajah Monyet di Mamuju, 
Sula\vesi Selatan ...................................................... . 

17. Area (Patung) Tinggalan Megalitik di Keeamatan Lore, 
Sulawesi Tengah ...................................................... . 

18. Prasasti "Tapak Kaki" Buddha di Pulau Karimun 
Besar, Riau .............................................................. . 

19. Situs Gojeng di Sinjai, Sulawesi Selatan ................... . 

Khasanah Budaya Nusantara IX 

5 

11 

15 

19 

23 

27 

31 

35 

41 

45 

49 

55 

59 

65 

69 

73 

77 

81 

lll 



IV 

20. Prabu Sutasoma Menolong Seratus Raja.................... 87 

21. Perjanjian Sunda dengan Portugis 1522 ...................... 91 

22. Gedung Sekolah Dewi Sartika di Bandung, 
Cagar Budaya . . . . . . . . . . . . . . .......... . .. . . . . . . . .. . . . .. . . . . .... . . . . . . . .. . 95 

23. Makara dari Jambi dan Jawa Tengah . . . . . . . . .... . . . . . . . . .... . .  99 

24. Kompleks Pereandian Muara Takus dan Pembangunan 
PL T A Kotapanjang . . . . . . . . . . . . . . . .  ·. .. . . . . . . . .. .. . . .. . . . . . . . . . . . . . . .. . . 105 

25. Prasasti Siddhayatra dari Palembang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... . . .  111 

26. Masjid Angke di Jakarta Barat . . . . . . . . . .  :........................ 115 

27. Lukisan Goa di Sulawesi Selatan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  119 

28. Cerita Sudamala pada ReliefCandi Tigawangi . . .. . . . . . . .  125 

29. Candi Sewu di Jawa Tengah . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . .  131 

30. Menyingkap Lukisan Cap Tangan Suku Toala di Goa-goa 
Sulawesi Selatan . . . . . . . . . . . . . . . .. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . .  137 

31. Tokoh Punakawan dalam ReliefCandi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141 

32. Area-area Dikpalaka di Pereandian di Jawa .. . . . . . . . . . .. . .  147 

33. Fungsi Kentongan Perunggu pada Masa Jawa Kuna . .  153 

34. Prasasti Mula Malurung dari Kerajaan Singasari ....... 157 

35. Relief Pande Besi pada Candi Sukuh . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163 

136. Nekara Perunggu di Indonesia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  167 

37. Pura Meru Cakranegara di Pulau Lombok . .. . . . . . . . . . . . . . . 173 

SEJARAH DAN NILAI TRADISIONAL 

1. Ruma.h adat "Temukung" di Nusa Tenggara Timur . . . . . . . . . . . . 181 

2. Upaeara Ma'bua di To raja . .. . . . . . . . .. . . . . . . . . . .  .............. ....... ...... 189 

3. Radio Rimba Raya Aeeh dalam Perjuangan Kemerdekaan . . 193 

4. Tiwah, Upaeara Kematian pada Masyarakat Dayak Ngaju di 
Kalimantan Tengah . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  197 

5. Ajaran Bratakreswara tentang Manusia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  203 

6. Makna Kewaspadaan Menu rut Serat Kalatida . . . ....... .. . . . . .... 207 

KESENIAN 

1. Musiq Ciloclaq Ensan1ble Tradisional dari Kabupaten 
Lombok Timur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  213 

2. Tari Mesalai, Kesenian Tradisional Kekayaan Propinsi 
Sulawesi Utara . . . . ......... .. .. . .. . . . . ................. .. . . . . . .. .. . . . ......... .. 217 

Pustaka Wisata Budaya 



3. Pantun Sunda Kesenian Sakral dalam Masyarakat 

Jawa Barat .............. ..................... . . . . . . . .............................. 221 

4. Wayang Sasak dari Daerah Lombok . .  . .. .. .. .. . .. .. .. .. .. . .. .. .. .. .. . 225 

5. Mamanda, seni Tradisional Kalimantan Selatan ................. 229 

BAHASA DAN KESUSASTRAAN 

1. Petatah-petitih Minangkabau ............................................ . 

2. Seni Pertunjukan Sastra Minangkabau ..... ; ......... ............... . 

Khasanah Budaya Nusantara IX 

235 

237 

v 



KATA PENGANTAR 

Proyek Pengembangan Media Kebudayaan Jakarta dalam tahun anggaran 
1997/1998, melaksanakan beberapa kegiatan yang berkaitan dengan pe­
nyebarluasan informasi budaya, antara lain menerbitkan Pustaka Wisata 
Budaya. 

Penerbitan Pustaka Wisata Budaya ini dilaksanakan mengingat informasi 
tentang aneka ragam kebudayaan Indonesia sangat kurang. Dengan me­
nampilkan informasi yang mudah dipahami, diharapkan dapat meningkat­
kan perhatian, minat dan apresiasi masyarakat terhadap obyek atali se­
suatu yang mempunyai potensi untuk dikembangkan sebagai obyek wisata 
budaya. 

Kami mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang telah mem­
bantu dalam persiapan, penyusunan, penyelesaian, hingga buku ini dapat 
terbit. Sebagai sebuah terbitan Pustaka Wisata Budaya, buku ini tentu 
masih jauh dari sempurna. Kritik, perbaikan serta koreksi dari pembaca 

. kami terima dengan tangan terbuka, demi kesempurnaan buku ini. 

Mudah-mudahan dengan terbitnya Pustaka Wisata Budaya ini, dapat ber­
manfaat dalam.meningkatkan budaya dan pengembangan wisata budaya. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 

Proyek Pengembangan Media Kebudayaan Jakarta 
Direktorat Jenderal Kebudayaan 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 

VII 



MASJID YANG BERCORAK HINDU DI PONDOK TINGGI 

S 
alah satu peninggalan benda eagar budaya yang terdapat di Pro­
pinsi Jambi adalah masjid. Masjid tersebut terkenal dengan nama 

· Masjid Agung Pondok Tinggi, di Desa Pondok Tinggi, Kecamatan 
Sungai Penub, Kabupaten Kerinci, Propinsi Jambi. Kabupaten Kerinci 
merupakan sebuah dataran tinggi kurang lebib 700 m dari permukaAn taut 
dan berada di kaki. Gunung Kerinci (gunung tertinggi di Sumatera). 

Pada mulanya masjid ini bemama Kerinci Jambi, kemudian berganti nama 
Masjid Pondok Tinggi karena berada di Desa Pondok Tmggi. Setelah itu 
pada 1953 ketika Wakil Presiden pertama (Bapak Hatta) berkunjung ke 
Pondok Tinggi dan menambahkan nama masjid tersebut dengan kata 
Agung. Sejak itulah masjid ini dinamakan Masjid Agung Tinggi. 

Masjid tersebut merupakan masjid yang unik karena : 

1. Atap masjid, lain dari masjid yang ada di Sumatera pada umurnnya. 
Bentuknya mcrupakan atap tumpang bersusun tiga, makin ke atas 
semakin kecil sebingga merupakan bentuk Iimas. 

2. Tidak mempunyai menara yang merupakan ciri khas seni bangunan 
Islam. 

3. Seni bias dan ukirannya beraneka ragam an tara· lain bunga · padrna, 
teratai, kc:pala gajah dan ada pula yang menyerupai kala-makara. 
Semua ragam bias ini merupakan. ragam bias yang bercorak Hindu, 
sedangkan sem bias yang bercorak Islam umurnnya selalu · menghindari 
ukiran yang menyerupai mahkluk bidup. Jadi banya biasan ukiran daun 
dan buruf Arab yang distilir. 

Masjid Agung Pondok Tinggi dibangun pada Rabu, 1 Juni 1874 atas dasar 
semangat gotong royong rakyat. Disain masjid dibuat oleb seorang·arsitek 
dari Rio Mandaro, Mobanunad Tiru. 

Masjid Agung Pondok Tinggi ini merupakan peninggalan ffiasa Islam yang 
mengandung nilai tradisional, baik dilibat dari segi bangunan maupun 
ragam biasnya. Masjid mengbadap arah timur dan ditopang oleb 36 tiang 

Khasanah Budaya Nusantara LY l 



besar dan kokoh. Bentuk tiang segi delapan. Di sarnping ke-36 tiang ter­
sebut ada pula tiang yang dinarnakan tiang sambut (tiang yang bergantung 
dan tidak bertumpu pada tanah), tetapi terikat pada kayu-kayu alang. Ke-
36 tiang ini dibagi dalarn tiga kelompok: 

1. Tiang Panjang Sarnbikar (panjangnya sembilan depa) ada empat buah. 
Ke empat terdalarn disebut Tiang Tuap (saka guru) terbentuk segi 
delapan dan berpelipit. 

2. Tiang Panjang. Limau (panjang lima depa) berjumlah delapan. Tiang 
ini diatur sehingga tiap segi empat kelihatan berjalar masing-masing 

. tiga tiang. 

3. Tiang Panjang Duea (panjang dua depa) ada 24 yang membentuk segi 
· empat yang paling luar. 

Dengan adanya susunan tiang-tiang tersebut maka kelihatan tiang lapisan 
segi empat, yaitu segi empat terdalam (soko guru), segi empat di tengah 
(tiang delapan) dan segi empat paling luar (tiang duapuluh empat). Antara 
lain satu ke tiang yang lain pada bagian atasnya terdapat papan penguat 
yang diukir dengan bentuk sulur. Selain itu pada tiang-tiang yang seperti 
pasak mempunyai hiasan menyerupai kepala gajah. Dinding masjid terbuat 
dari papan dan terdapat ukiran yang berbentuk sulur-suluran serta mem­
punyai lubang angin. 

Dalani Masjid tea·dapat : 

1. Tempat adzan setinggi 5 m dari lantai. Kaki tempat adzan ini terletak 
pada balok perangkai dan penuh dengan ukiran. Penyangga kaki tempat 
adzan tersebut merupakan tiang segi delapan dan di bagian bawah lebih 
besar dari bagian atasnya serta mempunyai hiasan berwama-wami, 
diter �ahnya terletak bangunan. Lantai terbuat dari papan dan di bagian 
tengahnya terdapat tonggak. Dindingnya dari papan penuh ukiran 
terawang (berlubang-lubang). 

2. Michrab dc<1�:an hiasan berupa pasangan porselin pada dindingnya. 

3. Mimbar masjid ini mempunyai hiasan menyerupai bunga padma, kala 
makara, daunan, dC:m bungaan. Mimbar mempunyai empat anak tangga 
dan bagian atas ada semacarn atap berbentuk kurawal. 

2 Pustaka Wisata Budaya 



Pada tiap-tiap sudut hagian luar Masjid Agung Pondok Tinggi terdapat 
ukiran herhentuk sirip. Pintu keluar-masuk para jemaah hanya terdapat di 
hagian depan masjid. 

Penyanggah kaki tempat adzan di Masjid Pondok Tinggi 

Di masjid Agung ini terdapat dua heduk, satu hesar herukuran 7,5 m 
dengan garis tengah 1,15 m {hagian yang tertutup kulit), yang tidak 
tertutup garis tengahnya 1, 10 m. Bahannya dari satu hatang kayu utuh. 
Beduk yang kecil panjang 4,25 m, garis tengah yang tertutup 75 em dan 
yang tidak tertutup 69 em. Tali pengikat dari kulit sapi atau kerhau, di­
sehut saoh. Bed\}k yang hesar disehut Tabuh Larangan dipukulldihunyi­
kan hila ada bahaya, sedangkan heduk keeil dipakai untuk memheritahu­
kan waktu semhahyang. 

Atap Masjid Agung Pondok Tinggi merupakan atap tumpang, hersusun 
tiga semakin ke atas semakin keeil. Pada tingkat yang paling atas her­
hentuk Iimas. 

Dalam Peraturan Pemerintah Repuhlik Indonesia Nomor 10 Tahun 1993 

tentang Pelaksanaan Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1992, Benda Cagar 
Budaya yang tereantum dalam Bah IV menyatakan hahwa perlindungan 
dan pemeliharaan henda eagar hudaya dilakukan dengan eara penyelamat­
an, pengamanan, perawatan, dan pemugaran. Untuk melestarikan Masjid 
Agung Pondok Tinggi dilaksanakan pemugaran, yang diselenggarakan 

Khasanah Buda)\': Nusantara IX 3 



oleh Proyek Sasana Budaya pada 1980/1981 sampai 1982/1983 (selama 

tiga tahun anggaran). 

Dengan dilaksanakannya pemugaran tersebut berarti bertambah pula 

kekayaan warisan budaya bangsa berupa bangunan masjid. Masjid ter­

sebut sampai .c;ekarang masih dimanfaatkan sebagai tempat sholat. Selain 
itu juga dipergunakan sebagai tempat penyelenggaraan kegiatan-kegiatan 

sosial. 

4 Pustaka Wisata Budaya 



RELIEF BUBUKSAH PADA BATUR PENDOPO 

CANDIPENATARAN 

B 
A TUR Pendopo ·candi Penataran berada di sebelah barat ha­
laman I Candi Penataran. Candi Penataran merupakan suatu 

. kompleks di Desa Penataran, Kecamatan Nglegok, Kabupaten 
Blitar, Jawa Timur: Luasnya 180 m x 180 m dan terbagi atas tiga hala­
man, seperti_ bangunan pura yang terdapat di Bali, yaitu Jaba (halaman 
depan), jaba tengah (halaman tengah) dan jeroan (halaman belakang). 

Pada halaman I terdapat : 

1. Sepasang dwarapala pada pintu gerbang masuk ke halaman ber­
angka tahun 1279 Saka (1357 M); 

2. Candi berangka tahun 1291 Saka ( 1369 M) di sisi barat pintu ma­
suk. Pada kaki tangganya terdapat hiasan sedangkan kaki candi 
polos; 

3. Dua pendopo berangka tahun 1297 Saka (1375 M) dengan ukuran 
yang berbeda. 

Halaman II terdapat : 

1. Dua fondasi berbentuk segi empat panjang tanpa hiasan; 

2. Dua dwarapala kecil; 

3. Sebuah bangunan yang disebut Candi Naya dihiasi pahatan ular di 
sekelilingnya. 

Halaman III merupakan halaman paling belakang dan dianggap sebagai 
halaman tersuci. Pada halaman ini terdapat candi induk, terdiri atas tiga 
tingkatan : 

· 

1. Tingkat I dipahatkan relief Ramayana; 

2. Tingkat II reliefKresnayana; 

3. Tingkat III tanpa relief, tetapi terdapat pahatan naga bersayap. 

Tidak jauh di helakang candi induk terdapat anak tangga menuju ke tern­
pat pemandian (kolam). Pendopo di kompleks Panataran terletak pada 

Khasanah Budaya Nusantara .JX 5 



arah utara-selatan, bentuknya berbeda, yang satu lebih kecil dari yang 
lain. Pendopo ini sebagai tempat menyimpan persembahan, sedang pen­
dopo yang lcbih besar merupakan tempat pendeta memimpin upacara. 
Menurut Nj. Krom pendopo ini sama dengan yang terdapat di Bali, yaitu 
Bale Agung juga dipergunakan untuk tempat pertemuan pendeta. 

Pendopo ini terbu�t dari bahan batu kali, .ditopang oleh empat tiang dan 
mempunyai tangga yang dihiasi dengan relief tumpal. Selain itu pada 
tangga dan kaki pendopo terdapat pula hiasan naga, raksasa dan rosetta. 

Latar Belakang Sejarah 

Candi Panataran dibangun pada zaman Kediri, 1194 M. Pendirian ini di­
hubungkan dengan prasasti Palah, masa pemerintahan raja Grenggra 
(1190- 1200 M) yang bergelar Sri Maharaja Sri Sarwweqwara Triwikra­
mawataranindita Grenggalancana Digwijayottunggadewa. Awalnya Candi 
Panataran disebut Candi Palah yang diuraikan juga dalam buku Negara­
kertagama karangan Mpu Prapanca. Dalam prasasti tersebut dituliskan 
tentang Candi Panataran sebagai bangunan suci untuk tempat upacara pe­
muJaan. 

Riwayat Penelitian 

Banyak ilmuwan yang telah mengunjungi Candi Panataran dan. menu lis 
laporan tentang pendopo yang mereka lihat, antara lain : 

6 

1. Sir Thomas Raffles, 1815 dalam bukunya History of Java 
menyebutkan tentang batur pendopo. Pada halaman pertama ada 
dua bidang tanah yang menonjol berbentuk empat persegi panjang, 
dibatasi oleh dinding di sekelilingnya. Dasar bangunan ini berbeda 
satu sama lain dan dihiasi dengan relief. Bangunan berundak dan 
menyerupai pendopo; 

2. J. Rigg, 1849 dalam Tour From Surabaya menyebutkan, ada dua 
batur empat persegi panjang di kiri candi yang dihiasi pahatan 
dengan gaya seperti pada candi induk. Batur ini seperti ruangan 
pertemuan; 

3. J. L.A. Brandes, 1887 mengatakan bahwa relieftersebut mewakili 
kidung Jawa dan inskripsi yang ada di atas relief tersebut bertahun 

Pustaka Wisata Budaya 



1297 S (1375 M). Kemudian dia juga menyebut arah relief dari kiri 
ke kanan (Prasavya); 

4. N. J. Krom, 1921 dalam Inleiding tot de Hindoe - Javaansche 

Kunst menyebutkan fungsi pendopo sebagai bale agung di Bali, 
yaitu tempat pertemuan dan upacara keagamaan sementara batur 
pendopo Panataran dipergunakan untuk menyimpan sebelum upa­
cara. 

Penggambaran relief dipahatkan pada dinding batur pendopo tersebut 
sangat nattJralis seperti pohon mirip dengan pohon sebenamya dan per­
spektifuya masih kelihatan. Relief ini dimulai dari sudut tenggara setelah 
relief cerita sebelumnya (Sang Satyawan) dan terdiri atas lima paniL 
Nomor awal dari reliefBubuksah, yaitu No. 19 dan berakhir pada No. 23. 

Ade�an No. 19 menggambarkan seorang petapa berbadan gemuk sedang 
duduk di sebelah kiri teras memakai sorban (ikat kepala) dan seorang 
berbadan kurus tanpa rambut. Di sampingnya terdapat rumah tertutup se­
bagai tempat persembahan. Orang tersebut adalah Bubuksah dan Gagak 

Aking sedang duduk di pendopo (bale) yang mereka bangun. 

No. 20 seekor harimau dengan rupa yang ganas menghampiri pendeta 
kurus tanpa rambut. Di atas harimau terdapat awan dan raksasa kecil di­
sebelah kiri tangannya. Harimau tersebut merupakan penjelmaan Kala­
wijaya. Dia berkata kepada Gagak Aking ingin makan daging manusia. 

No. 21 di atas relief terdapat inskripsi bertuliskan Bubuksah dalam huruf 
Jawa kuno. Pada nomor ini terlihat harimau sedang menghadap Bubuksah. 

No. 22 harimau sedang naik (akan mendaki). Di atas punggungnya terlihat 
Bubuksah. Ekor harimau tersebut dipegang oleh Gagak Aking yang 
sedang berdiri di bawah pohon berdaun rimbun dan terdapat raksasa di 
daun tersebut. 

No. 23 adalah akhir dari relief Bubuksah yang menggambarkan pendeta 
kurus sedang berjalan di belakang yang gemuk dan mengikuti dewa 
dengan rambut lebat, pakaian mewah, memakai hiasan di badannya. 

Cerita keseluruhan dari relief terse but : 

Ada dua orang bersaudara sedang melakukan tapa di Gunung Wilis. 
Mereka membangun bale untuk tempat mempelajari buku-buku suci, te-

Khasanah Budaya Nusantara IX 7 



tapi cara mereka berbeda. Dua pendeta tersebut bemama Bubuksah dan 

Gagak Aking. Bubuksah memakai sorban (tutup kepala) berbadan gemuk 

karena makan segala apa yang dapat dimakan, termasuk juga binatang. 
Sedangkan saudaranya yang bernama Gagak Aking berkepala gundul ber­
badan kurus karena hanya memakan tumbuh-tumbuhan. Itu pun sekedar 

asal tidak sampai mati kelaparan. 

Atas dari kiri : Gagak Aking sedang bertapa dan harimtill putih sedang berhadap 
dengan Gagak Aking. Bawah dari kiri : Bubuksah sedang .berdialog dengan Hari:nau 

Putih dan perjalanan menuju sorga. 

Saat keduanya bertapa, kemudian datang Kalawijaya utusan Batara Guru 
berupa Harimau Putih untuk menguji tapa mereka. Harimau lalu meng­
hampiri Gagak Aking dan mengatakan ia ingin makan daging manusia. 

Gagak Aking menolak agar dirinya tidak dimakan, mengingat badannya 

8 Pustaka Wisata Budaya 



yang kurus kering. Kemudian pergi menghampiri Bubuksah. Begitu ia 

mendengar keinginan harimau tersebut, tanpa ragu-ragu ia menyerahkan 

dirinya untuk dimakan, walaupun harimau tersebut mencoba menakutinya, 

tetapi ia tetap tenang. 

Harimau Putih kemudian berkata bahwa Bubuksah bisa ke sorga, duduk di 

punggung harimau. Bubuksah bermohon agar Gagak Aking diperbolehkan 

ikut bersama, tetapi hanya di belakang harimau sambil memegang ekomya 

dan bergantung. Sampai di sorga harimau berubah menjadi Kalawijaya 

kembali dan menghadap Bhatara Guru. 

Bubuksah mendapat tempat yang menyenangkan dan kebahagiaan, se­

dangkan Gagak Aking hanya sekedamya. 

Adegan cerita Bubuksah ini merupakan basil kesusasteraan pada zaman 
Majapahit II (pertengahan) sekitar abad 15 - 16 berbahasa Jawa 

Tengahan. 

Adapun makna cerita tersebut merupakan suatu tutur atau pendidikan 

mengenai ajaran moral tentang keikhlasan/berkorban dalam keagamaan, 

juga tentang keduniawian. Gagak Aking walaupun sebagai pendeta ketika 

diuji oleh Bhatara Guru tidak berhasil karena dia belum rela dirinya 

dimakan oleh harimau. Dalam relief tersebut, Bubuksah dianggap sebagai 

pendeta agama Budha, sedangkan Gagak Aking sebagai pendeta Siwa. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 9 



ARCA CAMUNDI DI SINGASARI, MALANG 

S 
EKITAR 15 km di utara kota Malang, di Singasari ada sebuah 
candi yang belum sempuma. Dinding eandi belum selesai dipahati 
hiasan dan wajah area pun belum selesai dipahat. Mungkin saat itu 

terjadi beneana sehingga pembuatan eandi tidak terselesaikan. 

Area Durga, Perwujudan lain dari Dewi 
Camundi sebelum membunuh raksasa 

· Canda dan Munda 

Di .halaman candi ini diletakkan pula sebuah area dari Adimulyo daerah 
Karanglo, sekitar 2 km sebelah utara Singasari. Semula area ini haneur 
berkeping-keping, tetapi setelah direkonstruksi temyata berwujud dewi 
seperti Durga. Sesuai dengan ciri-eiri ikonografis maka area ini diberi 
nama Dewi Camundi (lihat Blom 1939 : The Antiquities of Singasari). Ka­
jian terhadap area Carnundi sudah dilakukan oleh beberapa pakar, antara 
lain Stutterheim ( 1934, 1936), Goris (1928, 1932), Moens ( 1955), Berg 
(1956), Darnais (1956), Boeehari (1959) dan Santiko (1980). Tulisan di 
bawah ini berdasarkan sumber dari Santiko. 

Identifikasi 

Area deWi ini memiliki delapan tangan, tetapi beberapa di antaranya telah 
patah dan hilang. Tangan kiri memegang tengkorak, busur panah dan pasa 
(jerat leher), satu tangan hilang. Tangan kanan memegang tombak dan 

Khasanah Budaya Nusantara IX 11 



pedang pendek, dua tangan lainnya hilang. Pada sandaran area, di sebelah . 
kanan ada relief trisula (tombak bermata tiga) dan prabha (lingkaran 
eahaya). Masih di bagian sandaran area, di sebelah kanan Camundi ada 
area Ganesa dan seorang dewi naik ikan; di sebelah kiri Camundi ada se­
buah area dewi, ada pula area Bhairawi sedang menari di atas rangkaian 
tengkorak dan merriegang mangkuk dari teilgkorak, pisau dan trisula, di 
lehernya ada kalung tengkorak, kakinya diberi gelang genta keeil. 

Di sisi belakang sandaran area ini ada prasasti dengan �ara dan bahasa 
Jawa Kuna serta angka tahun yang rusak. 

Aksara dan angka tahun yang rusak menyebabkan timbulnya perdebatan 
di antara para ahli purbakala. Tiga sarjana Barat yaitu Goris, Moens, dan 

Berg pereaya bahwa angka tahun itu harus dibaea 1254 Saka (1332 M), 
jadi pada masa pemerintahan ratu Tribhuwana dari Majapahit. Sarjana 

lainnya, Damais, membaeanya 1214 Saka (1292 M), jadi pada masa 
pemerintahan raja Kertanagara dari Singasari. Argumentasi Damais lebih 
dapat dipereaya karena dicocokkan dengan tabel pertanggalan Jawa Kuna. 
Adapun isi teks prasasti dalam terjemahan : 

1. Hormat untuk Camundi, 

2. 11011 Selamat tahun Saka telah berjalan 1 ... , 

3. Bulan Caitra tanggal 14 paro gelap, pekan siklus 7 Tunglai, 
pasarari Wagai, 

4. . .. wuku Julung Pujut, letak bintang di barat, tatasurya Aswini, 

5. Mandalanya Mahendra, yoganya Priti, waktu Wairajya, 

6. . .. sarasi II ketika diresmikan area paduka bhatari sejak. 

7. Sri Maharaja sang penakluk seluruh dunia Ielah menguasai semua 
pu/au, 

8. 1/Moga-moga berbahagia/ah/1. 

Tafsir atas Prasasti dan Area 

Masalah penerjemahan ini juga menimbulkan perdebatan, antara lain 
kalimat baris ke-7 yang berbunyi : 

"manuluyui sa(kala) dwipantara , ... ", tetapi semula dibaca dengan : 
"manuyung yi sadeng". 

12 Pustaka Wisata Budaya 



Nama Sadeng i�lah tempat para pemberontak bertahan setelah mereka 
menyerbu istana Majapahit.. Kemudian Sadeng diserbu oleh tentara Maja­
pahit. Peristiwa ini juga disebut dalam kitab Nagarakertagama pupuh 70 
bait 3. 

Setelah fragmen area. lainnya ditemukan dan direkonstruksi lagi maka h�il 
pembacaanny� menjadi seperti teks yang pertama dan tidak ada hubungan 
dengan nama Sadeng. Dewi Camundi adalah nama lain dari Dewi Durga, 
isteri Dewa Siwa. Suatu saat Durga menghadapi musuh dua raksasa sakti, 
Canda dan Munda. Melalui kesaktian Durga, dari dahinya muncul Dewi 

, Kali dalam bentuk yang sangat dahsyat dan mengerikan sambil membawa 
berbagai senjata, sehingga Canda dan Munda dapat dikalahkan. Sej_ak saat 
itu Dewi Kali disebut sebagai Camunda, atau Camundi untuk bentuk 
dativum (lihat Agrawala, 1963 : The Glorification· of the Great Goddess 

: 96- 101). Wujud Camundi di Singasari yang dikelilingi oleh Ganesa dan 
Bhairawa inf oleh Stutterheim ditafsirkan : 

Camundi adalah Tribhuwana sendiri, Ganesa gambaran Gajah Mada se­
bagai panglima perang dan Bhairawa gambaran Adityawarman, putera 
raja Melayu yang berguru di Majapahit (Stutterheim 1936 : "De 

dateering van eeinige Oost - Javaansch bee1dgroepen", dalam TBG 
LXXVI : 313 - 317). Tafsir Stutterheim ini didasarkan atas bacaan yang 
salah dan angka tahun yang salah pula. 

Tafsir J. L. Moens lebih melecehkan adat ketimuran. Ia mengatakan 
bahwa ratu Tribhuwana kawin dengan dua orang, yaitu Kertawardhana 
sebagai suaminya yang sah dan Gajah Mada, sang patih Majapahit. Ker­
tawardhana digambarkan sebagai Bhairawa, Gajah Mada sebagai Ganesa 
dan Camundi sebagai Tribhuwana. Moens mempersamakan perselingkuh­

. an di dunia Barat dengan alam Jawa yang begitu religius, tentu saja ini 
tidak benar. Tapi tafsiran hendaknya bertumpu pada konteksnya, di sini 
Durga atau Camundi adalah lambang pamungkas segala kejahatan, lebih- . 
lebih karena dibantu oleh Ganesa dan Bhairawa. 

Pemujaan Kepada Bhatari 

Dalam hal-hal tertentu, peranan dan fungsi wanita lebih dekat dengan 
masalah cinta kasih. Anugerah kepada man usia · pada hakikatnya adalah 
bentuk cinta kasih. Dalam pemujaan, ada pula bentuk feminim cultus, pen-

Khasanah Budaya Nusantara IX 13 



dewaan kepada jenis wanita. Pemujaan kepada dewi dengan segala bentuk 
manifestasinya adalah usaha untuk mendapatkan perlindungan dan �inta 
kasih. 

Pemujaan kepada area bhatari pemah disebut dalam sebuah prasasti 
tembaga dari zaman Airlangga. Ketika Airlangga diserang oleh musuh, ia 
aan�luarganya terusir dari istananya di Wotan Mas lalu mengungsi ke 
Patakan. Seorang kerabat raja bemama Dyah Tumambong lalu memuja 
kepada area bhatari di pertapaan Terep� ia memohon agar Airlangga 
diselamatkan dari bahaya. Doanya terkabul, raja kembali ke Wotan Mas, 
DyahTumambong melaporkan upaya pemujaan kepada bhatari ini kepada 
Airlangga sambil memohon agar pertapaan Terep dijadikan sebuah sima. 
Permohonan ini dikabulkan raja. Demikianlah isi prasasti Terep yang 
ditulis pada 1032 M (lihat Suhadi : "Prasasti Terep", dalam majalah 
Manusia Indonesia, 1970, no. IV/1 -2, p. 38- 48}. 

Masalah pemujaan kepada bhatari, ada di mana-mana. Tiap kali ada area 
Durga berarti di sana ada usaha pemujaan kepada bhatari. 

ILMU seni area atau ikonologi harus dilihat dari konteks religi karena 
maksud pengareaan adalah untuk melakukan pemujaan kepadanya. Tafsir 
yang dibuat jangan dilepaskan dari unsur religi dari zaman yang ber­
sai:tgkutan. 

Area Camundi di Singasari merupakan sebuah masterpiece walaupun 
keadaannya rusak. Muatan isinya sangat penting karena ada prasasti di 
bagian belakangnya. Kiranta area ini perlu dibuatkan duplikatnya untuk 
disimpan di museum sebelum area aslinya bertambah rusak karena aus 
diterpa oleh panas dan hujan. 

14 Pustaka Wisata Budaya 



PENGARUH KEBUDA Y AAN HINDU- BUDHA 

DI SULAWESI SELATAN 

M 
UNGKIN kita sependapat dengan pemyataan ahli kebudayaan, 
tidak ada negara atau bangsa tli dunia yang samasekali 
terisolasi sepanjang sejarahnya. Dengan kata lain tidak pemah 

ada bangsa a.au negara luput sedikitpun dari pengaruh kebudayaan dari 
luar wilayalmya. Sedikit atau banyaknya pengaruh budaya !uar yang di­
serap, sangat ditentukan oleh berbagai faktor, antara lain kondisi, keadaan 
dan letak geografis bangsa itu dan ketahanan budaya aslinya dalam meng­
olah atau menyerap kebudayaan luar (lihat Ayatrohaedi, 1985). 

Area Perunggu Sempaga, di Mamuju, Sulsel. Bukit tertua hubungan Indonesia -India 

Pengaruh kebudayaan Hindu - Budha (pengaruh India) diperkirakan 
masuk di Indonesia sekitar abad pertama Masehi. Penyebaran kebudayaan 
tersebut di Nusantara tampaknya terpusat di Jawa, Sumatera, Kalimantan, 
dan Bali. B·)cti-bukti penyebarannya dapat disaksikan melalui beberapa 
peninggalan arkeologis dan historis (candi, area, prasasti, kitab sejarah 
dan lain-lain). 

Demikian halnya dengan masuknya anasir budaya asing di Indonesia, 
tampaknya hampir semua daerah di Nusantara tidak luput dari pengaruh­
nya. Sisa-sisa pengaruh kebudayaan bcsar (Islam, Kristen, Hindu dan 

Khasanah Budaya Nusantara L¥ 15 



Budha) dapat disaksikan hingga sekarang yang masih hidup dan dianut 
oleh berbagai suku di Nusantara. 

Kebudayaan Hindu - Budha dapat diterima oleh bangsa kita, namun dalam 
proses penyerapan budaya tersebut tidak seluruhnya diambil. Budaya 
asing itu diolah dan disesuaikan dengan kebudayaan asli, sehingga me­
lahirkan kebudayaan yang unik dan khas, yaitu kebudayaan yang meneer­
minkan dua warna budaya yang bersatu (akultl:lrasi). Bahkan sekarang ih..i 
budaya asli nenek moyang masih bertahan atau masih dianut oleh be­
berapa masyarakat tradisional di Nusantara, seperti Toraja, Kajang (Sula­
wesi Selatan), Suku Anak Dalam, Batak (Sumatera), Dayak UC.alimantan), 
Asmat (Irian) dan lain-lain. 

· 

Bukti Arkeologis 

Bukti arkeologi yang berciri kebudayaan Hindu - Budha (kebudayaan 
India) di Sulawesi Selatan, antara lain berupa area perunggu dan tradisi 
pembakaran mayat raja-raja Bugis Makassar. 

Area Perunggu 

Satu-satunya area dari Sulawesi Selatan yang bereiri budaya Hindu 
adalah area Budha perunggu yang ditemukan di Muara Sungai Karama, 
Sikendeng, Keeamatan Sempaga, Kabupaten Mamuju. Adapun ciri ikono­
grafis area itu adalah tubuh ditutupi pakaian rahib yang berlipat-lipat, 
bagian pundak sebelah kanan terbuka dan bagian kiri tertutup oleh selam­
pai yang terjuntai ke bawah hingga menutupi lengan kirinya, posisi berdiri, 
bentuk muka bulat, mulut kecil, bibir tebal, dan rambut ikal. Menurut 
penafsiran ahli arkeologi area Sempaga ini merupakan area yang ber­
langgam Amaravati, yaitu gaya atau bentuk seni area yang berkembang di 
India Selatan pada abad II - VII M. Walaupun area ini ditemukan tidak 
seeara utuh (sebagian tubuhnya terpotong), namun bentuk dan ukurannya 
yang tersisa (panjang kurang lebih 75 em) dianggap sebagai area Budha 
dari perunggu terbesar, terindah dan tertua yang pernah ditemukan di 
Indonesia. Area semaeam ini juga ditemukan di daerah Jember (Jawa 
Timur), Kor'at di Siam Timur dan Dong Duong di Annam Tengah. Area 
Budha Sempaga tersebut disimpan di Museum Nasional dengan nomor 
inventaris 6057 (lihat BJorn 1985; 64; Fontein 1972). 

16 Pustaka Wisata Budaya 



Selain area perunggu Sikendeng, berdasarkan laporan atau tulisan Satya­
wati Suleiman, di daerah Bantaeng juga pemah ditemukan tiga area pe­
runggu yang memiliki persamaan eiri dengan area Dwaravati di I«uang­
thai dari abad VI M (lihat Suleiman 1980; 377; Hakim 1993/1994; 14). 
Sayang sekali ke tiga area tersebut sekarang ini tidak diketahui lagi ke­
beradaannya. 

Bukti Sejarah 

Selain bukti arkeologi di atas, di Sulawesi Selatan juga ditemukan petun­
juk dari naskah lontara yang mendukung adanya pengaruh Hindu - Budha. 
Di antara naskah lontara Sulawesi Selatan yang menguraikan tentang 
pengaruh tersebut, antara lain lontara Bone yang menyebutkan bahwa 
raja Bone bergelar La Tenrirawe Bongkange Matinroe ri Gucinna 
ketika wafat mayatnya dibakar dan abunya disimpan dalam guei. Juga da­
lam lontara Luwu disebutkan bahwa raja Luwu VIII bergelar Maningoe 

ri Jampue ketika meninggal mayatnya dibakar dengan kayu jampu 
Gambu), dan raja Luwu IX bergelar Maningoe ri Bajo setelah wafat 
mayatnya dibakar dengan kayu bajo (lihat Hakim 1993/1994; 15). Se­
lanjutnya dalam lontara Galigo diuraikan atau dijumpai beberapa istilah 
yang diduga mendapat pengaruh Hindu, misalnya Batara Guru, Batara 
Lattu, Sawerigading, Sagiang Seri (Dewi Sri), Paratiwi (Pertiwi), Patiang­
jala, Oro Keling (Hantu Kalingga), Bissu (Biksu) We Cuday, Sinrijala 
(Sriwijaya), Maneapai (Majapahit) dan lain-lain (lihat Bhurhanuddin 
1975; Hakim 1993/1994; 35). 

Selain data lontara tersebut kitab negarakertagama (pupuh XIV, XV, 

XVI) menyebutkan bahwa pada abad XIV M ketika Kerajaan Majapahit 
berada di bawah kekuasaan Hayam Wuruk, mengalami kemajuan. Salah 
satu bukti kejayaan tersebut, yaitu keberhasilan Hayam Wuruk memper­
luas wilayah kekuasaan Majapahit yang meliputi daerah Sulawesi; 
Luwuk, Bantyan, Makassar, Selayar, Benggawi dan Butun (lihat 
Pigeaud 1862; 1 -12 Slametmuljana 1979; 146- 148). Dengan terjalinnya 
hubungan dengan Majapahit menyebabkan pula masuknya paham atau 
pengaruh kebudayaan Hindu waktu itu. 

Dari uraian di atas jelaslah bahwa pengaruh kebudayaan Hindu - Budha 
pemah sarnpai di Sulawesi Selatan. Adapun kebudayaan ini tidak her-

Khasanah Budaya Nusantara IX 17 



kembang sebagaimana halnya di daerah Jawa dan Sumatera karena mung­
kin selain kuatnya animisme lokal juga letak Sulawesi yang jauh dari pusat 
persebaran kebudayaan tersebut. Atau mungkin karena tidak lama setelah 

�yaan Hindu- BU<lha menanamkan pengaruh di Sulawesi Selatan, 
pengaruh agama Kristen dan Islam mulai masuk. 

Paparan tersebut di atas secara tidak langsung telah menambah pengetahu­
an khusus tentang kegemilangan dan keagungan kebudayaan kita di masa 
lalu dalam menyerap, mengolah dan menyesuaikan kebudayaan luar tanpa 
harus menghilangkan ciri khas budaya asli. Maka akar budaya semacam 
ini seyogyanya dapat dimanfaatkan secara sadar dan terencana dalam 
pengembangan identitas nasional, agar nantinya bangsa Indonesia dalam 
mengarungi kehidupan modem tidak kehilangan pegangan atau pijakan di 
tengah arus globalisasi. 

18 Pustaka Wisata Budaya 



PRASASTI HUJUNG LANGIT DI LAMPUNG 

P 
ras�ti Hujung Langit atau disebut juga Prasasti Bawang (karma 
ada di wilayah Bawang), berada di Dusun Simpang Sebelat, 
jauhnya 12 krn sebelah utara kota Liwa di Propinsi Lampung. Pra­

sasti ini ditemukan Tahun 1912, laporan tentang prasasti Hujung Langit 
ditulis Krom dalam OV 1913; 93. 

Gambar a : wujud belati yang ter­

ukir pada Prasasti Hujung Langit; 

b. Belati Si Mandang Giri tinggalan 

Kerajaan Pagarruyung 

Batu prasasti ini berbentuk seperti kerucut, bahannya batu alam yang agak 
rapuh. Ketika ditemukan oleh seorang juru ukur dari Dinas Topografi 
Belanda, batu ini rebah dan ketika dikunjungi oleh Louis Charles Damais 
pada 1954 bersama rombongan dari Dinas Purbakala RI, batu ini telah 
ditegakkan kembali dengan sisi batu yang bertulis menghadap ke arah 
timur. Di bawah batu prasasti ini ada potongan-potongan batu berserakan 
yang diduga dahulunya merupakan bangunan, mungkin sebagai alas atau 
lapik dari batu prasasti Hujung Langit ini (lihat Catatan no. 14 dari buku 
Damais "Epigrafi dan Sejarah Nusantara", Jakarta, 1995, hal. 42). 

Riwayat Pen.elitian 

Setelah laporan Krom di dalam OV 1913, kemudian Prasasti Hujung 
Langit ini dilaporkan lagi dalam OV 1914, hal. 7-8, 117, dan 192. Krom 
secara sepintas menyebutnya lagi dalam kitab "Hindoe Javaansche 
Geschiedenis", 1931. Selanjutnya majalah AMERTA dari Dinas Purba­
kala RI dalam terbitan No. 3 Tahun 1955 yang diterbitkan ulang Tahun 
1985 (hal. 48 - 49) menyebutkan pula adanya prasasti Bawang ini. 

19 



Tim Gabungan dari Lembaga Purbakala RI (penulis ikut dalam tim ini) 

dengan Universitas Pennsylvania (USA) pemah meninjau prasasti ini pada 
1973. Saat it� keadaannya masih berdiri, tetapi penuh ditumbuhi lumut, 
lingkungannya berupa kebun kopi yang sangat lebat. Selanjutnya pada 
bulan Februari 1995 Tim Peneliti dari Pusat Penelitian Arkeologi Nasional 
mengadakan penelitian di Liwa, tetapi usaha untuk mencapai lokasi 
Prasasti Hujung Langit gagal karena hujan dan kondisi jalan sangat buruk. 
Setelah terjadinya gempa hebat di Liwa pada pertengahan Februari 1995, 

keadaan Prasasti Hujung Langit belum diketahui lagi. 

Bahasa dan Aksara 

Baris-baris aksara yang masih dapat dibaca berbunyi : 
I. //swasti sri sakalawarsatita 9 ... 

2. margasiramasa, tithi nawami suklapaksa, wa ... 
3. wara, wuku kuningan .. . 
4. tatkala ..... , sa-tanah ..... , sa-hutan 
7. haji ..... ,sri ..... , ..... , hujung langit ..... 

Kata-kata dalam prasasti ini serupa dengan bahasa Jawa Kuna, tetapi 
menurut Damais di sini digunakan partikel Olokatif "di" (pada baris ke-
12) sehingga pasti bahwa bahasanya adalah Melayu Kuna. Prasasti ber­
bahasa Melayu Kuna lainnya adalah Prasasti Arnoghapasa atau Dharma­
sraya Tahun 1286 M yang dikirim bersama arcanya oleh Raja Kertanaga­
ra kepada raja Melayu yang bemama Srimat Tibhuwanaraja Mauliwarma­
dewa. Aksara pada hampir semua prasasti di Sumatera adalah Pallawa 
atau turunan dari jenis aksara Pallawa, tetapi aksara pada prasasti Hujung 
Langit ini just111 Jawa Kuna dari abad X - XI M, jadi serupa dengan 
aksara dari masa Raja Airlangga. Nama Hujung Langit diperoleh dari 
bacaan salah satu barisnya; usaha mencari padanannya dengan nama 

· daerah di sekitar Liwa belum berhasil. 

Pertanggalan dan Isinya 

Seperti tertulis pada baris pertama, angka yang terbaca hanya ratusannya 
yang di depan, lainnya rusak. Krom membacanya angka 966 Saka se­
dangkan Boechari membaca 969. 

20 Pustaka Wisata Budaya 



Melalui perbandingan nama hari, wuku dan bulannya, Damais menetap­
kannya Talmn 9 19 Saka yang bertepatan dengan 12 November 997 M 
(lihat juga tabel pertanggalan kuna dalam "Etude D 'Epigraphie L 'Jndo­
nesienne", III, 1952). 

Isinya kurang jelas karena dari 18 baris tulisan, bagian prasasti yang 
terbaca hanya sedikit. Adanya kata sa-tanah dan sa-hutan dapat memberi 
petunjuk bahwa �rasasti berkaitan dengan penetapan sebidang tanah ter­
masuk hutannya untuk suatu maksud tertentu. Jika dibandingkan dengan 
isi prasasti di Jawa, maka mungkin ada penetapan tanah bebas pajak da­
lam rangka untuk membiayai suatu bangunan suci. Pejabat yang menitah­
kan turunnya prasasti ini bergelar haji, suatu jabatan yang lebih rendah 
dari maharaja. 

Gambar Belati 

Di atas bidang yang bertulis ada gambar pisau belati, panjang 17 em dan 
Iebar perisainya pada hulunya 7 em� ujung belati menghadap ke kanan . 
. Gambar pisau belati pada Prasasti Hujung Langit ini serupa dengari belati 
tinggalan Kerajaan Pagarruyung yang diberi nama Si Mandang Giri. 
Untuk ini Profesor Bosch sudah menuliskannya dalam OV 1930 � 210 -
215). Menurut Damais, belati dari Pagarruyung ini dibuat pada abad XIV 
M,jadi sekitar 300 tahun"'lebih muda dari umur Prasasti Hujung Langit. 

Relief pisau dijumpai pula pada Candi Panataran� sebuah gambar belati 
pada reliefNo. 90 bentuknya agak serupa dengan belati Si Mandang Giri. 
Uraian meogenai belati pa& relief Candi Panataran dapat di1ihat pada 
buku Kats: Het Ramayana op Javaansche Tempel-reliefs, 1930 . 

SEJAUH ini belum diketahui usaha-usaha perlindungan terhadap Prasasti 
Hujung Langit. Memang diharapkan bahwa instansi terkait sedikitnya 
telah membuatkan cungkup pelindung agar batu prasasti ini tidak makin 
rusak karena terpaan .bujan dan panas; selanjutnya agar generasi muda 
nanti dapat menghargai dan mengkaji tinggalan nenek moyangnya dalam 
rangka pencarian identitas bangsa untuk memantapkan jati diri bangsa. 

21 



PRIPffi CANDI DI INDONESIA 

P RlPIH adalah peti batu atau lubang pada dasar candi yang terdiri 
atas lubang tunggal atau beberapa lubang kecil yang berfungsi 
tempat benda-benda magis. Pripih beserta isinya yang magis itu 

berfungsi untuk menghidupkan candi agar candi ini dihuni atau disinggahi 
oleh dewa-dewa untuk waktu tertentu atau untuk waktu tak terbatas. lsi 
pripih itu sendiri berupa benda-benda magis yang melambangkan para 
dewa (Perancis : reliques d'un dieu). Karena itu candi adalah tempat para 
dewa sehingga fungsinya menjadi tempat ibadah atau banglinan pemujaan 
alias kuil. 

Pendapat umum sebelumnya menganggap bahwa pripih berisi abu jenazah 
atau sisa si mati (Perancis : restes d' un Omortel). Anggapan terakhir ini 
membawa suatu kesimpulan bahwa candi adalah bangunan pemakaman 
karena ada sisa jenazah si mati. Anggapan yang keliru ini telah dibantah 
dan diluruskan oleh R. Soekmono dalam disertasinya Tahun 1974 di 
Universitas Indonesia Jakarta yang berjudul "Candi, Fungsi dan Penger­
tiannya". Dalam Pertemuan Ilmiah Arkeologi V di Yogyakarta Tahun 
1989 R. Soekmono menegaskan lagi masalah pripih ini (lihat "Pro-
ceedings" buku IV : 217 - 226). 

· 

�Eli� 

rQU�rQU 

�[6]1� 

Bentuk pripih dari Candi Gunung Kawi, Bali 

Khasanah Budaya Nusantara IX 23 



Pripih dan Pedagingan 

Di Bali terdapat banyak pura, setiap desa atau banjar mempunyai pura 
sendiri. Dalam rangka pembuatan sebuah pura, selain dipilih hari dan 
bulan yang baik, juga dised1akan bahan.,.bahan bangunan yang bagus pula 
dan halal, artinya cara memperoleh bahan itu sesuai dengan aturan adat 
d� agama. Jika sebuah pura telah berhasil didirikan maka pura itu harus 
diisi pedagingan yang fungsinya untuk menghidupkan pura agar bangunan 
itu dapat digunakan sebagai tempat pemujaan (lihat tulisan "Meru dan 
Fungsinya di Bali", dalam Buana Minggu tanggal 2 Februari 1997 hal. 10 
- 11). 

· Dari perbandingan ini tampak bahwa fungsi pripih dan pedagingan adalah 
serupa. 

Letak Pripih 

Pembahasan di bawah ini hanya mengambil beberapa contoh saja dari 
banyak pripih yang ditemukan dalam pemugaran candi di Indonesia. 

24 

1) Pripih di Jawa 

Penempatan sebuah pripih dalam bangunan candi tidak ada ke­
tentuan yang pasti? apakah di lantai dasar, di tengah bangunan atau 
di atap candi. Dalam suatu pemugaran candi maka candi itu harus 
dibongkar secara hati-hati dan sistematis. Kadang-kadang pripih itu 
ditemukan di dasar candi, di tengah badan candi, atau di halaman 
candi. Ada pripih yang diletakkan di dalam sumuran yang dibuat di 
dasar candi. Ada pripih yang jumlahnya banyak dan ditempatkan di 
sudut-sudut dasar bangunan candi (misal Candi Sambisari di se­
belah Ti:nur-laut Yogyakarta). Ada pripih yang ditempatkan di luar 
banguna.1 candi; misalnya Candi Ratu Boko di sebelah Timur Air­
port Adisutjipto Yogyakarta. Di Candi Plaosan Lor pripih ini dite­
mukan di bawah candi induk. 

Candi Borobudur dan Candi Sewu ketika dibongkar untuk dipugar 
di sana tidak ditemukan pripih, mungkin pripih ini sudah rusak atau 
memang belum ditemukan. Masalahnya kedua bangunan ini dari 
agama Budha, sedangkan bangunan lain yang disebutkan terdahulu 

Pustaka Wisata Budaya 



dari agama Hindu. Ini tidak berarti babwa di bangunan agama 
Budha tidak ada pripihnya. 

2) Pripih di Bali 

Di Pura Pagulingan dekat Tampaksiring di Bali pada 1982 di­
temukan sebuab candi dengan denah segi-8 alias oktagonal. Denab 
oktagonal adalab ciri khas bangunan .Budha. Pripihnya ada 10 buab, 
satu pripih diletakkan di tengab pondasi, satu lagi diletakkan di 
dasar bangunan pusat dan delapan pripih lainnya diletakkan di 
ujung denab dari jari-jari oktagonal tersebut. 

Di Candi Gunung Kawi yang letaknya lebih ke arab hilir dari_ Pura 
Pagulingan, juga ditemukan pripih. Tidak jelas apa isi pripih ter­
sebut. 

3) Pripih di Jambi 

Candi Gumpung yang lokasinya sedikit 30 km di arab timur-laut 
dari kota Jambi, telab dibongkar Tabun 1980 untuk persiapan pe­
mugaran; di sana ditemukan 11 pripih. Bentuk pripih ini hanya be­
rupa lubang di dasar pondasi dari baban bata. Pripih pusat ber­
ukuran 1 x 1 m dikelilingi empat lubang lagi pada sumbunya 
dengan ukuran 0,5 x 0,5 m dan ada empat lubang lagi masing­
masing_ di perpanjangan sumbunya dengan ukuran 0,2 x 0,2 m. Dua 
lubang terakhir ada di sudut barat-laut dan timur-laut, juga ber­
ukuran ·0,2 x 0,2 m. Tentunya di sudut tenggara dan barat-daya 
juga ada lubang pripihnya, tetapi belum ditemukan. Tata letak 
lubang _pripih di Candi Gumpung ini mengingatkan pada letak 
pantheon Budha yang disebut wajradhatumandala (lihat tulisan 
Boechari : "Ritual Deposits of Candi Gumpung", dalam makalab 
untuk SP AF A Tabun 1985). 

lsi Pripih 

Pripih pada Pura Pagulingan di Bali berisi mangkuk perak bertulis yang di 
dalamnya berisi 66 keping meterai tanab liat, beberapa lempengan emas 
dan perak. Meterai tanab liat dan lempengan logam itu bertuliskan aksara 
Nagari (asal India Utara) dan berisi mantra Budha dari formula "ye te". 

25 



Lempeng logam itu �da yang dibentuk menjadi gambar padma, wajra, 
lingkaran dan lain-lain. Semua tulisan dan gambar itu mengacu kepada 
ajaran dan simbol-simbol Budha. 

Pripih yang lain di Pura Pagulingan ini berisi pedupaan perunggu yang 
berisi sembilan lempeng emas, satu keping kaca dan delapan butir manik. 
Di luar pedupaan ada gelang perunggu ukuran keeil, satu lempeng emas 
tipis, sepotong perunggu tipis dan sebilah besi panjang 15 em. Selain itu 
ada stupika tanah liat dari berbagai bentuk dan ukuran (lihat Soekmono 
"Sekali Lagi Masal� Pripih", dalam PIA IV, buku IV, hal. 217- 226). 

Pripih dari "Candi Gumpung bukan berupa peti batu melainkan hanya 
berupa lubang segi-4 di dasar candi, masing-masing berisi beberapa 
mangkuk perunggu tipis berukuran tinggi 7 em dan garis tengah 6 em. · 

Mangkuk perunggu ini berisi beberapa batu cincin dan lempengan emas 
bertulis. Tulisan pada lempengan emas ini berbeda isinya sesuai dengan 
letak pripihnya; di dalamnya disebut nama-nama pantheon Budha sesuai 
dengan keletakan masing-masing (lihat tulisan Boeehari tersebut di atas). 

KESIMPULAN akhir yang dapat ditarik dari uraian ini bahwa pripih me­
rupakan bagian dari sebuah candi yang harus diadakan. Pripih ibarat jiwa 
sedangkan candi ibarat badannya. Masyarakat Hindu-Budha mengguna­
kan sarana peribadatan yang sempuma (misalnya pura yang sudah diberi 
pedagingan) agar tujuan ibadah dapat dicapai. 

26 Pustaka Wisata Budaya 



PRASASTI PALAS PASEMAH DARI 

KERAJAAN SRIWIJAYA DI LAMPUNG 

K 
ERAJAAN Sriwijaya yang gaung pengaruhnya bergema di Asia 
Tenggara hingga ke Cina pada abad ke-7 M, juga meninggalkan 
sejurnlah prasasti berbahasa Melayu Kuna yang dipahat di batu­

batu dengan aksara Pallawa. Yang tertua diantaranya adalah Prasasti 
Kedukan Bukit bertahun 604 Saka (682 M) yang baru ditemukan pada 
1922 di sebelah selatan Bukit Siguntang. Yang ke-dua, Prasasti Talang 
Tuo berangka Talmo 606 Saka (684 M}, juga ditemukan pada 1920 di 
Dusun Kancil PutVI, sebelah barat kota Palembang. Yang ke-tiga, Prasasti 
Karang Brahi, tanpa angka tahun, ditemukan pada 1904 di Kabupaten 
Bangko, Propinsi Jambi. Yang ke-empat, Prasasti Kota Kapur berangka 
Tahun 608 Saka (686 M) yang ditemukan pada 1892 di Pulau Bangka. 
Yang ke-lima, Prasasti Telaga Batu, tanpa tahun, ditemukan pada 1936 di 
dekat Sabokingking di kota Palembang. Yang ke-enam, Prasasti Palas 
Pasemah, tanpa angka tahun, ditemukan pada 1958 di dekat Kalianda, 
Kabupaten Lampung Selatan. Yang ke-tujuh, Prasasti Jabung, tanpa ta­
hun, ditemukan pada 1978 di Kabupaten Lampung Selatan. Bahasa pada 
tujuh prasasti ini, kecuali Kedukan Bukit dan Talang Tuo, selain Bahasa 
Melayu Kuna juga l>ahasa lokal yang sangat sulit dipahami. Dalam istilah 
epigrafi, bahasa lobi ini di sebut Bahasa B. 

Riwayat Penelitian 

Mengenai prasasti-prasasti masa Sriwijaya telah diteliti dan diterbitkan 
oleh George Coedes Tahun 1930 dengan judul Les inscription malaises 
de Srivijaya dalam DEFEO, XXX (1-2}, 1930 29- 80. Banyak sarjana 
la!!!DYa-ikut membahasnya, seperti C.O. Blagden, Boechari, F.D.K. 
Bosch, de Casparis, Poerbatjaraka dan lain-lain. 

Khusus mengenai Prasasti Palas Pasemah, setelah adanya laporan temuan 
pada 1958 tidak dapat segera ditindaklanjuti karena kesulitan teknis. Baru 
pada Oktober 1968 prasasti itu dapat ditinjau oleh Soekatno, staf Lem­
baga Purbakala RI bersama dengan tenaga ahli dari Fakultas Sastra UI, 

yaitu Boechari dan Suwadji Syafei. Pada 1973 penulis bersama tim ga-

Khasanah Budaya Nusantara IX 27 



bungan antara Lembaga Purbakala Rl dengan peneliti dari Pennsylvania 
University (USA) meninjau prasasti ini, juga memotret dan membuat 
abklat. Sesudah masa itu tentunya ada penelitian lagi yang dilakukan oleh 
pihak Kanwil Depdikbud atau Suaka PSP yang terkait. Hasil penelitian 

Bapak Boechari diterbitkan dalam Pra Seminar Penelitian Sriwijaya 

Tahun 1979 oleh Pusat Penelitian Arkeologi Nasional. 

Diksi dan Sintaksis 

Lima prasasti Sriwijaya tersebut yang menggunakan banyak kata 4okal, 
lebih cenderung mengutamakan cara-cara gaib atau mistik, misalnya ku­
tukan, sebagai cara menyelamatkan negara dan kerajaannya. Pilihan kata 
yang tepat (diksi) dan tata kalimat (sintaksis) yang stereotip merupakan 
wujud dari ekspresi adat di zamannya. Jika kata-katanya diganti atau su­
sunan kalimatnya diubah, maka bentuk mantra atau kutukan itu akan 
mengalami pergeseran makna, yang dengan sendirinya akan membawa 
akibat berbeda. Yang jelas, masyarakat lebih takut pada kutukan yang 
didukung oleh makhluk gaib dari-pada siksaan fisik oleh pengusaha. 

lsi Prasasti 

Prasasti yang terdiri atas 13 baris ini aksaranya sangat aus. Angka tahun­
nya tidak ada, tetapi bentuk aksaranya berasal dari akhir abad ke-7 M 

(Boechari 1979; 20). Prasasti dengan bahasa kuna yang kurang dipahami 
akan menyulitkan orang dalam menafsirkan makna yang setepat-tepatnya. 
Di sini disajikan terjemahan Boechari yang ditulis dalam bahasa Inggris 
dengan perubahan dan tambahan seperlunya oleh penulis. 

1. Tercapailah jalan yang benar, Kandra Kayet bermaksud menjumpai 
(musuhnya); 

2. lebih dahulu berperang melawan Tandrun Luah, maka terbunuhlah 
Tandrun Luah dalam perang, 

3. selesailah pertemuan itu, tugas Kayet sudah impas dalam mengem­
ban kebaktian seorang hamba; 

4. ya, sudah selesai. Hai Tuan, beserta dewa-dewa yang maha kuasa, 
yang melindungi kerajaan; 

28 Pustalw Wisata Budaya 



5. Sriwijaya. Tuan, juga Tandrun Luah, dan semua dewa yang men­
jadi akar kutukan ini; 

6. Rakyat di. seluruh wilayah kerajaan tunduk kepada kerajaanku. 
Rakyat yang durhaka; 

7. memberontak, bicara dengan pemberontak, mendengarkan pembe­
rontak, mengetahui pemberontak; 

8. tidak tunduk dan setia kepadaku dan kepada semua yang diberi 
kuasa dengan gelar datu, akan terbunuh oleh kutukan ini; 

9. Kepala-kcpala Daerah dari kerajaan Sriwijaya diperintahkan untuk 
menumpas dan menyiksa mereka, terrnasuk sanak keluarganya. 
Selanjutnya; 

10. rakyat yang berperilaku jelek, misalnya yang melenyapkan orang, 
menyakiti orang, meinbuat gila, menggunakan jampi-jampi, meracu­
ni dengan tuba dan bisa, meracuni dengan berbagai bahan tanaman 
dan; 

11. sulur-suluran, aji pengasih, melakukan santet dan sebagainya, yang 
merampas kebaikan orang, mereka semua akan jatuh ke dalam 
dosa-dosa; 

12. mereka yang berperilaku buruk. Tetapi jika mereka tunduk dan setia 
kepadaku dan kepada orang yang kuberi kuasa sebagai datu mereka 
akan mendapat berkah; 

13. atas karyanya (baktinya) berikut sanak keluarganya. Semua basil, 
kemakmuran, kesehatari, keamanan dan segalanya akan menyejah­
terakan seluruh negeri. 

Ekspansi dan Pertahanan Negara 

Pada akhir abad ke-7 M ketika raja Sriwijaya melakukan ekspresi hingga 
ke Jambi dan Pulu B�gka, tidak cukup tentara dan aparat pemerintahan 
yang harus menguasai wilayah demikian luas. Rakyat yang terjajah ada 
yang tidak tunduk, mereka melakukan pemberontakan fisik dan melakukan 
upaya-upaya gaib dan mistik. Sebaliknya pihak penguasa segera menulis­
kan kutukan-kutukan untuk melawan para pembangkang ini. Tandrun 
Luah mungkin bukan pemberontak melainkan abstraksi dari kekuatan gaib 

Khasanah Budaya Nusantara IX 29 



yang tinggal di lembah-lembah sungai. Dewa-dewa adalah sekutu raja-raja 
di Nusantara, baik dalam masa Sriwijaya maupun pada masa-masa se­
sudahnya. 

PRASASTI-prasasti dari masa Sriwijaya menunjukkan sifat khusus 
dengan ciri kedaerahan yang kuat. Fenomena ini justru dapat menjadi 
sumber kajian bagi para peneliti bahasa, sejarah, filologi, antropologi dan 

lain-lain. Yang terpenting, mudah-mudahan kepedulian para peneliti akan 
meningkat, baik terhadap barangnya (batu prasasti) maupun kepada isi 
tulisannya. 

30 Pustaka Wisata Budaya 



TEMUAN PRASASTI BARU DI KA WALl, CIAMIS 

P 
ADA 3 Oktober 1995 di 1ingkungan situs Astana Gede, Kecamat­

an Kawali, Kabupaten Ciamis, Jawa Barat ditemukan sebuah pra­
sasti baru. Lokasi prasasti ini hanya berjarak empat meter di 

sebelah utara lokasi prasasti Palangka. Batu pipih dan datar yang berisi 
tulisan Sunda Kuna enam baris ini hanya terbenam sedalam 10 em di 

bawah permukaan tanah. Cagar Budaya situs Astana Gede ini yang sudah 
puluhan tahun atau bahkan ratusan tahun dianggap sebag�i tempat ke­
ramat oleh masyarakat Sunda, seolah-olah masih menyimpan rahasia. 
Sangat kebetulan bahwa si penjaga situs, Bapak Sopar beberapa bulan 

sebelumnya pemah bermimpi kedatangan tamu yang mengatakan bahwa 
masih ada sebuah batu lagi yang akan menjadi rniliknya. Pagi hari 3 

Oktober 1995 ia menyapu sampah terlalu keras dan dalam hingga ujung 
sapunya menyentuh batu yang masih terpendam. Karena penasaran, maka 
ujung batu yang tampak itu dibersihkan dari timbunan tanah dan tampak 
ada goresan aksara. Temuan yang mengejutkan ini segera dikabarkan 

kepada atasannya, Juru Kunei Astana Gede, yaitu Bapak Arso Dipradja. 
Bersama dengan petugas lainnya, timbunan tanah di atas batu disingkirkan 

sedekit derni sedikit. Seiuruh pen:nukaan batu tampak semua, luasnya 72 

em x 62 em, posisinya melintang arah barat-timur, tulisannya ada enam 
baris. Dari permukaan tanah, batu prasasti ini hanya terpendam kurang 
dari 10 em. 

Prasasti Kawali VI 

yang ditemukan 3 

Oktober 1995 di 
Astana Gede, Kawali, 
JawaBarat 

31 



Temuan prasasti baru di Kawali itu segera dilaporkan kepada Pejabat 
Depdikbud setempat dan selanjutnya meneruskan laporan kepada Balai 
Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional Propinsi Jawa Barat yang berkantor 
di Bandung. Harian Bandung Pos juga memberitakannya pada 13 Oktober 
1995 sehingga temuan prasasti Kawali yang baru itu menarik perhatian 
kalangan ilmuwan dan peminat sejarah lainnya. 

Situs Astana Gede di Kawali 

Situs Astana Gede bukan sekedar Cagar Budaya, melainkan juga Cagar 
Alam karena semua tanaman yang tumbuh di dalam kompleks ini tidak 
pernah ditebang. Selain lingkungannya yang sangat teduh, suasananya 
menjadi bertambah religius karena ada beberapa tinggalan purbakala di 
dalamnya yang sangat dikeramatkan oleh sebagian masyarakat Sunda. 

Di dalam kompleks Astana Gede terdapat beberapa tinggalan penting : 

1. Batu prasasti sebanyak lima buah. 

a. Prasasti Kawali I terdiri atas sepuluh baris, isinya menyebut 
nama Prabu Raja Wastu yang bertahta di kota Kawali dan mem­
perindah Keraton Surawisesa; 

b. Prasasti Kawali II terdiri atas tujuh baris, isinya menyebut ha­
rapan agar penghuni negeri Kawali berbahagia, sejahtera dan 

· unggul dalam perang; 

c. ·Prasasti Kawali III terdiri atas dua baris, isinya menyebut pemu­
jaan kepada lingga; 

d. Prasasti Kawali IV, terdiri atas dua baris, isinya serupa dengan 
prasasti Kawali III; 

e. Prasasti Kawali V terdiri atas satu kata berbunyi anyana; juga 
ada gambar telapak kaki, tangan dan garis-garis yang memben­
tuk kotak-kotak, mungkin sejenis bentuk kalender. 

32 Pustaka Wisata Budaya 



2. Batu menhir sebanyak tiga buah yang dikenal dengan istilah penyan­
dungan, penyandaan dan pangeunteungan. 

3. Batu Palangka, dipercaya orang sebagai tern pat pelantikan raja. 

4. Tiga makam keramat. 

a. Makam Pangeran Adipati Singacala, dipercaya sebagai penerus 
(pewaris) kerajaan Galub di Kawali setelah ditinggalkan oleb 
Raja Sribaduga Maharaja� 

b. Makam Pangeran Usman, dipercaya sebagai utusan Sultan Cire­
bon untuk menyebarkan agama Islam di Kawali yang disetujui 
oleb Pangeran Adipati Singacala� 

c. Makam Baya Magasari, isteri Adipati Singacala. 

lsi Prasasti Kawali Baru 

Prasasti Kawali yang barn ditemukan diberi Nomor VI. Beberapa peminat 
dan para arkeolog telah meninjau dan mencoba membacanya dengan basil 
sedikit berlainan. Titi Surti Nastiti mengajukan basil bacaan sebagai 
berikut : 

1. ini perti; 

. 2. (n) gal nu atis; 

3. ti rasa aya rna nu� 

4. nosi dayob iwo� 

5. ulah botob: 

6. kokoro. 

Terjemaban: 

" Ini peninggalan dari rasa yang tegub, semoga ada yang mengisi kota ini, 
jangan berjudi, bisa sengsara". 

Dari tinjauan sejarah, isi prasasti Kawali VI tidak menambahkan peristiwa 
bistoris. Para ·ahli menduga bahwa kerajaan Galub di Kawali mulai tampil 
pada akhir abad XIV M dan mulai tenggelam setelah tokob-tokob Islam 
menggantikan peran para pangeran dari keraton yang sudah kebilangan 
sumber-sumber ekonominya yang berasal dari daerah pantai atau pesisir. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 33 



Dari tinjauan ctika dan moral, isi prasasti Kawali VI menunjukkan bahwa 

kesadaran untuk berlaku baik (tanpa perjudian) dapat menghindarkan diri 
dari kesengsaraan. Jika dikaitkan dengan isi prasasti Kawali lainriya, nilai 
moral dalam politik kerajaan Galuh lebih diutamakan dan perjuangannya 
ditempuh melalui jalan damai, tanpa kekerasan. 

KELEST ARIAN tinggalan sejarah dan purbakala harus dipertahankan 
sebagai tonggak historis dari perjalanan sejarah dan jatidiri bangsa. Nilai 
tertinggi yang kita cari bukan pada benda atau tulisannya saja, melainkan 
pada nilai-nilai luhur yang tersirat di dalam tinggalan purbakala pada 
umunuiya dan tinggalan prasasti pada khususnya. Undang-Undang Benda 
Cagar Budaya Nomor 5 Tahun 1992 hanyalah alat dan piranti agar aparat 
dan masyarakat memiliki pedoman bersama dalam melakukan pengaman­
an dan pelestarian. 

34 Pustaka Wisata Budaya 



MERU DAN FUNGSINY A DI BALI 

K 
ATA meru berasal dari penggalan nama gunung Mahameru 
dalam mitologi Hindu, sehingga bentuk meru selalu meniru ben­
tuk gunung, makin ke atas makin kecil. Dalam mitologi Hindu 

gunung Mahameru dianggap sebagai tempat tinggal para dewa. Dalam 
kaitan dengan pencarian air kehidupan amerta di tengah lautan, para dewa 
menggunakan gunung Mahameru sebagai alat pengaduk dan ular-ular se­
bagai talinya (lihat tulisan Soekmono di bawah ini). 

Di Jawa Timur, gunung Penanggungan sering dianggap sebagai replika 
dari gunung Mahameru sehingga banyak pertapaan dibuat di lereng gu­
nung ini. Sedangkan di Bali orang percaya bahwa gunung Agung juga 
tempat tinggal Ida Hyang Widi Wasa. Di Jawa dan Bali ada kepercayaan 
tradisional bahwa rob orang rnati memilih tempat tinggal seperti gunung 
sebagai tempatnya yang abadi. Kesimpulannya, gunung adalah tempat 
paling tinggi, jadi paling suci sehingga dipilih oleb para dewa dan rob si 
mati sebagai tempat tinggalnya. 

Masalah meru sudah dibahas oleb beberapa sarjana, antara lain oleb Van 
Eerde "Hindu Jayaascb en Baliscb eeredienst" (dalam BKI 65, 1911); oleb 
Kempers dalam 1 Ancient Indonesian Art, 1959; oleb Soekmono dalam 
disertasi Candi, Fungsi dan Pengertiannya, 1974 dan artikel "Amerta 
Manthana", dalam Amerta I 1985 : 43 - 48; oleb Ida Bagus Rata dalam 
makalah yang disampaikan dalam Pertemuan Ilmiah Arkeologi III, 1983 

(390 - 401). Tulisan di bawah ini diangkat, dari bahan-bahan tersebut di 
atas. 

Bentuk dan Filsafat Meru 

Bentuk gunung itu di bagian bawah besar dan di atas kecil; demikian pula 
bentuk meru: makin ke atas bentuknya makin kecil (lihat Kempers 1959 : 

op.cit. p. 92). 

Meru diwujudkan dalam bentuk sernacam payung segi empat bersusun dan 
disebut tumpang. Ada meru dengan 3 tumpang, 5, 7, 9, dan 11 tumpang. 
Bangunan meru merupakan bagian puncak bangunan, di bawahnya ada 

KNuanah Budaya Nuantara IX 35 



bagian badan dan bagian kaki atau dasar, namun demikian semuanya 
disebut meru. Tata letak meru diatur dan ditempatkan di bagian jeroan 
dari sebuah pura. Denahnya bujur sangkar setinggi sekitar 1 meter, di atas 
lantai ini lalu dibangun bilik kayu dan di atasnya diberi atap berbentuk 
tumpang. Di dalam bilik tersebut ditempatkan pedagingan, area dan peri­
pih tempat sang dewa menjelmakan diri (lihat Kamus Arkeologi II, 1979 : 

165). 

Menurut pendapat Sastroamidjojo dalam kitab Dewarutji, 1962, p. 39, 

meru terdiri atas tiga unsur� dimulai dari bawah y�itu unsur jana loka, di 
tengah unsur guru loka dan di atas unsur hendra loka. Istilah filosofis itu · 

diartikan sebagai berikut : 

Jana loka melambangkan dunia fana yang penuh dengan godaan duniawi. 

Guru loka melambangkan dalam kesadaran manusia yang menjadi sumber 
hakikat keluhuran budi dan menjadi penghubung antara kesadaran dan 
kebatinan. 

Hendra loka melambangkan gabungan alam pikiran dengan alam semesta 
yang menjadi sumber daya cipta yang disebut kadibyan, artinya sejenis 
kesaktian. 

Khusus mengenai jumlah tumpangnya dikatakan oleh Rata (1983 : 391 -
392) bahwa tumpang itu dapat dihubungkan dengan perwujtidan Ida 
Hyang Widi Wasa. Jumlah tumpang dapat ditafsirkan sebagai berikut: 
Tumpang tiga, lambang Trimurti, berhubungan dengan konsep pengider­
ideran, yaitu dewa-dewa penguasa mata angin. Siwa di tengah, Wisnu di 

utara dan Brahma di selatan. 

Tumpang lima, lambang Pancadewa, jadi Trimurti ditambah dua dewa, 
yaitu Israwa di timur dan Mahadewa di barat. 

Tumpang tujuh, melambangkan Sapta Resi (7 Resi) yang manunggal 
dengan Ida Hyang Widi Wasa� tujuh Resi itu ialah Wyasa, Sukra, Jana­
ka,Wraspati, Bergu, Narada dan Kanwa. Tumpang sembilan, melambang­
kan Nawa Sanga, yaitu Pancadewa ditambah empat dewa mata angin yang 
ada di arah sudut, yaitu Samba di timur laut, Mahesora di tenggara, Rudra 
di barat daya, dan Sangkara dj barat laut. 

36 Pustaka Wisata Budaya 



Tumpang sebelas, melambangkan Nawa Sanga ditambah dua dewa, yaitu 
Sadha Siwa di bawah dan Parama Siwa di atas. 
Di luar tafsiran filos·)fis, jumlah tumpang melambangkan status sosial si 
mati. Makin tinggi status sosialnya maka makin banyak pula jumlah ttim­
pangnya. 

Bahan Bangunan dan Istilah 

Bahan pembuatan meru terdiri atas batu padas, bata, kayu ijuk dan seng. 
Bahan kayu, ijuk dan seng terutama digunakan untuk bagian atapnya. 
Dapat pula seluruh meru dibuat dari padas atau bata. 

Kaki atau dasar meru terdiri atas dua bagian, yang bawah disebut dasar 
dan yang atas disebut bebataran. Masing-masing bagian ini terdiri atas 
beberapa lapis dan susunan di mana tiap bagian mempunyai nama sendiri. 
Demikian pula bagian badan dan atapnya, tiap-tiap lapis ada istilahnya 
yang khusus (lihat gambar sketsa). 

Upacara Pembuatan Meru 

Sebelum pembuatan meru dilakukan, pihak penyelenggara menyiapkan 
bahan-bahan bangunan dan pedagingan, yakni alat-alat rumah tangga dari 
lima bahan logam dan sesaji lainnya untuk ditempatkan di 3 bagian utama 
dari merunya. Jadi ada bahan arsitektural dan bahan spiritual yang harus 
dipersiapkan. Selain itu mereka harus memilih dan menetapkan hari yang 
baik bagi pendirian meru ini. Mengenai rincian jenis pedagingan dapat 
dibaca dalam teks lontar Papincatan lembar Nomor 32b dan 33a. Penger­
jaan meru dilakukan bertahap. Setelah sebagian pedagingan ditanam di 
bagian bawah lalu bagian dasar dibangun, setelah bagian ini selesai dita­
nam pula pedagingan lainnya, demikian tahapannya hingga selesai seluruh 
atap tumpangnya. 

Setelah bangunan meru selesai lalu dilakukan upacara pelepasan yang di­
lakukan pada hari lahir atau hari jadi dari pura atau bangunan suci ter­
sebut, istilahnya piodalan. Makna pelepasan ada dua yaitu pertama, pe­
nyucian atas materi, baik terhadap atau terhadap manusia yang mengerja­
kan bangunan meru tersebut; makna ke-dua menghidupkan bangunan 
tersebut agar dapat berfungsi sebagai bangunan suci. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 37 



Keterangan Nama-nama Bagian Meru : 

I. Dasar 

a. Karang Asti 
b. Gunung Gelut 
c.Baong Cap\lng 
d. Pae 
e. Amben Hujan 

II. Bebataran 

a .. Pengawak 
b. Capan 
c. Pae 

III. Gedong 

a. Saka 
b. Kori 
c. Waton 
d. Sendi 

IV. Tumpang 

a. Kereb 
b. Kolong 
c. Saka 
d. Badan dara-dara 

D. 

* 
g 
B 
b 1- --�I 

r=\ 
r:: :, 

/ :ya 
-- -�b 

-- - --�--� 

IV 

--: }1117 
�;::::::=::=:::::;.,_a ' 

rf ftd -

I f:e 

Gambar Meru, tampak depan 

(Gambar dan keterangan dari Rata dalam PIA III, 1985: 401). 

Fungsi me.-u. 

•( 

Fungsi meru ada dua, pertama sebagai pelinggih atau sthana para dewa; 
kedua, sebagai pedharrnaan, yaitu unuk menempatkan patung dari si mati 

· guna mengenang atau memuja dharrna-nya, jadi mengenai, kebaikan budi 
dan hubungannya dan tidak ada hubungannya dengan jenazah atau abu­
nya,. Dalam naskah Nagarakertagama banyak disebut tentang raja yang 
wafat lalu di-dharrna-kan disuatu tempat. 

38 Pustaka Wisata Budaya 



1. Fungsi pelinggih atau sthana bagi para dewa, hal ini dijumpai pada pura 
Besakih, Goa Lawa, Uluwatu, Watukaru, Ulun Danu, Pura Puseh, 
Pura Desa, Pura Melanting, Pura Ulum Suwi dan lain-lain. Di Pura 
Besakih ada tempat pemujaan untuk roh suci. 

Dalam hubungan meru sebagai sthana para dewa., Rata (op.cit: 396) 

berpendapat bahwa meru bertumpang 5 untuk Dewa Brahma, yang 
bertumpang 7 untuk Dewa Wisnu dan yang bertumpang 9 untuk Dewa 
Siwa. Hal ini dijumpai pada meru Kahyangan Tiga di mana Pura Desa 
punya lima tumpang, Pura Puseh tujuh tumpang dan Pura Dalem 
sembilan tumpang. 

2. Fungsi pedharman dijumpai pada Pura Besakih di mana ada pedharman 
dari raja dalem Waturenggong; di sana ada meru dengan 11 tumpang. 
Pura Taman Ayun juga sebagai pedharman raja Mengwi dan kerabat­
nya. 

Meru dapat berfungsi sebagai sthana para dewa atau sebagai pedharmaan 
rob suci, tetapi dapat pula berfungsi ganda untuk kedua-duanya. Yang 
penting dalam proses globalisasi masa yang akan datang, lokasi pura dan 
meru harus tetap disucikan, aturan adat harus dipegang teguh, sehingga 
fungsi meru dapat dipertahankan sebagai pemersatu spiritual bagi masya­
rakat Hindu ,Pha�a di Bali khususnya. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 39 



PIAGAM SULTAN AKHMAD NAJAMUDIN 

TAHUN 1764 DARI PALEMBANG 

P 
IAGAM-PIAGAM dari masa Kasultanan (mulai abad ke-17 M) di 

wilayah Nusantara yang berisi peraturan atau ketetapan hukum 

umumnya dipahatkan di atas -Iempeng tembaga atau dituliskan di 
atas lembaran kertas atau daun lontar. Bentuk dan jiwa piagam ini me­
rupakan kelanjutan tradisi pembuatan prasasti dari masa Jawa Kuna sejak 

abad ke-8 M. 

lsi piagam dari masa Kasultanan di Sumatera agak berbeda dengan isi 

prasasti dari masa Jawa Kuna. lsi prasasti umurnnya berkaitan dengan 
penetapan sebidang tanah atau desa untuk dijadikan sima (yakni sejenis 

tanah, tanah perdikan dalam masa Kasultanan di Jawa), yang dibebaskan 
dari sebagian pajak dan kewajiban tertentu yang dilengkapi dengan sege­

nap peraturan untuk melindunginya. Piagam Sultan Palembang ini hanya 

berisi peraturan umum tentang perkawinan, perdagangan, perbudakan, 
perkelahian, pencurian, sabung ayam, perjudian, kewajiban menanam 
sahang, yaitu merica atau !ada, dan lain-lain. 

Riwayat -

Piagam · Sukabumi ini pada 1984 dimiliki oleh keluarga Hanafi Gelar 
Dalom, �gaknya merupakan ahli waris Pangeran Mangku Hanom dari 
Desa Tanjung. Keluarga Hanafi bermukim di Desa Sukabumi, Kecamatan 

Banding Agung, Kabupaten Ogan Komering Ulu (OKU), Propinsi Suma­

tera Selatan. Selanjutnya nama desa itu oleh penulis dijadikan nama pia­
gam. 

Pada 1953 piagam ini pemah dilihat oleh p�neliti dari Lembaga Purbakala 
dan Peninggalan Nasional dan dilaporkan dalam majalah AMERTA No. 1 
Tahun 1954 yang diterbitkan oleh lembaga tersebut. Pada 1984 Saudara 

Machi Suhadi datang menemui keluarga Hanafi, memotret dan menelitinya 

kemudian menerbitkan hasil penelitiannya itu dalam kitab MONUMEN, 
karya persembahan untuk Prof. Dr. R. Soekmono, diterbitkan oleh Fakul­
tas Sastra Universitas Indonesia dalam Seri Penerbitan Ilmiah No. 11 

Edisi Khusus, Tahun 1990, Hal. 267 - 284; adapun tulisan di bawah ini 

Khasanah Budaya Nusantara IX 41 



adalah ikhtisarnya saja. Penulisan belum tahu apakah piagam itu masih 
disimpannya atau mungkin sudah dibawa ke Museum Negeri Balaputra­
dewa di Palembang. 

Deskripsi Piagam Sukabumi 

Piagam tembaga itu berukuran panjang 34,6 em, Iebar 22 em dan tebal 0,4 
em. Piagam ini pernah dilipat pada bagian tengahnya sehingga agak rusak 
dan sedikit menyulitkan saat dilakukan pembaeaan. Bidang piagam yang 
agak luas ini bertuliskan 13 baris aksara Jawa Tengahan, ditulis Tahun 
1690 Tarikh Jawa atau 1764 M dan berisi peraturan atau perundang­
undangan dari Kangjeng Sultan dan diberikan kepada Pangeran Mangku 
Hanom di Desa Tanjung. Perlu diketahui bahwa Kangjeng Sultan yang di­
maksud ialah Sultan Ratu Akhmad Najamudin yang memerintah di tahta 
Kasultanan Palembang antara 1756 - 1776. 

Aksara yang digunakan untuk menuliskan isi piagam ini bukan aksara 
Jawa Kuna dan bukan pula aksara Jawa Baru melainkan aksara Jawa 
Tengahan yang berkembang dalam kurun waktu abad ke 17 - 18 M. 
Aksara Jawa Tengahan ini merupakan bentuk peralihan dari yang kuna ke 
bentuk yang baru. Piagam dari Kasultanan Palembang ada pula yang di­
tuliskan dengan aksara Jawi, maksudnya aksara Arab - Melayu dan juga 
aksara lokal (aksara Reneong), seperti aksara Rejang, Lampung dan lain­
lain. 

Bahasa dan Istilah 

Pada piagam ini digunakan bahasa Jawa yang sedikit berbeda dengan ba­
hasa Jawa di daerah Yogyakarta dan Surakarta. Hal ini wajar karena ba­
hasa selalu bereampur dengan unsur lokal. Beberapa istilah dijumpai da­
lam piagam ini dan akan diuraikan seeukupnya sebagaimana dituturkan di 
bawah ini. 

1. Padang, yang dimaksud ialah terang atau jelas hukumnya; 
2. Katigawlasan, eara membayar utang menjadi 13 kali dari tiap utang 

bernilai 10. · 

42 

Jika waktunya lewat belum dibayar maka si pengutang ditagih tiga 
kalinya menjadi 39 dan dapat dijadikan kepada penguasa daerah, isti­
lahnya Prawatin. 

Pustaka Widata Budaya 



3. Judi sabung, istilah ini berhubungan dengan perjudian saat dilakukan 
sabungan ayam. Akibat yang timbul dari perjudian ini tidak dilayani 
oleh penguasa kasultanan karena judi dan sabung ayam sebagai per­
buatan harain. 

4. Hanggawih kebon sahang, istilah ini yang berisi kewajiban penduduk 
untuk menanam sahang atau merica. 

5. Hannekani humah bing wong, istilah ini untuk orang yang mendatangi 
rumah orang lain untuk berperkara, berkelahi atau melakukan pel1}bu­
nuhan. Jika yang luka atau terbunuh pihak pendatang maka hal ini 
tidak mehjadi urusan, tetapi jika korbannya pihak tuan rumah maka 
menjadi perkara. Jika tuan rumah hanya menderita luka maka si pen­
datang dikenai hukuman "patiban Jambi", artinya biaya pengobatan. 
Jika tuan rumah mati maka si pendatang dikenai hukuman "wangun", 
artinya hutang darah dibayar darah, maksudnya dikenai hukuman mati. 

6. Mondok ing nguma wong desa, artinya mondok di rumah orang desa. 
Hal ini dilarang karena membahayakan monopoli perdagangan dari 
pihak kasultanan. 

7. Wong desa halaki-rabi Ian wong Palembang, artinya orang desa kawin 
dengan orang Palembang, maksudnya keluarga kasultanan. Ini dilarang 
untuk menjaga kemumian darah dan larinya kekayaan ke pedesaan. 

8. Ngiwat, artinya mengamuk; orang yang mengamuk dikenai hukuman 
sesuai dengan stratifikasi sosialnya. 

I 

Piagam Sultan Akhmad Najamudin Tahun 1690 Jawa a tau 1764 M 

Khasanah Budaya Nusantara IX 43 



Teks dan Terjemahan 

Teks piagam ini cukup panjang dan dalam tempat ini hanya diberikan 
contoh dari baris pertama dan ke dua. 
1. Layang piyagem, Kangjeng Sultan kagaduhaken maring Pangeran 

Mangku Hanom, Desa Tanjung, hingkang pangandika : lamunnana 
wong Palembang hutang piyutang lanwong desa Ohutang pa; 

2. Padaning desa, Ian wus padang lawan prawatinne, mangka wennang 
prawatinne hiku hamicaranni. Lamunnora nahur kahitung dadai kar­
tigawlassan tutuk ping tiga munggah dadi . 

Terjemahan 

1 dan 2 : "Surat Piagam dari Kangjeng Sultan diberikan kepada Pangeran 
Mangku Hanom di Desa Tanjung. Adapun sabda beliau, apabila ada 
orang Palembang berhutang piutang dan orang desa berhutang pada se­
sama orang desa serta diketahui Prawatinnya (penghulu adat), Prawatin 
itu berkuasa untuk mengaturnya; jika orang tidak membayarnya maka 
utangnya dihitung (tiap sepuluh) menjadi tigabelas hingga tiga kali, naik 
menjadi ... ". 

Keadaan sosial budaya masa lampau kasultanan dapat diungkap antara 
lain melalui kajian terhadap piagam dan dokumen atau arsip dari masa 
kolonial. Dari majalah TBG periode 1989 - 1994 tercatat ada 12 piagam 
dari kasultanan Palembang; semua ini perlu mendapat perhatian para ahli 
sejarah budaya. Jati diri bangsa kita dewasa ini sebagian juga berakar 
pada masa lampau yang antara lain tertulis pada piagam-piagam tersebut. 
Kita bukan hanya pas if menjaga kelestariai)Ilya melainkan juga harus aktif 
mengkajinya untuk memperkuat pemahaman terhadap akar jati diri bang­
sa. 

44 Pustaka Widata Budaya 



MATA PANAH BERGERIGI DARI SITUS 

PEMANGKULAN BATUA, SULAWESI SELATAN 

B 
A TU merupakan bahan baku peralatan man usia yang mendomi­
nasi pada zaman prasejarah, maka zaman ini disebut juga zaman 
batu. Salah satu jenis alat batu yang biasa dipergunakan oleh 

manusia prasejarah adalah mata panah. Kehadiran alat tersebut pada 
suatu situs telah memberi indikasi adanya aktivitas perburuan hewan di 
masa lalu, sebab mata panah merupakan jenis alat atau senjata yang 
khusus dipakai untuk berburu binatang (baik hewan darat maupun hewan 
air). 

Kemahiran membuat alat batu jenis mata panah (khususnya yang ber­
gerigi) oleh para ahli diperkirakan telah ada sejak masa berburu tingkat 
lanjut (Mesolitik = zaman batu tengah), tetapi jenis mata panah pada masa 
tersebut masih menunjukkan teknologi yang sederhana. Menurut penaf­
siran para ahli, jenis mata panah bergerigi dibuat secara intensif dengan 
teknik pengeljaan yang lebih baik atau lebih teliti, barn ada pada masa 
Neolitik (zaman batu muda atau masa bercocok tanam) yang berlangsung 
sekitar 10.000 tahun yang lalu. Pada masa ini manusia sudah hidup me­
netap, bercocok tanam dan betemak, di samping berburu. 

Penelitian terhadap alat-alat batu termasuk jenis mata panah di Indonesia 
telah dilakukan oleh beberapa ahli, antara lain Firtz dan Paul Sarasin 
(1902), Stein Callenfels (1920 - 1938), A.A. Cense (1933), I.C. Glover 
(1970 - 1976), van Heekeren (1937 - 1972), von Heine Geldem (1920), 

D.J. Mulvaney dan R.P. Soejono (1970) dan lain-lain. Dari basil penelitian 
para ahli tersebut diketahui bahwa daerah penemuan yang terpenting di 

Indonesia sebagai sentra pembuatan alat batu jenis mata panah bergerigi 
adalah daerah Jawa Timur (Tuban, Sampung, Besuki, Bojonegoro dan 

Punung) serta Sulawesi Selatan. Kedua daerah sentra penemuan dan per­
sebaran mata panah tersebut masing-masing memiliki ciri yang berbeda, 
baik segi pengerjaan maupun segi bahan batu yang dipergunakan (lihat 
Poesponegoro dan kawan-kawan, 1984: 185 - 187, dalam Sejarah Nasio­
nal Indonesia 1). 

Khasanah Budaya Nusantara IX 45 



Ciri-ciri Mata Panah Sulawesi Selatan 

Mata panah bergerigi yang ditemukan di Sulawesi Selatan disebut juga 
Lancipan Maros (Maros Point). Istilah tersebut dilatarbelakangi oleh 
tempat atau daerah penemuan awal jenis mata panah bergerigi, yaitu di 
situs-situs gua prasejarah Maros (Goa Cakondo, Goa Karrasa, Goa 
Sarippa, Leang-leang, Goa Pattae, Goa Ululeba, Goa Balisao, dan lain­
lain) yang jumlahnya sangat banyak. Penelitian selanjutnya membuktikan 
bahwa temuan mata panah bergerigi tidak saja terdapat di daerah Maros, 
tetapi juga di goa-goa prasejarah di pegunungan kapur, Kabupaten 
Pangkep dan Bone, serta di Goa Sodong, Kabupaten Soppeng (lihat 
Heekeren, 1939 - 1957; Poesponegoro, 1984; 1987). Jenis mata panah 
bergerigi juga di-temukan di situs terbuka, seperti situs Kalumpang di 
Mamuju dan situs Batangmatasapo; Selayar. Khusus mata panah bergerigi 
dari Selayar, ditemukan oleh penulis pada 1988. 

Adapun ciri-ciri mata panah bergerigi yang ditemukan di Sulawesi Selatan 
umurnnya memperlihatkan bentuk segi tiga dengan sisi tajaman yang ber­
gerigi (pengerjaan dari dua arah yang berlawanan), bagian pantat atau 
dasar bersayap dan cekung (untuk penempatan gagang), penge�aan pada 
alatnya tidak secara menyeluruh, tetapi hanya pada bagian tajaman saja, 
bahan umumnya terbuat dari batu kalsedon dan kwarsa, serta memiliki 
ukuran panjang antara 2 - 4 em, Iebar bagian pantat atau dasar antara 1 -
2 em dan tebal antara 3 - 5 mm .  

Bentuk dan ciri-ciri mata panah dari Sulawesi Selatan ternyata memiliki 
persamaari dengan temuan mata panah di Jepang dan Manchuria (Cina). 
Oleh sebab itu sebagian para ahli arkeologi berpendapat bahwa teknologi 
pembuatan mata panah bergerigi yang ditemukan di Sulawesi Selatan telah 
mendapat pengaruh dari Jepang, sedangkan ahli arkeologi lainnya (Mulva­
ney dan Soejono) mengatakan persamaan mata panah tersebut sebaiknya 
dicari di daerah Australia Utara (lihat Mulvaney, D. J. dan Soejono, R. P., 
1970; Ibid, 1984 : 140). 

Kebudayaan tersebut yang pendukungnya hidup di dalam goa-goa dengan 
peralatan kerja, seperti mata panah bergerigi, serpih-bilah, mikrolit; alat 
dari tulang, alat-alat dari kerang, gerabah, dan seni lukis pada dinding goa, 
oleh para ahli disebut dengan istilah Budaya Toala. Istilah tersebut me-

46 Pustaka Widata Budaya 



ngacu pada hasil penelitian yang dilakukan oleh Firtz dan Paul Sarasin 
pada 1902 di daerah Maros. Dalam penelitian itu, mereka masih men­
jumpai orang-orang yang hidup dan menetap di dalam goa. Orang yang 
hidup dalam goa itu oleh masyarakat setempat disebut "Toala" (To = 
orang dan ala= hutan). Menurut Firtz dan Paul Sarasin orang Toala ke­
mungkinan keturunan orang Wedda yang ada di Ceylon karena tidak 
memiliki persamaan fisik dengan masyarakat Bugis yang bermukim di 
sekitar goa itu. Sedang W. A. Mijsberg (1941) berpendapat bahwa orang 
Toala memiliki persamaan jasmaniah dengan orang Bugis (Ibid, 1984 : 
140). 

Mata Panah Bea·gea·igi daa·i Situs Pamangkulan Batua 

Situs Pemangkulan Batua ada di Kecamatan Pallangga, Kabupaten Gowa 
atau berada kurang lebih 10 krn dari selatan lbukota Propinsi Sulawesi 
Selatan (Ujungpandang). Mata panah di situs tersebut ditemukan pada 
1987 oleh tim SSPHAP (South Sulawesi Prehistoric and Historical 
Archaeology Project) yang dipimpin oleh David Bulbeck seorang mahasis­
wa S3 dari ANU (Australia National University) ketika sedang melakukan 
survei di sekitar DAS Jeneberang. Mata panah dari situs Pamangkulan 
Batua, memiliki ciri-ciri yang sama dengan mata panah yang ditemukan di 
daerah lain di Sulawesi Selatan, hanya bahan batu di situs tersebut yang 
lebih bervariasi (lihat Laporan Penelitian Tim SSPHAP Tahun 1987 -
1990). 

Jika melihat keadaan, dan kondisi lingkungan di sekitar situs dan ciri-ciri 
temuan tersebut, maka penulis (yang juga sebagai salah satu anggota tim 
SSPHAP) beranggapan bahwa mata panah bergerigi yang ditemukan di 
situs Pamangkulan Batua kemungkinan berasal dari tempat lain atau 
mungkin merupakan tinggalan dari kegiatan perburuan manusia pra­
sejarah yang oemmkim di sekitar Maros. Dugaan ini berpatokan, selain di 
sekitar situs tidak ditemukan adanya bahan baku dan sisa pengeljaan alat 
batu tersebut, juga berdasarkan pendapat para ahli yang mengatakan 
bahwa areal perburuan manusia prasejarah kurang lebih 25 krn persegi, 
sedangkan jarak antara Maros dan Gowa kira-kira tidak lebih dari 30 krn 
(daerah yang berbatasan). 

Khasanah Budaya Nusantara IX 47 



Penemuan alat-alat batu jenis mata panah bergerigi di situs Pamangkulan 

Batua itu, telah menambah lagi pengetahuan kita tentang daerah per­

sebaran alat-alat mata panah bergerigi di Indonesia atau Sulawesi Selatan 

khususnya. Mengingat situs tersebut terbilang baru, sebaiknya diadakan 

penelitian secara detail dan seyogyanya situs tersebut segera di lindungi. 

Usaha semacam ini merupakan suatu langkah yang tepat agar benda­

benda eagar budaya dan situs arkeologi dapat bertahan atau lestari, yang 

tentunya di masa kini dan akan datang dapat disaksikan oleh generasi kita. 

48 Pustaka Widata Budaya 



MONUMEN DAN PATUNG DI JAKARA 

S 
ecara maknawi monumen berarti tugu peringatan berupa karya 
besar, sedangl an ratung merupakan perwujudan perasaan dan 
imajinasi manusia dalam mengungkapkan peristiwa sejarah ber­

bentuk karya seni. Seringkali keberadaan patung dikaitkan dengan peris-
ti�a sejarah, tokoh/individu, tempat maupun waktu tertentu. Peristiwa 
bersejarah tersebut banyak dibuat patung, selanjutnya disebut dengan mo­
numen. 

Monumen diciptakan untuk mengenang suatu peristiwa sebagai tanda jasa 
para pahlawan yang telah berjasa bagi bangsa dan negara, selanjutnya 
untuk diketahui, dikenang dan diwarisi oleh generasi penerus. Monumen 
dan patung yang biasanya berdiri megah di tempat-tempat umum menam­
bah semarak suasana kota, memperindah pertamanan dan menambah daya 
dukung kepariwisataan. Selain itu pembangunan monumen dan patung 
bertujuan untuk pembinaan generasi muda dan pembangunan kebudayaan 
nasional, khususnya dalam memajukan kegiatan-kegiatan kepariwisataan 
dan rekreasi masyarakat. 

Monumen dan patung yang ada di Jakarta sebagai karya seni yang berlatar 
belakang sejarah diantaranya Monumen Nasional (Monas), Monumen 
Proklamator Sukamo-Hatta, Monumen 19 September 1945, Tugu Peri­
ngatan Monumen Pancasia Sakti, Perjuangan Senen, Perjuangan Jatinega­
ra, Pemuda Membangun, Pembebasan Irian Barat dan Monumen Selamat 
Datang. 

Sedangkan patung-patung ·yang masuk dalam agenda Permuseuman Na­
sional sebagai bangunan bersejarah yang mempunyai nilai budaya di anta­
ranya Patung Ahmad Yani, Patung Gajah Mada, Diponegoro, Ismail Mar­
zuki, Chairil Anwar, M. H Thamrin, Abdul Halim Perdanakusuma, Sam 
Ratulangi, Patung Bahari dan Patung Pahlawan. Masing-masing monumen 
dan patung mempunyai Jatar belakang sejarah, tujuan dan nilai tersendiri 
dalam penciptaannya. Semua mengarah pada niai-nilai sejarah dan perj­
uangan nasional guna kemanfaatan bagi individu yang dicipta, nilai-nilai 
moralitas dan keteladanan bagi lingkungan serta bagi generasi penerus. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 49 



Monumen N asional (Monas) didirikan pada 17 Agustus 1961, terletak di 
tengah Lapangan Merdeka atau juga disebut dengan Lapangan Monas, 
Tugu ini melambangkan keperkasaan bangsa Indonesia dan mengilhami 
perjuangan bangsa sejak dahulu, sekarang dan masa yang akan datang. 
Selain itu, Tugu ini senantiasa menyambut "selamat datang kepada setiap 
orang yang memasuki Negara Repubik Indonesia ini. 

Begitu pula dengan monumen Proklamator Sukamo-Hatta yang dibangun 
pada 1974 sebagai peringatan Proklamasi 17 Agustus 1945. Pada manu­
men ini terdapat patung Bung Kama, Bung Hatta, Naskah Proklamasi dan 
prasasti peresmian. Pendirian monumen ini dimaksudkan sebagai ungkap­
an terima kasih dan rasa hormat kepada tokoh proklamator bangsa Indone­
sia. Selain itu, gagasan pembangunan monumen muncul saaf Presiden 
Suhartp meresmikan Gedung Joang 45 Tahun 1974 dan peresmian makam 
Bung Kama di Blitar Jawa Timur Tahun 1979. 

Sedangkan monumen 19 September 1945 dibangun dengan maksud me­
ngenang dan mengabdikan Rapat Ikada yang dipimpin oleh Presiden 
Sukamo, yang pada waktu itu merupakan gerakan politik untuk mema­
merkan kekuatan massa. Untuk memperingati hari tersebut Dewan Harian 
Daerah 45 mempunyai gagasan mendirikan Monumen dan rencana ter­
sebut disetujui oeh Gubemur DKI Jakarta pada waktu itu, R. Soeprapto. 
Pembangunan selesai 1 Februari 1988 dan diresmikan pada 20 Mei 1988 

oleh Gubemur DKI yang baru saat itu Wiyogo Atmodam1into. 

Begitu pula dengan Monumen Pancasila Sakti, diciptakan untuk menge­
nang peristiwa tragis Gerakan 30 September/PKI di Lubang Buaya, yang 
menyebabkan terbunuhnya tujuh Pahlawan Revolusi tersebut adalah Jen­
deral Ahmad Yani, Jenderal S. Parman, Jenderal Suprapto, Jenderal Suto­
yo, Jenderal M.T. Haryono, Jenderal Panjaitan dan Kapten P. Tendean. 
Selain itu, tujuan pendirian monumen untuk mentradisikan peringatan Hari 
Kesaktian Pancasila 1 Oktober dan membulatkan tekad generasi muda 
untuk meneruskan perjuangan bangsa dalam mempertahankan Pancasila. 
Pemyataan tersebut tersurat di tepi lubang sumur dalam cungkup, sebagai 
berikut : Cita-cita perjuangan kami untuk menegakkan kemumian Pan­
casila tidak mungkin dipatahkim hanya dengan mengubur kami di dalam 
sumur ini. Lubang Buaya, 1 Oktober 1965". 

50 Pus/aka Widata Budaya 



Sedangkan Monumen Perjuangan Senen pembuatannya dilatar belakangi 
oleh sejarah pertempuran Angkatan Pemuda Indonesia (API) dan Orga­
nisasi Pemuda Indonesia (OPI) yang merupakan bagian dari Komite Van 
Aksi Menteng 31, Kelompok pemuda inilah yang mempelopori perjuangan 
fisik selama pendaratan kapal Sekutu yang diboncengi oleh NICA pada 
Oktober 1945. Pertempuran terjadi di sekitar Hotel Taytung depan Stasiun 
Kereta Api Senen, Bungur, Tanah Tinggi, Pasar Gaplok, Jembatan Kra­
mat Pulo dan Medan Senen (sekarang Pasar Senen) serta di Jalan Kera­
mat. Para pejuang di sekitar daerah itu terkurung dan tertangkap. Selanjut­
nya penyerbuan NitA ke Markas Polisi Macao (sekarang Brimob) dan 
Kwitang ditujukan ke rumah Mr. Roem, hingga ia tertembak. 

Sarna halnya dengan Monumen Perjuangan Senen, Monumen Perjuangan 
Jatinegara merupakan visualisasi perjuangan rakyat Jakarta Timur umum­
nya dan Jatinegara pada khususnya. Rakyat tergabung dalam Pasukan 
Pemberontakan Rakyat Indonesia (PPRI) dipimpin oleh Haji Darip dan 
Bang Pi'i pemimpin pasukan khusus. Ide pembuatan patung diprakarsai 
oleh Gubernur DKI Jakarta pada waktu itu, Ali Sadikin sedang peresmian 
oleh Tjokropranolo pada Juni 1982. 

Selain monumen-monumen yang telah disebutkan, Monumen ASEAN 
(Association of South East Asian Nation) didirikan berdasai-kan Sidang 
Bangkok 8 Agustus 1967 dengan tujuan menjalin hubungan kerjasama 
yang baik di bidang non politik antar negara-negara Asia Tenggara. Se­
lanjutnya untuk menciptakan karya seni sebagai lambang solidaritas dan 
contoh keanekaragaman tradisi serta memberi kesempatan kepada para 
seniman bertukar pikiran antar rumpun ASEAN. Rumpun ini mengutama­
kan kemajuan bidang ekonomi, sosial dan budaya di antara negara Singa­
pura, Malaysia, Muangthai, Philipina, Brunai Darusallam dan Indonesia 
sebagai negara pelopor pendirian ASEAN. 

Sedangkan pembuatan Monumen Pirgantara merupakan gagasan Bung 
Karno di akhir masa pemerintahannya sekirar 1964-1965. Monuinen yang 
divisualisasikan dalam patung manusia angkasa Indonesia yang perkasa, 
gagah berani untuk menjelajah angkasa, sekaligus sebagai tonggak sejarah 
penerbangan Indonesia. Monumen Dirgantara berdiri di Bunderan Jalan 
Gatot Subroto. Letaknya sangat strategis yang merupakan pintu gerbang 
Jakarta Selatan dari Lapangan Terbang Internasional Halim Perdana-

Khasanah Budaya Nusantara IX 51 



kusuma di samping berdekatan dengan Markas Besar Angkatan Udara 
Repubik Indonesia. 

Hampir sama dengan penjelasan monumen sebelumnya, pendirian Manu­
men Pemuda Membangun digambarkan dalam bentuk seorang pemuda 
dengan semangat menyala-nyala membawa obor mengekspresikan gerak 
dari tokoh pemuda. Sedangkan obor secara filosofis bennakna penerangan 
hati yang gelap karena di tangan pemudalah terletak hari depan bangsa. 
Patung yang terletak di bunderan air mancur Senayan ini dibuat oleh tim 
patung yang tergabung dalam Biro "ISA" (lnsinyur Seniman Arsitektur), 
di bawah pimpinan Imam Supardi dan penanggungjawab Munir Pamun­
cak. Pembangunan di mulai Juli 1971 dan diresmikan Maret 1972. 

Sedangkan patung yang berdiri megah di tengah Lapangan Banteng mem­
visualisasikan perjuang bangsa Indonesia untuk membebaskan wilayah 
Irian Barat (sekarang Irian Jaya) dari belenggu penjajah Belanda. Bangun­
an tersebut dinamakan Monumen Pembebasan Irian Barat. Penempatan di 
Lapangan Banteng dianggap strategis, luas dan memenuhi persyaratan 
untuk sebuah patung yang tinggi. Ide pembuatan patung dari Bung Kamo, 
selanjutnya dibuat sketsanya oleh Henk Ngantung pada 1962 dan di­
resmikan oleh Bung Kamo pada 17 Agustus 1963. 

Tidak jauh berbeda dengan monumen-monumen yang berdiri megah di 
kota Jakarta, Monumen Selamat Datang yang terletak di Bunderan Hotel 
Indonesia mempunyai sejarah tersendiri. Monumen tersebut diciptakan 
untuk menyambut duta-duta olahraga. negara Asia. Jadi dibuat dalam 
rangka persiapan penyelenggaraan Asean Games IV di Jakarta 1962. Pe­
ristiwa ini sekaligus menunjukkan sikap bangsa Indonesia yang ramah dan 
siap menerima tamu-tamu asing dari berbagai negara. Hal ini merupakan 
awal dibukanya persahabatan yang bersifat intemasional dengan negara 
lain, khususnya dunia olahraga. 

Pemilihan lokasi patung berdasarkan pertimbangan bahwa Hotel Indonesia 
pada waktu itu merupakan pintu gerbang masuk kota Jakarta dan gerbang 
menuju gelanggang Senayan Jakarta. Patung divisualisasikan dalam ben­
tuk dua orang, laki-laki dan perempuan memberi tanda selamat datang 
dengan melambaikan tangan mereka. 

Demikian pula dengan patung-patung yang berdiri megah menghiasi 
lbukota Republik Indonesia, Patung Ahmad Yani, Gajah Mada, Dipone-

52 Pus/aka Widata Budaya 



goro, Ismail Marzuki, Chairil Anwar, M. H. Thamrin, Abdul Halim Per­

danakusuma dan Sam Ratulangi pada hakekatnya mempunyai kesamaan 
Jatar belakang pembuatan, yakni menghormati tokoh yang bersangkutan 

karena jasa dan perjuangan yang telah disumbangkan kepada bangsa dan 

negara. Selain itu memperkenalkan dan menyebarluaskan cita-cita dan ide 

tokoh masyarakat tersebut serta pengukuhan tanda yang mengikat tempat 

dan waktu, sebagai tonggak sejarah yang mengisahkan perjuangan pada 
zamannya. Semua ini agar diwarisi oleh generasi penerus dalam mencapai 

cita-cita pembangunan bangsa. 

Sedangkan Patung Bahari dan patung-patung pahlawan diciptakan sebagai 

simbol kepahlawanan dan jiwa bahari bangsa Indonesia. Secara filosofis 
menggambarkan kekuatan bangsa Indonesia sebagai bangsa yang kuat da­
lam kebaharian. 

·� 

!!:;I ; r 

!I 
Monumen Pancasila Sakti di Lubang Buaya, Jakarta Timur 

Khasanah Budaya Nusantara IX 53 



Upaya Pelestarian 

Keberadaan patung secara fisik terletak di tern pat -tern pat terbuka sehingga 
rawan terhadap gangguan, baik dari alam maupun lingkungan sosial, mi­

salnya tangan-tangan jahil. Gangguan alam sifatnya sangat rentan seperti 
cuaca dan iklim yang terlalu panas ataupun dingin. Sedangkan gangguan 
sosial berupa pengrusakan oleh manusia sebagai akibat kekurangan ma­
syarakat mengenai pentingnya benda-benda bersejarah. 

Untuk itu perlu upaya pelestarian secara intensive dan berkesinambungan 
melibatkan segenap unsur masyarakat. Bagaimanapun patung dan monu­
men yang ada di Jakarta bukan hanya tanggungjawab Dinas Pertamanan 
Pemda DKI, melainkan tanggungjawab seluruh bangsa Indonesia karena 
peninggalan bersejarah tersebut telah menjadi asset bangsa, yang harus di­
pelihara, dilestarikan dan dimanfaatkan untuk kepentingan umum. 

Upaya pelestarian bisa dikategorikan pada dua aspek, yaitu aspek fisik 
dan aspek sosial. Secara fisik perlunya peningkatan keahlian dalam pena­
nganan fisik patung atau monumen dengan melihat materi/bahan baku 
yang dipergunakan. Misalnya penanganan patung yang bahan bakunya 
perunggu dan logam, bahan ini sangat peka terhadap udara lembab, garam 
dan udara. 

Sedangkan aspek sosial dengan membangun kesadaran rnasyarakat untuk 
ikut memiliki, merawat dan meleStarikan agar keberadaaimya tetap bisa 
dilihat dan diwarisi oleh generasi mendatang. 

Upaya ini tidaklah mudah, namun jika bangsa 'Indonesia mempunyai tekad 
dan berprinsip bahwa sejarah masa lalu merupakan pijakan melangkah ke 
masa depan, tentu hal ini tidaklah sulit untuk diwujudkan. 

54 Pustaka Widata Budaya 



PRASASTI TAMIL DI SUMA TERA 

R 
aja Barus (sebelah utara kota Sibolga, wilayah Sumatera Utara) 
bemama Raja Sailan Mara Pangkat pada 1757 M menerima 
laporan penduduk bahwa di Lobu Tua (dekat Barus) ditemukan 

tiga batu b'ertulis, satu di antaranya berbentuk segi-enam dengan tinggi 83 
em, Iebar antara 22-�5 em. Dua batu lainnya lebih keeil dan dibawa ke 
Museum Nasional di Jakarta (no. D. 41 dan D. 42). Laporan ini kemudian 
dieatat dalam Notulen tahun 1873. Kemudian dalam Notulen tahun 1881, 
berdasarkan abklat yang dibuat oleh K.F. Holle, maka Prof. H. Kern 
menyatakan bahwa tiga prasasti itu ditulis dengan aksara dan

· 
bahasa 

Tamil (dari India Selatan). 

Abklat tiga prasasti itu kemudian dikirimkan kepada pakar bahasa Tamil 
bermana E. Hultzeh di Departemen Epigrafi dari Pemerintahan Inggris di 
India. Ada jawaban dari India menyatakan bahwa prasasti dengan nomor 
D. 42 itu berasal dari tahun 1010 Saka atau 1088 M dan dibuat oleh 
perserikatan dagang yang bemama Seribu Limaratus (lihat Notulen 1892 
dari tulisan K.A.Nilakarta Sastri 1932; "A Tamil Merehantguild in 
Sumatera", dalam TBG 72:314-327). Adapun prasasti no. D. 41 dan 
prasasti segi-enam tidak dibiearakan orang. Kesimpulan sementara yang 
dapat ditarik ialah bahwa pada abad 11 M di Sumatera Utara telah ada 
pengaruh bangsa Tamil. 

Salah satu prasasti Tamil 

Khasanah Budaya Nusantara IX 55 



Prasasti Tamil di Sumatera Barat 

Pengaruh bangsa Tamil temyata bukan hanya di wilayah pantai barat 

Pulau Sumatera karena dalam pemerintahan Raja Adityawarman ( 1343-

1375 M) pemah ditemukan sebuah prasasti beraksara Tamil di Bandar 

Bapahat (dekat Suroaso, Kabupaten Tanah Datar, Provinsi Sumatera 

Barat). Di suatu lereng bukit karang di Bandar Bapahat pemah dipahatkan 

dua prasasti pada dua bidang dinding karang sebelah kiri seluas 200 em x 

120 em ditulisi 10 baris aksara Pallawa-Jawa dengan bahasa Sanskerta; 
bidang sebelah kanan yang luasnya sebanding, ditulisi 13 baris aksara 

Tamil Grantha, juga dengan bahasa Sanskerta. 

Menurut basil kajian para ahli, isi kedua prasasti itu sama; satu prasasti 
ditujukan kepada masyarakat yang menguasai aksara Pallawa Jawa, 

sedangkan prasasti lainnya ditujukan kepada masyarakat Tamil yang 

hanya menguasai aksara Tamil-Grantha. Kesimpulan lain yang dapat 

ditarik ialah bahwa suku-suku bangsa yang berada di dalam wilayah ke­

kuasaan Raja Adityawarman ada warga Tamilnya dengan jumlah yang 

besar sehingga raja perlu membuat maklumat atau keputusan dalam 

aksara Tamil. Selain itu Adityawarman telah mengeluarkan prasasti batu 

sekitar 20 buah yang tersebar di daerah Sumatera Barat dan Jawa yang 

umurnnya dituliskan dengan bahasa Sanskerta. 

Prasasti :ramil di Aceh 

Pada 1990 di halaman suatu surau di Neusu Aeeh di Kota Bandar Aceh 

terdapat sebuah batu berbentuk pilar segi-enam dan temyata pada batu 

tersebut terkandung goresan aksara yang sudah aus. Prasasti berbentuk 

pilar ini berukuran tinggi 179 em Iebar 76 em dan tebal 36 em. Jumlah 
tulisan yang tampak padat satu sisi ada 28 baris. Menurut de Casparis 
(ahli epigrafi bangsa Belanda) tulisan prasasti Neusu Aeeh berasal dari 

abad 11 M berbahasa Tamil. Pendapat ini juga sesuai dengan keterangan 

ahli kebudayaan India Dr. Nagaraju dari Universitas Heiderabad, India 

dan keterangan ahli epigrafi almarhum Boechari. 

Teks prasasti Tamil dari Aeeh ini belum diketahui isinya karena belum 
ada pakar aksara dan bahasa Tamil Kuna di Indonesia. Usaha meminta 

pertolongan ke Universitas Hetderabad dengan mengirirnkan fotonya juga 
belum berhasil. Mungkin karena kesulitan komunikasi. 

56 Pustaka Wisata Budaya 



Raja Chola dan Sumatera 

Hubungan dagang antara Indonesia dengan India sudah lama berlangsung. 
Indikasi ini antara lain tampak. dengan masuknya suku-suku bangsa dari 
India ke Pulau Jawa. Prasasti Kuti bertahun 840 M sudah menyebut 
adanya beberapa suku bangsa dari India. Mereka itu adalah Kling, 

Haryya, Singha, Gola:, Cwalika, Malyala dan Karnnake (lihat Himansu 
Bhusan Sarkar : Corpus of the Incriptions of Java, Vol. I, 1972, 
Calcutta). Jadi tidak mengherankan bahwa pada abad 11 M raja-raja 
Chola yang berbahasa Tamil dalam rangka perebutan wiilayah kekuasaan 
dagang pernah menyerang wilayah Sriwijaya dan Kerajaan Pane. Dinasti 
Chola yang ke-5 bernama Rajendra Uttama Chola alias Rajendra I 

(memerintah 1012-1042 M) pernah menyerang wilayah Kedah di jazirah 
Malaka yang saat itu menjadi jajahan Sriwijaya. Serangan itu teljadi tahun 
1023/1024 dan dicatat dalam prasasti batu Tanjore tahun 1030 M yang 
berisi peringatan atas pendirian sebuah candi bernama Rajarajeswaram 

di Tanjore (lihat H. H. Dodwell : The Cambridge Shorter History of India, 
Cambridge 1934 : 294). 

Rajendra Uttama Chola diganti berturut-turut oleh empat raja dalam 
selang waktu hanya 10 tahunan. Dinasti ·yang ke-9 bernama Kulottungga 

(1070-1112 M). Dalam periode inilah Serikat Dagang Tamil mengeluar­
kan prasasti yang diletakkan di Lobu :Tua, dekat Barus, yang bertarikh 
1088 M. Mungkin vula prasasti Neuse Aceh dikeluarkan dalam masa 
pemerintahan Raja Kulottungga. 

Pengamh Budaya Tamil 

Setiap kedatangan suku bangsa lain dalam tempo yang panjang selalu 
timbul pengaruh di tempat suku-suku itu bercampur. Pengaruh budaya 
Tamil yang tcrbanyak mungkin ada di wilayah Sumatera Utara. Wujud 
fisik seperti badan, kepala, muka atau rambut tampak pada beberapa suku 
Aceh, Gayo, Batak dan Melayu. Pengaruh bahasa Tamil tampak di daerah 
Batak Karo; di sana ditemukan 175 kata-kata Tamil (lihat McKinnon: 
"New Light on the Indianization of the Karo batak", dalam Cultures and 

Societies of North Sumatera, band 19, 1987: 81-110, Berlin. 

Pada masyarakat Sembiring Singombak dijumpai nama-nama Tamil yaitu: 
Colia, Pandya, Meliala, Depari, Muham, Perlawi dan Tukham. Di 

Khasanah Budaya Nusantara IX 57 



Kota Cina di tepi ko� Medan ditemukan dua area Buddha duduk bergaya 

Chola. McKinnon menduga bahwa situs Kota Cina dibangun oleh kelom­

pok serikat dagang Ainnurruvar (Serikat Lima Ratus) yang bergabung 

dengan organisasi Virabananju-dharma (Jaw of the noble merchant). 

Sementara itu seni pahat pada bangunan rumah Batak Karo selalu di­

jumpai motif singa, kuda dan cicak, yang juga ciri khas kesenian India 

Selatan (Jihat McKinnon, sda). 

SEMUA kajian prasasti, bahasa, adat, arsitektur, skulptur dan lain-lain 

akan bermuara pada satu titik, yaitu menemukan nilai-nilai luhur tinggalan-.. 

nenek moyang. Kajian semacam ini akan berlangsung sepanjang generasi 

sehingga semua tinggalan kuna tersebut mau tidak mau harus kita jaga 

kelestariannya. 

58 
Pustaka Wisata B-udaya 



PULA U ONRUST DI TEL UK JAKARTA : 

RIW A YA TMU DULU DAN NASIBMU KINI 

G 
UGUSAN pulau yang terletak di Teluk Jakarta atau lebih 
dikenal dengan Pulau Seribu boleh dibilang tidak asing lagi bagi 
masyarakat Jakarta dan sekitamya. Selain menjadi tujuan wi­
sata, _juga menjadi permukiman nelayan, di balik itu, temyata 

salah satu dari pulau di Teluk Jakarta memilik aspek sejarilh yang tidak 
temilai, pulau tersebut dikenal dengan Pulau Kapal atau Pulau Onrust. 

Penamaan ini dilatar belakangi oleh keadaan pulau itu sekitar abad ke-17 -
18 M yang selalu ramai dan sibuk dikunjungi kapal-kapal dagang, khusus­
nya kapal dagang VOC, sehingga penduduk di sekitar Teluk Jakarta 
menamai Pulau Kapal sedangkan orang Belanda menyebutnya Onrust 

(bahasa Belanda berarti sibuk atau tanpa instirahat). Selain Pulau Onrust 
yang memiliki Jatar sejarah dalam masa pendudukan Belanda di Batavia, 
juga beberapa pulau di Teluk Jakarta yang memiliki Jatar sejarah yang 
menarik, antara lain Pulau Sakit, Kelor dan Pulau Cipir. Dari keseluruhan 
pulau tersebut, Pulau Onrustlah yang paling bersejarah dan memiliki 
posisi penting pada abad ke-17 - 18 M. 

Peta Batavia dan letak Pulau On rust a bad 1 7-18 M 

Letak Pulau Onrust sangat dekat dengan pantai Jakarta (kurang lebih 14 
Km) dengan posisi pada kordinat 106 derajat 44,0' Bujur Timur dan 6 
derajat 02,3' Lintang Selatan. Untuk mencapai Jokasi atau situs Pulau 

Khasanah Budaya Nusantara IX 59 



Onrust sangat mudah, sebab ada beberapa pelabuhan laut yang dapat 
mengantar penumpang ke pulau tersebut, yakni Muara Angke, Muara 
Kamal, Ancol, Pasar Ikan, Tanjung Priuk dan lain-lain (lihat Candrian, 
1991:5-9 dalam "Onrust" Pulau tanpa istirahat yang telah istirahat). 

Sebelum dikuasai Belanda 

-Pulau Onrust atau Pulau Kapal ratusan tahun yang silam (sekitar ke-17 -
18 M) memiliki peran yang amat berarti dalam perhubungan laut di sekitar 
teluk Jakarta. Sebelum pulau Onrust dijadikan basis pertahanan dan 
perdagangan oleh Kompeni Belanda, pulau Onrust memang menjadi 
tempat persinggahan atau transit kapal-kapal dagang bahkan pulau ter­
sebut sering dijadikan sebagai tempat bongkar barang dagangan dan 
tempat pembuatan serta perbaikan kapal. Selain itu, pulau ini pernah 
menjadi tempat peristirahatan keluarga raja-raja Banten. Kondisi yang 
demikian, menyebabkan pulau tersebut sempat menjadi sengketa antara 
Kerajaan Banten dan Jayakarta. Kedua kerajaan itu masing-masing 
mengklaim Pulau Onrust sebagai bagian dari daerah kekuasaannya. Kera­
jaan Banten menganggap seluruh Kepulauan Seribu adalah termasuk 
teritorial kekuasaannya, dan Kerajaan Jayakarta menganggap pulau itu 
dekat dengan Jakarta. Akibatnya kedua kerajaan ini sering bertindak 
sendiri -sendiri (lb id, 1991 hal II). 

Setelah dikuasai Belanda 

Penguasaan Pulau Onrust oleh Pemerintah Hindia Belanda, bermula ketika 
kongsi dagangnya ((VOC) tidak dapat menguasai atau · memonopoli 
perdagangan di Banten. Selanjutnya Belanda.memutuskan Jakarta sebagai 
tempat usaha perdagangannya. Untuk melancarkan politik dagang VOC 
itu, maka pemerintah Hindia Belanda pada tahun 161 0 yang diwakili oleh 
L'Helmit meminta kepada Pangeran Jayakarta agar salah satu pulau di 
Teluk Jakarta dapat dikuasai. Melalui perjanjian dan persetujuan Pangeran 
Jayakarta dipilihlah Pulau Onrust. Selain posisinya sangat strategis, juga 
pulau ini sudah dikenal oleh Belanda. 

Lima tahun setelah perjanjian penguasaan Pulau Onrust barulah Peme­
rintah Hindia Bclanda mulai mendirikan galangan kapal dan gudang kecil. 
Akibat sering terjadi ancan1an dan gangguan dari Kerajaan Banten dan 
Inggris, maka Belanda pada 1656 membangun benteng pertahanan yang 

60 Pustaka Wisata Budaya 



terbuat dari bahan bata dan karang dengan ukuran kecil (hanya memiliki 
dua bastion di bagian depan). Selanjutnya pada 1671 benteng tersebut di­
perbe�ar menjadi persegi lima yang masing-masing sudutnya mempunyai 
bastion (bagian sudut yang bulat dari sebuah benteng yang berfungsi se­
bagai tempat mengintai musuh). Perluasan tersebut dilatarbelakangi oleh 
bertambahnya ancaman Belanda dari pihak Perancis di bawah kekuasaan 
Francois Caron (lihat Dirman Surachmat, 1983 dalam PTA III). 

Untuk m�lancarkan kegiatan di Pulau Onrust salah seorang perwira VOC, 
Jan Pieterzoon Coen. menginginkan adanya koloni, maka dikirimlah budak 
sewaan dan .budak Kompeni, serta keluarga Cina untuk menetap dan 
bekerja di pulau tersebut. Bertambahnya tenaga kerja di pulau itu, maka 
pada 1656 Belanda mendirikan beberapa sarana dan prasarana, seperti 
gudang (logistik, senjata dan amunisi), rumah sakit, pelabuhan, gereja, 
bengkel, kolam air dan dua kincir angin untuk menunjang penggergajian 
kayu (lihat Candrian, 1991 : 12). 

Onrust bea·kecamuk 

Akibat terjadinya perang di Eropa tahun 1795, kedudukan Belanda di 
Batavia semakin tak menentu. Ditambah lagi armada Inggris dibawah 
pimpinan H.L. BaH tahun 1800 melakukan pengepungan terhadap Ba­
tavia. Serangan dan blokade Inggris tersebut menyebabkan bangunan di 
Pulau Onrust hancur berantakan. Akibat kehancuran itu, maka pihak 
Belanda kembali membangun Pulau Onrust, yakni pada 1806-1810. 

Bangunan-bangunan itu lagi-lagi dihancurkan oleh serangan Inggris. Ke­
tika Inggris sudah menguasai Batavia pada 1810, bangunan yang han cur 
diperbaharui kembali untuk kepentingan pihak Inggris sampai Inggris 
angkat kaki dari Indonesia tahun 1816 (Ibid, 1991 : 16). 

Onrust pasca perang 

Perhatian kembali terhadap Pulau Onrust dimulai tahun 1827 setelah 
Gubemur Jenderal G.A. Baron Van der Capellen menjadi penguasa Kom-

. peni di Batavia dengan mengirim pekerja yang terdiri dari orang-orang 
pribumi, orang Cina dan tahanan untuk membangun beberapa sarana dan 
prasarana di Pulau Onrust. Pembangunan diawali dengan mendirikan dok 
terapung tahun 1848 untuk kepentingan perbaikan kapal di !aut. Adanya 
prasarana tersebnt menyebabkan Pulau Onrust kembali ramai dikunjungi, 

· Khasanah Budaya Nusantara IX 61 



tetapi dibangunnya pelabuhan Tanjung Priok pada 1883 menjadikan Pulau 
Onrust tidak lagi memiliiki peran dan fungsi yang penting. Selanjutnya 
pada 1905 di Pulau tersebut didirikan pula sebuah stasiun cuaca, dan 
kemudian Pulau Onrust pada 1911 dialihfungsikan sebagai karantina haji 
pada 1933- 1940 menjadi tempat para tawanan perang dan pemberontak. 

Pada masa pendudukan Jepang di Batavia 1942, Pulau Onrust tidak lagi 
diperhitungkan atau dianggap penting, sebab pulau tersebut sering menjadi 
sasaran serangan pesawat tempur, sehingga hanya difungsikan sebagai 
penjara kecil untuk penjahat kriminal kelas berat. Selanjutnya pada masa 
kemerdekaan (sekitar tahun 1960) Pulau Onrust difungsikan sebagai 
rumah sakit karantina bagi penderita penyakit-penyakit menular yang 
sekarang berlokasi di pos VII pelabuhan Tanjung Priuk {Ibid. 1991 : 17). 

Tinggalan ar·keologi di Pulau Onrust 

Peninggalan sejarah di situs Pulau Onrust, sudah sering diekspos, baik me­
lalui seminar-seminar maupun melalui media cetak dan elektronik bahkan 
tim arkeologi dari Dinas Museum dan Sejarah DKI Jakarta bekeljasama 
dengan Dit. P3SP (sekarang Ditlinbinjarah) telah mengadakan penelitian 
arkeologi (berupa survei dan ekskavasi). Dari penggalian arkeologi yang 
dilakukan berhasil ditemukan sisa-sisa reruntuhan bangunan dari bahan 
bata yang diperkirakan sebagai pondasi benteng (dengan ukuran panjang 
20 - 26 meter, Iebar 12,5 meter, dan tebalnya 5 meter) dan pondasi kincir 
angin (uk�ran setiap sisinya 5,3 meter, dan tebal 1,25 meter) yang pemah 
dibangun oleh Belanda. Selain temuan tersebut dalam penggalian itu, juga 
ditemukan beberapa pecahan keramik asing (Cina, Jepang, Eropa, Arab, 
dan keramik lokal), gerabah lokal dan fragmen besi (lihat Dirman 
Surachmat, 1983, dalam PTA III; Abu Ridho, 1977 dalam PTA 1). 

Hasil penelitian ini memberi dorongan pihak Dinas Museum dan Sejarah 
DKI untuk merekonstruksi (membangun kembali) sisa dari bangunan 
sejarah tersebut. Tujuan rekonstruksi ini adalah menjadikan Pulau Onrust 
sebagai museum udara terbuka dan taman arkeologi, agar nantinya ting­
galan sejarah Pulau Onrust dapat diketahui dan dimengerti oleh masya­
rakat luas. Walaupun usaha tersebut tercetus sekitar 10 tahun lalu, namun 
realisasinya belum juga terwujud. Oleh sebab itu tulisan ini, selain ber­
tujuan untuk mengulas kembali tentang peran Pulau Onrust sekitar abad 

62 Pustaka Wisata Budaya 



ke-17 - 18 M, juga menghimbau kepada pihak yang berwenang agar 
senantiasa melanjutkan rencana-rencana yang pemah ada. 

Pulau Onrust sangat berpotensi untuk dikembangkan, selain memiliki Jatar 
sejarah yang sangat penting dan menarik, juga di situs ini masih ada sisa 
bangunan peninggalan Jepang dan makam kuno. Selain itu letak pulau 
tersebut cukup strategis bagi pengembangan dunia pariwisataan Kota 
Jakarta dan pariwisata Indonesia secara menyeluruh. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 63 



SASTRA PARWA DARI DHARMAWANGSA TEGUH 

ABAD 10M BERUPA MAHABHARATA 

K 
AJIAN mengenai sastra parwa ini · telah dilakukan oleh J. 
Gonda, H. Kern, P.J. Zoetmulder dan R. Budiasih. Tulisan ini 
diangkat dari makalah yang ditulis dari Budiasih dalam Per­
temuan Ilmiah Arkeologi II tahun 1980, terbit tahun 1982, 

halaman 347-360 ditambah dengan bahan-bahan dari Ensiklopedia 

Wayang Purwa dan kitab Kalangwan karangan P.J. Zoetrnulder, 1974. 

Istilah sastra parwa dikenalkan oleh Zoetrnulder dalam kitab Kalangwan, 

1974 halaman 68. Yang dimaksud di sini ialah bagian-bagian dari kitab 

Mahabharata Sansekerta (bentuk puisi sebanyak 100.000 sloka) dari 

India yang terdiri atas 18 jilid (lihat Mac Donell, 1971 : A History of 

Sanskrit Literature, P.241) yang disadur ke dalam bahasa Jawa Kuna 
dalam bentuk prosa oleh pujangga-pujangga Jawa dalam masa pemerin­
tahan Raja Dharmawangsa Teguh (992- 1017 M). Dalam saduran ini ada 
juga kutipan petunjuk tempat asal saduran tersebut. 

Kitab epos (cerita kepahlawanan) Mahabharata, yang berarti keluarga 

besar Bharata, ditulis oleh Wyasa atau Byasa dan di Jawa dikenal dengan 
nama Abiyasa atau Kresna Dwipayasa. Sekaligus Kresna Wyasa juga 
menjadi �ikal bakal keluarga Pandawa dan Kaurawa karena dari perka­
winannya dengan tiga isteri, masing-masing isterinya melahirkan Widura 
(dari Dewi Datri), Pandu (dari Dewi Ambiki) dan Drestarastra (dari Dewi 
Ambika). 

lsi Mahabha.·ata 

Drestarastra yang buta, sebagai anak tertua seharusnya menjadi raja 
Hastinapura (artinya : kota gajah). Ia kawin dengan Dewi Gendari dan 
mempunyai 99 anak laki-laki dan satu anak perempuan bemama Dursia­
wati. Karena buta maka Pandulah yang diangkat menjadi raja Hastina­
pura. Pandu kawin dengan Dewi Kunti dan mempunyai lima anak, yaitu 
Yudhistiira, Bhima, Arjuna, Nakula dan Sahadewa. Raja Pandu mati 
muda, anak-anaknya belum dewasa sehingga tidak dapat diangkat menjadi 
raja. Sebagai walinya maka- Kuru (uwaknya) diangkat menjadi raja. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 
65 



Pandawa disingkirkan ke hutan selama 12 talmn akibat taruhan perjudian 
yang curang. Dalam perjudian itu Dewi Drupadi, isteri Yudhistira diper­
malukan oleh Arya Durs:l.Sana (pihak Kaurawa) hingga rambutnya terurai. 
Ia bersumpah bahwa ia baru akan menyanggul rambutnya lagi apabila 
telah dicuci dengan darah Dursasana. Tahun ke-13 Pandawa menyamar ke 

· negara Wirata. Kemudian Pandawa yang sudah dewasa itu menuntut hak 
untuk duduk sebagai raja Hastinapura. Tuntutannya ditolak oleh Kaurawa 
dan terjadilah perang yang disebut Bharatayudha. Pada akhir perang, 
Pandawa menang dan Yudhistira diangkat menajdi raja di Hastinapura. 

Sebagai kisah Mahabharata bersifat historis, misalnya kota Hastinapura 
itu ada, puing-puingnya ditemukan oleh para ahli purbakala di lembah 
hulu Sungai Gangga, 90 km timur !aut kota New Delhi (lihat Dawson, 
1968: A Ckassical Dictionary ofHindu Mythology: 184). 

Sastra Parwa Jawa Kuna 

Naskah sastra parwa ini ditulis di atas daun lontar (disebut juga kropak). 
Dari 18 jilid mestinya semuanya sudah disadur, tetapi kropak yang sampai 
ke tangan kita hanya delapan jilid, yaitu Adiparwa {pertama), Wiratapar­

wa (ketiga), Udyogaparwa (kelima), Bhismaparwa (keenam), Asrama­

wasaparwa (kelimabelas), Mosalaparwa (keenambelas), Prasthani kapar-
' 

wa ( ketujuhbelas) dan Swargaro-hanaparwa (ke delapan belas). 

Parwa-parwa Jawa Kuna ini istimewa karena nama Raja Dharmawangsa 
Teguh, yang dikenal sebagai penjelmaan Dewa Wisnu dan Siwa, disebut­
kan di dalam tiga naskah, yaitu Adiparwa, Wirataparwa dan Bhisma­

parwa. Dalam Wiraparwa ada tambahan dialog sang pujangga dengan 
sang raja disertai tanggal penyaduran, dimulai tanggal 14 Oktober 996 dan 
selesai tanggal 12 November 996 (pertanggalan Jawa Kuna ini sudah 
dikonversikan ke pertanggalan nasional). 

lsi Parwa Jawa Kuna 

I. Adiparwa mengisahkan raja Janamejaya menyelenggarakan korban 
ular untuk menghormati almarhum ayahnya, raja Parikesit, yang mati 
digigit ular Taksaka. Dalam upacara ini Resi Waisampayana mence­
ritakan kisah permusuhan Pandawa dan Kaurawa. Di sini disisipkan 
cerita garuda membebaskan ibunya, Winata, dari perbudakan Kadru 

66 Pustaka Wisata Budaya 



dengan mencuri air Amerta. Akhimya hutan Khandawa terbakar. 
Dewa :A.gni dibantu Kresna dan Arjuna memadamkan api. 

2. Wirataparwa mengisahkan penyamaran keluarga Pandawa pada 
tahun ke-13 kepada raja Matsyapati di kerajaan Wirata. Wirata di­
musuhi dan diserang oleh Kaurawa, Pandawa membantu Wirata 
hingga menang. Dewi Uttari, puteri Matsyapati dikawinkan dengan 
Abimanyu, anak Arjuna. 

3. Udyogaparwa mengisahkan persiapan perang antara Pandawa 
dengan Kaurawa. Usaha damai dengan menghilangkan perbedaan 
serta imbalan benda semuanya gaga!. Hanya ada jalan penyelesaian 
dengan danda, artinya kekerasan fisik. Dalam bagian ini Bhisma tak 
mau berperang jika Kama (dari Kaurawa) hadir. 

4. Bhismaparwa mengisahkan Bhisma kena panah Srikandi, adik Dewi 
Drupadi (isteri Yudhistira) yang belajar memanah kepada Arjuna. 
Sebelum rnati, Bhisma memberi nasihat kepada Pandawa dan 
Kaurawa. Ajaran yang disebut Bhagawadgita ada di bagian ini yang 
berisi dialog Kresna dengan Arjuna sebelum Arjuna terjun dalam 
kancah peperangan melawan Kama, saudara sepupupya. 

5. Asramawasaparwa mengisahkan Drestarastra bersedih hati karena 
semua anaknya gugur. Ia tinggal dengan Yudhistira, tetapi tidak 
cocok dengan Bhima. Lalu Drestarastra bertapa ke hutan ditemani 
oleh Gandhari (isterinya), Widura (saudara) dan Kunti {ipamya). 

6. Mosalaparwa berkisah tentang keluarga Yadu yang terdiri atas 
Kresna dan Baladewa telah musnah. Ada Resi datang ke Yadawa, 
tapi diejek oleh rakyat. Sang Resi marah lalu mengutuk agar Samba 
(laki-laki) nanti beranak �ebuah gada yang akan menghancurkan 
rakyat Yadawa. Kresna mati, Bajra diangkat jadi raja Yadawa. 

7. Prasthanikaparwa berkisah tentang keluarga Yadawa terkena mala­
petaka, lalu Yudhistira mengadakan upacara korban bagi semua 
orang yang telah gugur. Ia menobatkan Parikesit menjadi raja Has­
tinapu_ra lalu bersama Pandawa lainnya dan Drupadi menuju Gunung 
Himalaya. Dalam perjalanan semua mati kecuali Yudhistira dan se­
ekor anjingnya. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 67 



8. Swargarohanaparwa menceritakan Yudhistira dan anjingnya tinggal 
di sorga lalu mendengar bahwa keluarga Pandawa lainnya ditempat­

kan di neraka. Yudhistira dan anjingnya menuju neraka dan memaksa 

kepada dewa agar ia dapat tinggal di neraka bersama saudara-sauda­

ranya. Mendadak neraka itu diubah menjadi sorga, sedangkan anjing­

nya menjelma menjadi Dewa Dharma. 

KEHADIRAN sastra parwa Jawa Kuna dari masa Dharmawangsa Teguh 
ini diteruskan oleh raja-raja berikutnya dengan cara lain, yakni sadurannya 

dalam bentuk puisi. Karya sastra Jawa Kuna ini banyak sekali jumlahnya 
sejak zaman Airlangga hingga akhir zaman Majapahit di abad 15M. 

Dalam kajian terhadap hasil sastra di samping nilai estetikanya, juga perlu 
diperhatikan nilai filosofis yang berkaitan dengan keluhuran budi yang 

dapat memperkuat jatidiri bangsa. Perkenalan dengan sastra parwa ini 

ibarat membuka pintu gapura lebih Iebar bagi peminat dan pecinta kebu­

dayaan khususnya dan pecinta bangsa pada umurnnya. 

68 Pustaka Wisata Budaya 



ARCA MEGALITIK BERWAJAH MONYET DI MAMUJU, 

SULAWESI SELATAN 

P 
ERIODE prasejarah Sulawesi Selatan ditandai oleh satu tradisi 

yang disebut Megalitik (lithos : batu, mega : besar atau tradisi 
batu besar). Sekalipun tradisi ini disebut dengan tradisi batu bear, 

tetapi tidak selamanya meninggalkan monumen dari batu besar, terkadang 
batu berukuran kecil juga di pergunakan, bahkan benda dari bahan lain 
juga di manfaatkan, misalnya benda dari kayu dan tanah. Yang sangat 

menonjol dan menjadi ciri tradisi Megalitik adalah kepercayaan atau pe­
mujaan arwah leluhur (anceslor worship) yang umumnya diwujudkan 
dalam bentuk batu-batu besar. Tradisi ini sampai sekarang masih berlanjut 
dan berkembang di berbagai daerah, antara lain di Irian, Toraja, Batak, 
Nias dan sebagainya. Tradisi tersebut oleh para ahli arkeologi diperkira­
kan berkembang di Daratan Asia antara masa Neolitik (masa di mana 
manusia sudah hidup menetap dan bercocok tanam) dan masa Paleome­

talik ( disebut juga masa logam masa ini ditandai oleh kemahiran manusia 
membuat alat-alat dari logam), yaitu sekitar 2500- 1500 SM. 

Penelitian arkcologi yang dilakukan di Sulawesi Selatan, khususnya ber­
kenaan dengan peninggalan tradisi Megalitik telah berhasil menguak ra­
gam dan. persebarannya. Jenis peninggalan dari tradisi tersebut, ialah 
menhir, batu bergores, batu dakon, lumpang batu, altar, area dan lain­
lain. Khusus temuan area yang memiliki unsur megalitik ditemukan di be­
berapa daerah, seperti Toraja (Kete, Lemo, Loko, Mata, Londa, Mang­
kepe, Suaya). Jeneponto, Polmas dan Mamuju, Temuan yang sama di­
temukan pula di daerah lain di Nusantara seperti, Jawa, Bali, sumatera, 
NIT, Sulawesi Tengah, Kalimantan dan sebagainya. Ciri-ciri area ter­
sebut, yaitu memiliki penggarapan yang sangat sederhana atau kasar, 
bentuknya kaku, tanpa hiasan atau atribut, wajah berkesan primitif (lihat 
Khadijah, 1990 : Skripsi; Rumbi, 1977:PIA 1). 

Riwayat Penemuan A•·ca 

Tiga area batu ini ditemukan secara tidak sengaja oleh seorang penduduk 
Kampung Da;-·anggina, Kecamatan Tapalang, Kabupaten Mamuju pada 

Khasanah Budaya Nusantara IX 69 



1988. Lokasi penemuan area terletak di daerah pantai, kurang lebih 20 krn 

selatan Ibukota Kabupaten Mamuju atau berada kurang lebih 415 krn 

utara Ibukota Sulawesi Selatan (Ujungpandang). 

Ketiga area ini sudah ditangani oleh Suaka Peninggalan Sejarah dan 

Purbakala, Propinsi Sulawesi Selatan dan Tenggara, kemudian disimpan 

di kantor BRI Kabupaten Marnuju, Masing-masing di beri nomor regis­

trasi 2836, 2837, 2838. Selain ketiga area ini, di Kabupaten Mamuju juga 

pemah ditemukan sebuah area Budha berlanggam Amarawati (seni area 

yang berkembang di India Selatan antara abad 2 - 5 M). Area tersebut 

merupakan area Budha tertua yang ditemukan di Indonesia (baea Jan 

Fontein, dalam Amerta I) dan sekarang disimpan di Museum Nasional, 

Jakarta dengan nomor iventaris 6057. 

ldentifikasi Area 

Penelitian yang dilakukan oleh SPSP Ujungpandang berhasil mengiden­

tifikasi area-area batu dari Mamuju tersebut; area-area itu memiliki eiri 

ikonografis sebagai area Magelitik atau area tipe Polinesia. Ketiga area 

ini terbuat dari jenis batuan beku dan memiliki roman muka yan kekar 

menyerupai monyet, begitu pula bentuk rahangnya tidak sarna dengan 

rahang manusia modem sehingga disebut sebagai area monyet. Ketiga 

area batu ini masing-masing memiliki eiri dan bentuk sebagai berikut: 

1. Arc:! batu nomor registrasi 2836, memiliki ukuran tinggi 47 em, Iebar 

24 em, tebal 22 em, berat 25,6 kg. Bentuk kepala : lonjong, dahi 

menonjol, mulut tertutup, hidung sedang, telinga berukuran sedang, 

ukuran badan, tangan, dan kaki seimbang. Sikap : duduk bersila sedikit 

membungkuk, kedua tangan berpaut, jari-jari tangan bersilang di anta­

ra kaki yang bersila. 

2. Area batu nomor registrasi 2837, mempunyai tinggi 30 em, tebal 17 

em, Iebar 16 em, berat 29 kg. Bentuk kepala : lonjong, hidung pesek, 

mata tidak jelas (hanya rongga), dagu agak lonjong, dahi agak me­

lengkung. Sikap : duduk dcngan kedua lutut dinaikan hingga me­

nyentuh dagu, dan kedua lengannya memeluk kaki, sedangkan kedua 

tangan memcgang kedua jempol kaki. 

70 Pus taka Wisata Budaya 



3. Area batu nomor registrasi 2838, dengan ukuran tinggi 40 em, tebal 19 

em, Iebar 22 em, berat 35 kg. Bentuk kepala : keeil dibanding cP-orsi 
tubuh, .mata keeil dan bulat, hidung tidak jelas, mulut terkatup, dan 
dahi sudah aus. Sikap : badail dengan posisi duduk tegap, dada sampai 
pinggang agak besar sehingga terkesan tidak seimbang, sebagian 
tangan sudah terpotong. 

Makna Area Megalitik 

Sifat kebudayaan Indonesia pra-Hindu (khususnya tradisi Megalitik) me­
rupakan kepereayaan atau pandangan lokal di mana pemujaan terhadap 
arwah leluhur adalah faktor utama. Demikian halnya dengan area yang 
dibuat pada masa tersebut, yaitu memiliki makna sebagai simbol, sakti, 

kekuatan, perwujudan dan perlindungan. Adapun fungsinya ialah 
sebagai kultus pemujaan leluhur dan ritus agar senantiasa diberi per­
lindungan, kesejahteraan, keharrnonisan dan kesuburan. 

1 

Salah satu area "monye(' dari mamuju dilihat dari samping, depan dan belakang 

Umurnnya .area-area Megalitik digambarkan dalam posisi duduk, jongkok 
atau berlutut, bahkan kadang-kadang alat vital lebih ditonjolkan. Makna 

Khasanah Budaya Nusantara IX 71 



dari penggarapan seperti itu adalah untuk menjauhkan bahaya dan menan­
gkal kejahatan, atau untuk kesuburan. Biasanya area megalitik ditemukan 

di daerah yang agak tinggi, tepi sungai atau pantai atau di dataran rendah 

(lembab). 

KETIGA area yang ditemukan di Mamuju tersebut secara fisik telah me;_ 
ngalami keausan. Oleh sebab itu SPSP Ujungpandang sebagai lembaga 

yang bertanggungjawab atau pelestarian, perlindungan dan penyelamatan 
benda eagar budaya telah melakukan konservasi (usaha yang dilakukan 
untuk menghindari kerusakan dan kemusnahan tinggalan arkeologi). Se­
lanjutnya area-area tersebut sekarang disimpan di Kantor SPSP Ujung­

pandang. Konservasi dilakukan dengan tujuan, selain untuk penyelamat­
an, juga untuk kepentingan penelitian lebih lanjut. Usaha seperti ini, hen­

daknya patut kita dukung dan teladani agar senantiasa tinggalan masa lalu 
dapat bertahan dan lestari sebagai aset kebudayaan nasional dan kebang­
gaan bangsa. Tentunya dengan tindakan tersebut diharapkan apresiasi ma­
syarakat terhadap tinggalan budaya nenek moyang memperkuat atau mem­

perkokoh jatidiri bangsa. 

72 Pustaka Wisata Budaya 



ARCA (PATUNG) TINGGALAN MEGALITIK DI 
KECAMATAN LORE, SULAWESI TENGAH 

Z 
aman megalitik (zaman batu) ditandai dengan basil karya manusia 
berupa alat-alat dari batu baik batu besar maupun keeil, area 
(patung), dolmen, menhir dan makam tua (sarkofagus). Seeara 

umum, zaman batu terbagi atas: 

- Paleoliticum (zaman batu besar), ditandai dengan karya batu besar, 
masih kasar, belum diasah, belum dihaluskan dan kehidupan. nomaden 
(berpindah-pindah). 

- Mezoliticum (zaman batu tengah), alatnya seperti zaman Paleolitieum, 
orang mulai bertempat tinggal. 

� 

- Neoliticum (zaman batu muda), alatnya mulai diasah hingga halus, 
keeuali tembikar. Orang mulai mengenal tenun, bertempat tinggal tetap 
dan bereoeok tanam. 

Kebudayaan Megalitik (kebudayaan batu besar) di Sulawesi Tengah 
terdapat di Bada (Lore Utara dan Selatan) termasuk kampung-kampung 
Napu, Besoa, Bulili, Badangkaya dan sekitar Danau Poso. Di keeamatan 
Lore (Utara dan Selatan), tinggalan prasejarah zaman megalitik (batu 
besar) berupa area-area (patung), tongtong batu/lesung, baq. besar (Ka­

lamba), batu berukir dan batu-batu bersusun di pegunun� Tinomba, 
Amphibabo dan Pamona, di beberapa tempat dijumpai jenis-jenis lumpang 
batu (Vatu nonju). 

Di antara tinggalan megalitik yang ada, Patung "Tadulako" dan Patung 
Loga atau "Patung Lembah Bada" yang eukup terkenal. Patung.-patung · 

tersebut berfungsi sebagai sarana pemujaan terhadap roh nenek moyang· 
(alir.an animisme/anima= nyawa/roh). 

, 

Patung-patung megalitik di daerah Bada diperkirakan dieiptakan kl.500 
tahun sebelum Masehi atau sekitar 110 tahun berdasarkan perkiraan dari 
Glotte Chronologi, (M. Masyhuda). Masa megalitik berakhir setelah 
terjadi peralihan ke masa perunggu dan besi. 

Khasanah Budaya Nusantara JX 
73 



Patung Loga a tau "Patung Lembah Bada" berposisi agak miring, seolah menoleh 

terharu melihat suaminya dibunuh akibat zina, sesuai amanat Dewa Amuru. 

Letak dan Lingkungan 

Patung 'Tadulako" terletak di Desa Bulili, kurang lebih 50 krn dari lbu­

kota Kecarnatan Lore Utara, Kabupaten Poso. Sedangkan Kecarnatan 
Lore Utara (dahulu disebut Landachap Napu dan Besoa), membujur dari 

utara ke selatan dengan Ibukotanya Wuasa. Berada pada ketinggian kl. 

1.200 meter di atas permukaan air taut dengan suhu rata-rata berkisar 

antara 18-30 derajat C. Daerah tersebut dihuni oleh suku asli yaitu Suku 

Napu, Bada, Besoa dan Sedoa. 

Sedangkan Patung Loga atau "Patung Lembah Bada" terdapat di lembah 

Bada dengan letak agak miring dan terletak di padang perbukitan yang 

tinggi. Bentuknya sejenis dengan Patung "Tadulako". 

Apabila kita berada di Kabupaten Poso, perjalanan menuju lbukota 

Kecarnatan Lore Utara harus melalui Kota Palu, mengingat hingga saat ini 

transportasi langsung dari Kecarnatan Lore Utara ke Ibukota Kabupaten 

Poso belum ada. Sarana jalan antara Kota Palu dengan Kota Lore Utara 

(Wuasa) berjarak kl. 92 krn, sebagian besar merupakan jalan perusahaan. 

Deskripsi Area (Patung) 

Patung "Tadulako" berbentuk Area Menhir, terdiri atas kepala dan badan, 

leher tidak berwujud atau tidak tampak. Kepala berbentuk bulat atau 

lonjong, mata bulat, hidung pesek dan besar. Tangan dibuat relief, kelamin 

74 Pus/aka Wisata Budaya 



digambarkan dengan jelas hingga dapat dengan mudah membedakan antra 
area pria dan wanita. Jenis Patung "Tadulako" laki-laki, tinggi 4,100 me­
ter dan di samping:1ya t.�rdapat patung perempuan dengan ketinggian 1,8 
meter. Masing-masing patung terbuat dari batu tunggal. 

· Sedangkan Patung Loga atau "Patung Lembah Bada", menurut bahasa 
Bada, kata Loga mempunyai arti meninjau, hati terbuka/kesempatan 
terluang. Patung ini berjenis kelamin wanita. Sekarang posisinya berdiri 
agak miring dan tak jauh dari tempat tersebut terdapat patung pria. Me­
nurut cerita masyarakat setempat, patung pria tersebut suaminya. Patung 
Loga seolah-olah menoleh terharu melihat suaminya dibunuh sesuai ama­
nat Dewa Amunu karena berbuat zinah. Secara filosofis cerita tersebut 
bermuatan moral agar orang-orang yang bezinah cukup luang waktunya 
untuk memikirkan akibat-akibat dari perzinahan yang dilakukannya. 

Upaya Pelestarian dan Pemanfaatan 

Tinggalan megalitik di Kecamatan Lore, Kabupaten Poso Sulawesi 
Tengah termasuk benda eagar budaya (BCB) yang dilindungi dan diles­
tarikan oleh pemerintah yang di atur dalam Undang-undang Nomor 5 
tahun 1992 tentang Benda Cagar Budaya (BCB). Sedangkan upaya pe­
manfaatan, tinggalan prasejarah tersebut telah diinventarisir oleh Dinas 
Pariwisata Propinsi Sulawesi Tengah. Megalitik Patung "Tadulako" dan 
Patung Loga termasuk dalam salah satu obyek wisata budaya dari 58 
obyek wisata budaya yang ada di Propinsi tersebut. (YSBR). 

Khasanah Budaya Nusantara IX 75 



PRASASTI "TAPAK KAKI" BUDDHA DI PULAU 

KARIMUN BESAR, RIAU 

Prasasti berisi tiga baris dalam huruf Nagari yang dibaca oleh Brandes berbeda 
dengan bacaan Caldwell 

A 
GAMA Buddha sudah masuk ke wilayah Sumatera pada abad 
VII M. Kerajaan Sriwijaya (abad VII hingga XI M) di Sumatera 
merupakan pemerintahan yang menganut agama Buddha. Indi­

kasi ini diperkuat oleh berita perjalanan musafir Cina bemama I-Tsing 
(692 M) yang menerangkan bahwa dikerajaan Sriwijaya ada seribu pen­
deta Buddha sedang belajar (lihat A Record of the Buddhist Religion, 
1896, Oxford: Clarendon Press). Pada abad XI suatu naskah Tibet menya­
takan bahwa seorang pendeta sekte Dipangkara bemama Atisa belajar di 
Sriwijaya antara tahun 1011 dan 1023 M (lihat Coedes: The Indiani-zed 
States of Southeast Asia. 1968: 144, Canberra: Australian Natioal 
University Press). 

Ada tinggalan candi yang bersifat Buddhis, yakni Candi Muara Takus di 
Riau daratan, diduga dari abad X-XII M. Demikian pula candi-candi di 
Muara Jambi, Propinsi Jambi bersifat Buddhis, sezaman dengan Candi 
Muara Takus. Indikasi kebuddhaan ini tan1pak pada teks prasasti pendek 

Khasanah Budaya Nusantara IX 77 



pada lempeng emas yang menyebut nama-nama Buddhis dari Wajradha­
tumandala (yang ditemukan pada peripih Candi Gumpung di Muara 
Jambi) serta stupa-stupa yang frakmentaris (lihat juga Soekmono: Candi 
Gumpung of Muo.�ra hmbi", dalam Buletin of the National Research 
Centre of Archaeology of Indonesia, No. 17 Jakarta, 1987). 

Di pantai barat Tapanuli (Sumatera Utara) pernah ditemukan patung 
perunggu Lokanatha, nama lain dari Budha Lokeswara, berangka tahun 
1024 M. Dalam kaitan kegiatan agama Budha, pada abad XI M Sriwijaya 
mengirim utusan ke Cina sambil memberi sumbangan untuk pembangunan 
sebuah kuil Buddha di Kanton (lihat Y.S. Tan : The Srivijan Inscriptyon 
of Canton (A.D. 1079), dalam Journal of Southeast Asian History, 1965, 
Singapore). Pada abad XIV M Raja Adityawarman (1343 - 1375 M) 
melanjutkan tradisi agama Buddha dalam pemerintahannya di Sumatera 
Barat. 

Sebaliknya di wilayah Kepulauan Riau, tepatnya di Pulau Karimun Besar, 
Kabupaten Bengkalis, justru terdapat sebuah prasasti pendek dari periode 
yang sedikit lebih tua, mungkin abad VIII M yang isinya menuju tapak 
kaki Buddha Gautama. Keberadaan prasasti ini merupakan bagian dari 
perjalanan pengaruh Buddha dari India ke arah tenggara (lihat Machi 
Suhadi : "Mantra Buddha di Negara Asean", dalam Pertemuan Ilmiah 
Arkeologi V, 1989: 103-132). 

Prasasti Buddha Gautama 

Lokasi prasasti ada di Pasir Panjang, bagian barat !aut Pulau Karimun 
Besar, Pulau Karimun Besar berukuran panjang 20 km dan Iebar 5 km, 
terietak sekitar 50 km di sebelah barat daya Singapura atau hanya 9 km 
dari pantai Johor. Prasasti ini dipahatkan pada lereng bukit batu granit 
yang sejak 10 tahun silam ditambang batunya sehingga kondisi situs 
prasasti ada dalam bahaya. Menurut Brandes, aksara yang dipakai ialah 
Nagari; aksara ini hingga sekarang masih dipakai di India sebagai aksara 
resmi. Prasasti yang terdiri atas tiga baris ini dibaca Brandes sebagai 
berikut: 

78 

mahayanika 
golayantriasri 
gautamasripada(h) 

Pustaka Wisata Budaya 



Terjemahan bahasa Belanda: "De luisterrijke voeten van den luisterrijken 
Gautama den Mahayanist, die in het bezit was van een armillarium" 

Terjemahan dalam bahasa Inggris : "The illustrious feet of the illustrious 
Gautama, th� mahayanist, who possessed an armillary sphere" 

Terjemahan bahasa Indonesia : "Paduka (kaki) Yang Mulia pemeluk 
agama Buddha Mahayana, pemilik sebuah alat perbintangan". 

Identifikasi Gautama 

Brandes mengidentifikasi nama Gautama ini sebagai pengikut agama 
Buddha, mungkin pendeta Mahayana (lihat Notulen 1887: 151). Identi­
fikasi historis ini ditinjau dari riwayat keberadaan Buddha sebagaimana 
dituturkan oleh musafir 1-Tsing bahwa ada seribu pendeta Buddha di 
ibukota Sriwijaya yang diduga berpusat di Palembang. 

Brandes menyadari kelemahan terjemahannya dan mencoba memperbaiki­
nya dalam Notulen 1887 dan di ulang lagi dalam kitabnya yang terbit 
dalam tahun 1932 yang intinya menyatakan bahwa Gautama adalah se­
orang astronom dari pulau Karimun. Kemudian H. Kern berpendapat 
bahwa teks prasasti mengacu kepada Gautama Buddha, pendiri agama 
Buddha (Notulen 1888: 1555). John Norman Miksic, arkeolog muda dari 
Amerika berpendapat bahwa Gautama yang dimaksud adalah pemimpin 
"orang !aut" dari zaman Sriwijaya yang berperan mengatur hubungan 
dagang dengan negeri-negeri di jazirah Malaka saat itu dan sekaligus 
mengatur para pembajak yang berkuasa di lautan (lihat Miksic: Archaeo­
logical research on the Forbidden Hill Singapore; Excavations at Fort 
Cunning, 1984, Singapore: National Museum of Singapore). 

Alih Aksara Baru dan Terjemahannya 

Setelah Ian Caldwell pada 1990 mengunjungi lokasi prasasti dan me­
nyimak lebih teliti bentuk aksara Nagari tersebut ia mengajukan hasil 
transkripsi berbeda untuk teks baris ke-dua; bacaan selengkapnya sebagai 
berikut: 

mahayanika 
golapmyditasari 
gautama sripada 

Khasanah Budaya Nusantara IX 79 



Setelah rnelakukan konsultasi dengan pakar epigrafi Prof.Dr.de Casparis, 

ia rnenyirnpulkan bahwa sebutan golapandita sarna artinya dengan 

gaudapandita, artinya: pendeta dari Bengal, Karena itu ia rnernberikan 

terjernahan scbagai berikut : 

The holy footprints of 

The Venerable Gautama (Buddha) 

(Are revered by) 
The pundit from Bengal, 
TheMahayanist ". 

Terjernahannya: Maha suci tarnpak kaki Yang Mulia Buddha Gautarna, 
yang dihorrnati oleh pendeta dari Bengal, perneluk Buddha Mahayana. 

Pada intinya Ian Caldwell rnenganggap Gautarna ini adalah sang Buddha 

sendiri bukan nama lain sebagai ahli asronomi. Masalah kuncinya adalah 

bacaan golayantritasri yang salah dari Brades, seharusnya dibaca 

golapanditasri, dan artinya berubah pula, tidak ada hubungannya dengan 

astronomi (lihat BKI 150, afl.3. 1994:475). 

Sejak tujuh tahun silarn, situs prasasti dilindungi kotak beton, sehingga 
terbebas dari reruntuhan batu granit yang sedang ditarnbang. Usaha peng­
arnanan oleh perusahaan tersebut patut dipuji sehingga kelestarian prasasti 

ini dapat terwujud dan generasi muda nanti dapat rnengkaji sendiri sejarah 

bangsanya. 

80 Pustaka Wisata Budaya 



SITUS GOJENG DISINJAI SULAWESI SELATAN 

S 
itus Gojeng terletak di Desa Biringere Kecamatan Sinjai Utara, 
Kabupaten Sinjai Utara, Kabupaten Sinjai, Provinsi Sulawesi 
Selata:, Lokasinya 85 m di atas permukaan laut dan berada di­

dekat pantai, sekitar 2000 m dari laut. Untuk naik turun ke bukit ada 
tangga batu yang disusun dibagian tepi dan diatur agak melingkar. Dari .;·. 

puncak Gojeng ini kota Sinjai dan laut di sebelah timurnya serta panorama 
disekitarnya tampak indah dan sam!at iela." 

Lubanb .:.,bang pada batu, be_kas makam prasejarah di Situs Gojeng 

Nama Gojeng berasal dari nama dojeng, yaitu kain tcmpat tidur bayi 
berupa ayunan yang ujungnya diikatkan pada dua pohon. Sebutan ini 
kcmudian digunakan untuk menamai situs kubur tersebut sebagai Dojeng. 
Ucapan ini lalu berubah menjadi Gojeng. Situs bukit/batu ini oleh orang. 
Belanda disebut God Hard dan olch rakyat juga diberi nama batu Pake, 
masudnya bckas tempat penguburan yang bentuknya sepetti batu kursi. 
lstilah Batu Pake juga digunakan untuk menyebut nan1a kerajaan yang 
pernah ada disana. 

Wilayah Sulawesi Sclatan sangat kaya tinggalan purbakala dan sejarah, 
ada tinggalan masa prasejarah, klasik, Islam hingga tinggalan masa kolo­
nial. Dari masa prasejarah hanya satu hal belum dite_mukan, yaitu rangka 
manusia purba. Kehidupan masa prasejarah dit.-"llldai dcngan tinggalan 

Khasanah Budaya f.'u.<antara IX 81 



alat-alat batu dan logam, sisa hunian berupa gua, sisa tradisi kubur, sisa 
karya seni'berupa lukisan dan goresan pada gua, dan tradisi mengumpul­
kan makanan. Dalam penelitian tahun 1977 yang dilakukan oleh peneliti 
dari LPPN Cabang Ujung Pandang dan peneliti dari P4N Jakarta, di 
Gojeng ditemukan sebuah kapak batu segi-empat yang halus dari zaman 
Neolitik. Pada zaman Neolitik ini masyarakat hidup dari mengumpulkan 
makanan, berburu, berladang dan bersawah dengan alat sederhana. 

Data Situs 

Luas tanah situs Gojeng 5.100 m persegi dan setengahnya berupa bukit 
batu yang dipahat menjadi sembilan makam tidak bertutup. Mungkin 
dahulu ada tutupnya seperti bentuk waruga di Minahasa, tetapi semua 
tutup kemudian rusak dan hilang karena jenis bahannya kurang kuat. 

Di dataran bukit kapur ini dipahat sembilan makam berbentuk segi-empat 
yang dipahat lurus dari atas ke bawah. Ukuran dinding makam rata-rata 
tinggi 50 em, Iebar 50 em dan panjang 200 em. Luas makam tidak sama. 
Tipe I berukuran 323 em x 85 em; tipe II 193 em x 46 em; tipe III 56 em 
x 50 em. Dinding makam ini palos arah hadapnya timur-barat dan utara­
selatan. Hasil identifikasi yang dilakukan oleh Tim Peneliti tahun 1977 

menyatakan bahwa makam no. 1 dari Baso Batu Pake, makam no. 2 dari 

Besse Lamalliang Langi, dan makam lainnya tidak diketahui asalnya 
(lihat Naskah Studi Kelayakan Makam Raja-Raja Batu Pake, Sinjai, 
Sulawesi Selatan. Ujung Pandang: Proyek P3PS, 1980: 56- 57). 

Temuan Arkeologis 

Selain adanya sembilan makam dari tradisi prasejarah tersebut pada 1977 
di situs Gojeng ditemukan sebuah kapak batu persegi halus, fragmen tem­
bikar hias dengan motif sirip ikan dan fragmen keramik Cina abad XIV -

XVI M. Data rinei mengenai temuan artefak-artefak tersebut belum kami 
peroleh. 

Riwayat Gojeng dan Batu Pake 

Sesudah zaman prasejarah wilayah Gojeng menjadi pusat kerajaan yang 
sezaman dengan kerajaan Singasari di Jawa Timur. Menurut lontarak 

82 Pustaka Wisata Budaya 



Bugis, raja pertama Batu Pake bemama La Tenri Lallo Manurungnge ri 

Wewolonrong dan isterinya bemama Datue ri Lin. Raja Batu Pake ini 

berasal dari negeri Tomanurung (anonim). Puteranya bemama Raja Baso 

Batu Pake, beristerikan Lamalliang Langi dan menggantikan orang tuanya 

menjadi raja di Batu Pake. Raja juga ini melantik raja dari Bulo Bulo- I 

yang bemama Barubutanae I Pattimang Daeng Tapajang (abad XIV 

M). Raja Batu Pake I dan II dimakamkan di Gojeng yang dikeramatkan 

karena setiap panen tahunan padinya dibawa ke Batu Pake untuk di­
upacarai sebelum dimakan oleh rakyat. 

Papan rwma Situs Gojeng. Situs ini ada di data ran paling alas 

Islam dan Belanda masuk Sinjai 

Alkisah tiga mubalig Islam dari Minangkabau datang di Sulawesi Selatan, 

mercka adalah Datuk Ribandang, Datuk Tiro dan Datuk Patimang. 

Mereka ingin mcngislamkan Tallo dan Goa, tetapi kedua kerajaan itu me­

nolaknya. Akhimya mereka pergi ke utara dengan perahu hingga san1pai di 

Luwu yang diperintah oleh raja Andi Pattiware Petta Patimang (raja 

Khasanah BuJaya Nusantara IX 83 



Luwu ke-15). Raja Luwu mau menerima agama Islah dan tinggalah Datuk 
Patimang untuk menyebarkan agama Islam. Dua mubalig lainnya kembali 

ke Goa dan ternyata raja Goa juga mau menerima ajaran Islam. Agaknya 

raja Goa mengikuti jejak raja Luwu; di sini tinggalah Datuk Ribandang. 

Datuk Tiro terus menuju ke selatan dan menetap di Tiro, wilayah Bulu­

kumba Timur untuk mengislamkan masyarakat Sinjai, Bantaeng dan 

Bulukumba sendiri. Tersebutlah bahwa Islam masuk ke Sinjai (wilayah 

Bulo-Bulo) tahun 1607 M dan raja yang memerintah di sana adalah Bulo­

Bulo IX. Sangat kebetulan bahwa di Bulo-Bulo ada upacara-upacara adat 

yang sejalan dengan ukhuwah Islam, sehingga masuknya Islam sangat 

damai dan tenang. 

Pada 1823 Belanda menyerang Bulci-Bulo saat diperintah oleh seorang 

ratu bernama I Cella dan kemenakannya bernama Lainro Daeng Mattiro. 

Belanda gaga! merebut Bulo-Bulo. Pada 1859 tentara Belanda yang di­

pimpin oleh Letnan Jenderal Van Switten menyerbu Bulo-Bulo lagi yang 

saat itu diperintah oleh Raja Sumailla Daeng Malengu. Karena besarnya 

Lumpang batu di Situs Gojeng 

84 Pustaka Wisata Budaya 



pasukan Belanda, maka kerajaan Bulo-Bulo jatuh dan daerahnya dibagi 
oleh Belanda menjadi Bulo-Bulo Barat dan Bulo-Bulo Timur dengan 
maksud agar tidak ada persatuan di wilayah Sinjai. 

Situs Gojeng memiliki riwayat yang panjang sejak zaman prasejarah hing­

ga masa perlawanan terhadap Belanda. Pemanfaatannya sebagai obyek 

wisata mengandung nilai tainbah yang tinggi dan perlu dijaga kelestarian­

nya secara bersama oleh Pemerintah dan masyarakat. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 85 



PRABU SUTASOMA MENOLONG SERA TUS RAJA 

K 
ERAJAAN Majapahit mencapai puncak kejayaannya pada masa 
pemerintahan Raja Hayam Wuruk. Kemajuan itu meliputi ba­
nyak bidang kehidupan anta:ra lain bidang pemerintahan, eko­

nomi, pertanahan, keamanan, hukum, wilayah kekuasaan dan s.osial buda­
ya. 

Di bidang sosial keagamaan terjadi kehidupan keagamaan yang rukun 
antara pengatur agama Buddha dan Hindu. Maka banyak dibangun sara­
na peribadatan berupa candi. Agama Buddha yang berkembang pada masa 
Raja Hayam Wuruk adalah agama Buddha Mahayana. 

' 

Karena kedua agama tersebut mendapat tempat penting, maka di bidang 
negara pun berlaku hukum berdasarkan agama Buddha dan Hindu. Bidang 
sastra juga mendapat tempat berkembang dengan baik, sehingga muncul 
banyak karya sastra terkenal, misalnya kitab "Nagara Kertagama" yang 
menceritakan keadaan Keraton Majapahit pada zarnan Raja Hayam 
Wuruk. Kitab itu sebagian besar mengisahkan perjalanan raja ke Luma­
jang, Balambangan dan ketika kembali singgah di Tumapel atau Singasari. 
Di samping itu ''Nagara Kertagama", menguraikan pula riwayat kerajaan 
di Jawa Timur secara selintas, juga antara lain tata cara selamatan, upa­
cara, tata negara dan sebagainya. 

Pujangga istana pada zaman dulu menciptakan karyanya lebih banyak 
diabadikan untuk kepentingan penguasa atau istana dan agama daripada 
kepentingan pribadi. Bahan ada tulisan yang berdasarkan inspirasi yang 
ditemui oleh pujangga dari lingkungannya, istana atau keraton, kehidupan 
alan1 dan masyar.akat sekitamya, tetapi banyak pula berdasarkan pola dan 
bahan tulisan para pujangga yang mendahuluinya. 

Dalam tulisan ini akan diberikan -contoh secara khusus penulisan karya 
sastra lama berdasar pola dan bahan yang telah ada sebelurnnya, yaitu 
kitab "Sutasoma". Kit.ab ""Sutasoma mencerminkan kerukunan agama 
Buddha dan Hindu waktu itu. Tampak pada isinya yang merupakan pola 
ceritera yang terdapat dalam agama Buddha dan cerit� yang terkenal ter­
dapat dalam .agama Hindu, terutama Mahabrata, Rarnaya11a dan kitab­
kitab yang ada scbelumnya. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 87 



Dikisahkan, setemh dewasa Raden Sutasoma sangat patuh beribadah 
agama Buddha (Buddha Mahayana). Karena prabu Maharatu sudah me­
rasa tua, maka bermaksud menikahkan Raden Sutasoma dan mengangkat­
nya meqjadi raja kerajaan Hastini, namun Raden Sutasoma menolak ke­
hendak ayahandanya. 

Pada suatu malam Raden Sutasoma melepaskan diri dari istana. Pintu­
pintu istana berlapis-lapis yang terkunci semuanya terbuka ketika Raden 
Sutasoma lewat. Setelah hilangnya Raden Sutasoma diketahui, _gemparlah 
keadaan dalam istana Hastina. Sang Raja dan seluruh keluarga sedih 

sekali'. 

Sementara itu Raden Sutasoma langsung masuk ke tengah hutan dan 
menuju suatu candi untuk bersamadi. Batari Widyutkarali mendatangi 
Raden Sutasoma yang sedang bersamadi dan memberi tabu bahwa maksud 
tafakumya dapat diterima oleh dewata. Kemudian Raden Sutasoma 
melanjutkan perjalanan naik ke Gunung Himalaya, disertai oleh beberapa 
orang pandita sehingga sampai pada suatu pertapaan, Raden Sutasoma 
diberitahu riwayat pertapaan itu dan adanya seorang raja penjelmaan 
raksasa bemama Prabu Purusada atau Kalmasapada. Raja penjelmaan 
raksasa itu pemakan manusia. 

Cerita "Prabu Purusada pemakan manusia" ini mencontoh alur ceritera 
Batara Kala suka makan manusia. Pada suatu hari daging persediaan 
santap Prabu Purusada hilang dicuri oleh anjing. Juru masak kebingungan 
mencari penggantinya dan takut dihukum. Kemudian juru masak mengiris 
daging mayat yang masih segar dan dimasaknya (dalam ceritera Batara 
Kala, tangan juru masak teriris sehingga darah mengucur ke dalam kuali 
tempat masak). Prabu Purusada menanyakan kepada juru masak mengenai 
daging yang baru saja disantap. Juru masak diancam akan dibunuh apa­
bila tidak berterus terang. Dengan hati yang penuh tanda tanya juru masak 
menjelaskan bahwa masakan

. 
itu adalah masakan daging manusia. Sang 

Prabu ketagihan masakan daging manusia, sehingga minta disediakan ma­
sakan semacam itu setiap hari. Akhimya manusia di negeri hampir habis 
karena dimakan oleh rajanya dan banyak yang mengungsi ke negeri lain. 

Suatu ketika Prabu Purusada menderita sakit kaki dan tidak dapat di­
sembuhkan. Menghadapi penyakitnya itu Prabu Purusada mempunyai 

88 Pustaka Wisata Budaya 



nazar, apabila penyakitnya dapat sembuh ia akan menghaturkan rnakan 
kepada Batara Kala berupa 100 orang raja. 

Oleh para pandita, Raden Sutasoma diminta membinasakan Raja Puru­
sada, namun tidak bersedia. Dewi prisiwi muncul dari dasar bumi dan me­
minta Raden Sutasoma agar bersedia membunuh Prabu Purusada. Raden 
Sutasoma tetap bersikukuh tidak mau melaksanakan permintaan itu dan 
berniat terus melanjutkan tapanya. Dalam perjalanan Raden Sutasoma 
bertemu raksasa berkepala gajah dan pemakan manusia. T.erjadilah perang 
tanding dan raksasa tertindih oleh badan Raden Sutasoma, hingga merasa 
bagaikan tertindih oleh gunung. Raksasa menyerah dan bersedia menja.di 
murid Raden Sutasoma. Raksasa diberi pelajaran agama Buddha dan tldak 
boleh membunuh makhluk hidup. Selanjutnya Raden Sutasoma bertemu 
naga. Terjadilah perang tanding pula dan akhirnya seperti juga raksasa, 
naga menjadi muridnya. 

Sampai suatu daerah, Raden Sutasoma bertemu singa betina yang ke­
laparan dan memangsa anaknya. Sang Raden melarang maksud singa 
betina itu. Singa betina menjawab bahwa sudah amat terpaksa karena 
kelaparan sudah tiga hari tidak mendapat mangsa. Jawab Raden Soma; 
"Kasihan anakmu. Saya bersedia engkau mangsa!" Singa betina mengaum 
dan menubruk sang Raden. Darah Sang Raden dihisap dan singa betina 
merasakan nikmatnya darah. Setelah itu singa betina ingat bahwa per­
buatannya adalah jahat. Ia menyesal dan hanya berusaha untuk mencari 
kematian. Ketika itu Batara Indra datang menghidupkan Raden Sutasoma. 
Raden Sutasoma menyatakan lebih enak dalam kematian, namun Batara 
Indra menerangkan bahwa niat Raden Sutasoma menolong anak singa 
akan sia-sia sebab akan mati pula berhubung tidak ada yang mengurus. 

Kemudian Raden Sutasoma melanjutkan perjalanan menuju suatu gua 
untuk bertapa (alur ceri�era mencontoh Kitab Arjuna - Wiwaha - Arjuna 
bertapa digoda oleh para bidadari). Dalam pertapaan Raden Sutasoma 
digoda, tatapi tidak terpengaruh. Batara lndra turun ke arcapada berupa 
putri cantik dan menggoda Raden Sutasoma yang tetap tak terpengaruh. 
Selanjutnya Raden Sutasoma berganti wajah sebagai Buddha Wairocana 
dan sangat disanjung oleh para dewa. Selesai penghormatan itu Sang 
Ra�en seperti wajahnya semula dan kembali ke Istana. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 89 



Pada waktu itu saudara sepupu Raden Sutasoma yang bemama Dasabah 
berperang men�·had. •pi bala tentara raksasa Prabu Purusada. BaJa tentara 
raksasa kalah dan melarikan diri menemui Raden Sutasoma. Prabu 
Dasabahu mengejar bala tentara raksasa dan bertemu saudara sepupunya, 
Raden Sutasoma. Kemudian Raden Sutasoma diajak oleh Prabu Dasabahu 
ke negerinya dan diambil sebagai ipamya. Setelah itu Raden Sutasoma 
kembali ke negeri Hastina bersama isteri bahkan sudah berputra. Akhimya 
Raden Sutasoma diangkat menjadi Raja Hastina bergelar Prabu Sutasoma. 

Pada waktu itu Prabu Purusada dalam mencari 100 orang raja telah 
mendapatkan 99 orang raja dan telah dimasukkan penjara untuk meleng­
kapi 100 orang raja, Prabu Purusada menyerang Negeri Ngalingka mati di 
medan perang. Prabu Purusada mengalihkan perhatian kepada raja negeri 
Widarba (alur ceritera mencontoh Kitab Ramayana, yaitu waktu Dasa­
muka berwajah pendeta untuk melarikan Dewi Sita). Untuk melaksanakan 
maksudnya, Prabu Purusada melakukan tipu muslihat sebagai pengemis. 
Raja Widarka dapat diringkus. Setelah lengkap 100 orang raja diserahkan 
kepada Batara Kala oleh Prabu Purusada. 

Batara Kala tidak bersedia menyantap raja-raja itu karena dirasa kurang 
nikmat apabila, tidak dilengkapi dengan Raja Hastina. Terjadilah perang 
antara bala tentara Parabu Purusada melawan bala tentara Hastina. Kem­
udian Prabu Purusada perang tanding melawan Prabu Sutasoma. Akhir­
nya Prabu Sutasoma dapat ditingkap dan diserahkan kepada Batara Kala. 

Sampai di hadapan Batara Kala, Prab!l Sutasoma bersedia disantap 
dengan syarat 100 orang raja lainnya harus dibebaskan. Mendengar per­
mintaan Prabu Sutasoma demikian itu Batara Kala dapat mengabulkanya. 
Menyaksikan peristiwa itu dan keluhuran budi Prabu Sutasoma, maka hati 
Prabu Purusada merasa "trenyuh" (iba). Ia bertobat dan akan berhenti dari 
kebiasaan makan daging manusia. (Akhir cerita dari perbuatan jahat men­
jadi perbuatan baik ini mencontoh ceritera 1001 malam). Akhimya 100 

orang raja dibebaskan dan Prabu Sutasoma tidak jadi disantap oleh Batara 
Kala karena budi luhur dan kebaikan perlu menjadi contoh manusia di 
arcapada. 

90 Pustaka Wisata Budaya 



PERJANJIAN SUNDA DENGAN PORTUGIS 1552 

H 
ari jadi kota Jakarta ditetapkan 22 Juni dan terhitung sejak 1527. 

Kota Jakarta tumbuh dari tempat bernama Calapa yang berubah 
menjadi Sunda Kalapa, awalnya berupa kota pelabuhan. Ada­

pun nama Jakarta berasal dari nama Pangeran Jayakarta Wijayakrama 
Putera Tubagus Angke yang pada 1598 menjadi pemimpin tentara Islam 
di wilayah Sunda Kalapa. Dari nama Jayakarta berubah menjadi Jakarta. 
Tubagus Angke sendiri oleh orang Belanda dijuluki sebagai Raja Jaketra 
(lihat Fruin Mees; Geschiedenis van Java, II: 58; Tjandrasasmita 1971: 

2-3). 

Di Jawa Barat semula ada Kerajaan Pajajaran yang berpusat di Pakuan 
dan menguasai dua pelabuhan, yaitu Banten dan Kalapa serta kerajaan 
kecil Kerajaan Banten yang berpusat di Banten Girang (lihat Guillot 
1992:33). Mcnurut Guillot ada dua nama Sunda Kalapa, satu di Banten 
(di dekat kota Serang) dan satu lainnya di Teluk Jakarta. Menurut 
Djandiningrat dan Djajandiningrat, hanya ada satu nama Sunda Kalapa, 
yaitu yang di Teluk Jakarta dan sekarang menjadi Jakarta. 

Pada 1525 Cirebon dan Banten jatuh ke tangan Sunan Gunung Jati yang 
dibantu oleh Hasanudin, puteranya (Guillot 1992:34). Pada 1527 Sunda 
Kalapa dapat direbut oleh Faletehan alias Fatahillah, (lihat Guillot 
1992:3), orang kepercayaan Kerajaan Demak yang akhirnya menjadi 
menantu Gunung Jati. Mengenai tokoh Faletehan juga disebut dalam kitab 
Caruban Nagari dari Cirebon dan menjadi rujukan dalam Ensiklopedi 
Islam, 1994. Sejak Sunda Kalapa direbut oleh Faletehan kota pelabuhan 
ini menjadi cikalbakal kota Jakarta dan 22 Juni 1527 dijadikan hari jadi­
nya. 

Per·janjian dengan Poa·tugis: 

Lima talmn scbelum jatuh ke tangan Faletehan, Sunda Kalapa itu masih 
dikuasai Kerajaan Sunda yang beragama Hindu. Portugis yang berdagang 
rempah-rcmpah memcrlukan benteng untuk mengamankan dagangan 
beserta orang-orangnya. Penguasa kota Malaka, yaitu Jorge de 

Khasanah Budaya Nusantara IX 91 



Alboquerque mengirim utusan yang dipimpin oleh Henrique Leme untuk 

menemui 13:ia Sunda. Karena Sunda takut terhadap penguasa Islam yang 
mulai berkuasa di wilayah sebelah timur, maka perrnintaan Portugis 
disetujui, dengan maksud agar Portugis membantu Kerajaan Sunda hila 

pelabuhan Sunda Kalapa diserang oleh tentara Islam. Lebih dari itu, 

pihak Sunda akan memberikan 1000 karung merica setiap tahun kepada 

Portugis. 

lsi Surat Perjanjian: 

Surat Perjanjian ini ditulis dengan bahasa Portugis, bertanggal 21 Agustus 
1522, terdiri atas 48 baris, di bawahnya ada 22 tanda tangan, sekarang 

disimpan di gedung Arsip Nasional Portugis di Lisabon. Teks perjanjian 
ini juga dikutip dan dimuat dalam kitab Dehaan: Oud Batavia, edisi ke 2, 

jilid II, lampiran J 1 dan J Ia s -Gravenhage, 1928. Selain DeHaan, juga C. 

Guillot telah membahas surat perjanjian ini dalam penerbitan Aspek­

Aspek Arkeologi Indonesia, no. 13, 1992, dan karangan Guillot ini men­
jadi acuan dalam tulisan ini. 

Teks dokumyn ini sangat panjang, menurut kronik Joao de Barros dan 
Diogo do Couto, isi singkatnya demikian. 

Tempat/tanggal perjanjian: pe/abuhan Sunda Kalapa, 22-8-1922; Wakil 
Sunda: menteri utama Padam Tumu, sang Adipati dan Bemgar serta 
Pabiyan; 

Wakil Portugis: Henrique Leme 

lsi perjanjian: Raja Sunda (e/ rey de Sumda) memberikan hak kepada 
Portugis untuk membangun benteng di negeri Sunda; raja Sunda mem­
berikan 160 bahar (sekitar 1000) karung merica tiap-tiap tahun kepada 

Portugis sejak dimulainya pembangunan benteng. 

Catalan perjanjian itu menjelaskan bahwa /okasi benteng berada di tepi 
sebuah muara sungai bernama Calapa; sebagai Ianda /okasi benteng 
maka didirikan lebih dahulu sebuah tugu (padrao) dart bahan batu 
dengan /ambang kebesaran raja Portugis. 

92 Pustaka Wisata Budaya 



Kegiatan Portugis: 

Karena perjanjian itu penting maka Jorge de Albuquerque mengirim surat 
kepada raja Portugis untuk memohon persetujuan Raja Joas III menjumpai 
dan mempercayakan pelaksanaannya kepada Fransisco de Sa; yang ber­
sangkutan segera berangkat ke Banten melalui Goa dan Malaka dengan 
armada kapal yang �ipimpin oleh Vasco de Gama. Setelah tiba di Malaka, 
armada Portugis sedang menyiapkan operasi militer melawan Bintan di 
bawah pimpinan Pero Mascarenhas lalu armada Fransisco de Sa ber­
gabung dengannya. Setelah operasi ini selesai barulah Fransisco de Sa 
menuju Sunda tetapi terserang badai. Banyak kapal tenggelam dan salah 
satu k�pten kapal bemama Duarte Coelho berhasil tiba di Calapa, tetapi 
tentaranya diserang oleh tentara Islam yang ada di pelabuhan (lihat Guillot 
1992:2-3). Kedatangan Duarte Coelho di Kalapa diduga pada 1527, saat 
Banten dan Sunda Kalapa sudah jatuh ke tangan Faletehan. 

Lokasi benteng dan Utusan Portugis: 

Menurut C. Guillot Jokasi benteng Portugis bukan di Kalapa Jakarta 
melainkan di Kalapa wilayah Banten yang berada di muara sungai 
Cisadane. Bagi pihak raja Sunda, maksud pendirian benteng itu untuk 
mencegah pengaruh kekuasaan pedagang Islam dari arah timur. Jadi 
padrao itu juga harus berada di muara Cisadane karena wilayah Kalapa 

(Jakarta) sudah dikuasai oleh tentara Islam. 

Kerajaan Pajajaran saat itu sedang lemah. Keadaan ini dimanfaatkan oleh 
Kerajaan Banten untuk melepaskan diri. Belum sempat Kerajaan Banten 
mempersiapkan diri dan benteng Portugis itupun belum didirikan. Sunan 
Gunung Jati beserta menantunya datang ke Banten dan berhasil menguasai 
Banten. Ketika utusan Portugis bemama Duarte Coelho tiba di Banten 
1526 atau Januari 1527, wilayah itu sudah dikuasai oleh tentara Islam. 
Demikian juga ketika utusan Portugis lainnya bemama Fransisco de Sa 
tiba di Banten pada Juli 1527, raja Banten yang berkuasa adalah ipar raja 
Demak. Para penguasa Banten menolak mendirikan benteng Portugis 
hingga timbul perang di darat yang dimenangkan oleh tentara Banten. 
Fransisco de Sa dan tentaranya pergi ke timur untuk mencari 1okasi 
benteng, lalu mendirikan sebuah tugu (padrao). Ia kembali ke Banten 

Khasanah Budaya Nusantara IX 93 



untuk menemui Syahbandar yang lima tahun sebelurnnya membuat per­
janjian dengan Henrique Leme, tetapi keadaan pelabuhan masih kacau. 
Kemudian Fransisco de Sa mendirikan sebuah padrao lagi di sebelah 

barat-daya Banten lalu kembali ke Malaka dan tiba di sana 7 September 

1527 (lihat Guillet :992: 34-35). 

Adanya surat perjanjian antara Sunda Kerajaan dengan Portugis pada 

·1522, isinya merugikan pihak Si.mda karena ada kesanggupan untuk me­

nyerahkan 1000 karung merica tiap tahun kepada Portugis, merupakan ke­

munduran diplomasi. Dapat diduga bahwa kerajaan Banten yang mele­
paskan diri dari kekuasaan Kerajaan Pajajaran pada sekitar 1520 dipimpin 
oleh sekelompok pribadi yang kurang nasionalistis, sehingga mereka men­
jalin kerja sama dengan pihak Portugis. Apapun yang telah terjadi, sejarah 

kebangsaan yang agak buram ini dapat kita lupakan, tetapi kita an1bil hik­

mahnya agar peristiwa sejarah yang kelabu ini tidak terulang lagi. 

94 Pustaka Wisata Budaya 



GEDUNG SEKOLAH DEWI SARTIKA DI BANDUNG, 

CAGAR BUDAY A 

M 
asa kebangkitan nasional di Propinsi Jawa Barat berlangsung 
sekitar tahun 1900-1942 dan zaman pendudukan Jepang tahun 
1942-19945. Peri ode tersebut ban yak meninggalkan bangunan 

bersejarah sebagai perwujudan perjuangan masa lalu. Nilai-nilai kepahla­
wanan dan kejuangan para pahlawan terlihat adanya pergerakan dan 
bangunan yang dipergunakan sebagai alatnya. Salah satu di antaranya 
adalah Gedung Sekolah Dewi Sartika di Jalan Dewi Sartika, Kecamatan 
Regol, Kodya Bandung. Gedung ini merupakan wujud perjuangan Raden 
Dewi Sartika di bidang pendidikan dan kemajuan kaum wanita di Jawa 
Barat khususnya, serta wanita pada umumnya. Menurut Undang-Undang 
Benda Cagar Budaya Nomor 5 Tahun 1992, gedung tersebut termasuk 
bangunan yang dilindungi dan dilestarikan oleh pemerintah. 

Deskripsi Bangunan 

Dasar bangunan Gedung Dewi Sartika berbentuk huruf "U", bagian 
tengahnya terdapat halaman yang disemen. Gedung tersebut terdiri atas 
tiga ruangan (seramBi), masing-masing mempunyai dua jendela, satu pintu 
dan tiga lubang angin. Dinding bagian atas berbentuk persegi dan ber­
kerawang. Bagian ruangan depan terdapat selasar yang disangga tiang­
tiang polos, sedangkan atap bangunan terbuat dari genteng. 

Latar Belakang Sejarah 

Pada 190 I pemerintah Hindia Belanda menjalankan politik etis atau 
Ethische Politic dengan maksud mewujudkan kondisi yang lebih cocok 
dengan sistem liberal bidang ekonomi di Indonesia. Khusus untuk Pulau 
Jawa telah dijalankan sejak 1870. Dampak politik tersebut di bidang pen­
didikan adalah adanya upaya pemeritah kolonial mendirikan sekolah bumi 
putera. Sebelumnya, pada 1851 di Batavia telah didirikan sekolah-sekolah 
bumi putera. Pendirian sekolah-sekolah tersebut menggugah putri seorang 
Patih Bandung bemama Dewi Sartika, yang lahir pada 4 Desember 1884, 

Khasanah Budaya Nusantara IX 95 



untuk memperjuangkan nasib kaumnya, yakni dengan mendirikan sekolah 
kewanitaan/sekolah istri. Selanjutnya gedung yang dipakai untuk mengajar 

Dewi Sartika dinamakan Gedung Dewi Sartika. 

Gedung sekolah Dewi Sartika didirikan pada 18 Januari 1904 oleh Dewi -
Sartika dan disponsori oleh Bupati Martanegara. Pendirian Gedung ter­
sebut berlatarbelakang kepahitan yang dilihatnya atas nasib kaum perem­
puan di lingku

.
ngannya. 

Dari segi silsilah, Dewi Sartika lahir dari golongan Menak atau priyayi. 

Ayahnya, Raden Somanegara, Patih Bandung dan ibunya Raden Ayu Raja 
Permas; puteri Bupati Bandung R.A.A. Wiranatakusumah IV, yang ter­
kenal dengan sebutan Dalem Bintang. Kakek Dewi Sartika seorang Jaksa 

Kepala (hoofd jaksa) di Bandung. 

Raden Somanegara berusaha melawan penjajah, namun langkahnya di­
ketahui oleh Belanda dan akhimya dibuang. Selanjutnya Dewi Sartika ikut 
uaknya (kakak orangtuanya) yang berkedudukan sebagai Patih Aria di 

Cicalengka. Karena dianggap sebagai putri pemberontak, uaknya memper­

lakukan Dewi Sartika sebagai orang biasa karena lebih condong kepada 

atasannya (orang Belanda). Kondisi ini memperburuk kesehatan ibunya 
yang selalu memikirkan kondisi suaminya di pengasingan, sementara 
secara ekonomis tidak dapat mandiri. Melihat keadaan tersebut Dewi Sar­
tika tergugah memikirkan nasib perempuan. 

Melihat ketidakberdayaan ibunya inilah semakin memperkuat keinginan 
Dewi Sartika untuk melaksanakan niatnya. Fikirannya tentang kecakapan 
minimum yang harus dimiliki oleh seseorang wanita tercermin pada slo­
gannya yang penuh arti: "Ari jadi awewe kudu segala bisa, ambeh bisa 

hidup" (menjadi perempuan harus mempunyai banyak kecakapan agar 
mampu hidup ), dibuktikan kebenarannya dengan apa yang terjadi pada 

ibunya. 

Sekolah Keutamaan htri 

Tahun 1904 Dewi Sartika berhasil mendirikan Sekolah Istri dan pada 

1910 berubah namanya menjadi "Sakola Kautamaan Istri" a tau Sekolah 

Keutamaan Istri dengan tujuan mendidik gadis-gadis mengenai ketram­

pilan keputrian agar menjadi istri utama. 

96 Pustaka Wisata Budaya 



Bangunan yang dipergunakan berupa satu ruangan di Kompleks Kabu­

paten Bandung berupa Paseban (tempat menghadap raja). Awalnya ter­

kumpul 60 siswa, lama kelamaan bertambah banyak sehingga Paseban 

tidak lagi memenuhi daya tampung. Baru pada 1905 didirikan bangunan 

tersendiri di luar Kompleks Kabupaten, yaitu di jalan Ciguriang (sekarang 
jalan Keutamaan lstriljalan Raden Dewi Sartika). 

Gedung Sekolah Dewi Sartika setelah dipugar 

Dalam usaha mewujudkan cita-citanya, peran suaminya, Kanduruan Agah 

Suriawinata, seorang guru sangatlah besar. Selain itu bantuan juga datang 

dari Penghulu Rusdi dan Asisten Tideman. Dalam waktu dua tahun setelah 

bemama Sekolah Keutamaan Istri, siswanya meluas hingga Kabupaten 
Garut, Ciamis, Pandeglang dan Serang. Sekolah ini tidak bisa disejajarkan 
dengan HIS (Hollandsch Inlandsch School) karena tergolong sekolah 
untuk anak-anak bangsawan atau anak-anak orang kaya. Sedangkan 
Sekolah Keutamaan Istri sejak semula tidak hanya menerima siswa 
golongan menak, tetapi juga rakyat biasa. Hal ini sejalan dengan pandang­
an hidup pendirinya yang demokratis dan berpandangan luas. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 97 



Tepat 10 tahun peringatan sekolah tersebut, pemerintah Kolonial Belanda 
menghadiahkail bintang jasa sebagai penghormatan kepada Dewi Sartika 
atas jasa-jasanya terhadap masyarakat. Selanjutnya pada 1940 Pemerintah 
Hindia Belanda menghadiahkan bintang emas. 

Pada masa pendudukan fasisme Jepang, Dewi Sartika dicurigai NICA 
sehingga mengharuskan keluar dari kota Bandung dan menyingkir ke 
Garut dan akhimya ke Cineam. Beliau wafat pada 11 September 1947. 

Untuk mengenang jasa dan kepahlawanannya, pemerintah menganugerah­
kan gelar Pahlawan Nasional pada 1966. 

Upa�a Pelestarian 

Gedung Sekolah Dewi Sartika telah diinventarisir sebagai bendafbangunan 
benda eagar budaya yang dilindungi dan dilestarikan. Upaya pemugaran 
telah dilakukan oleh Proyek Sasana Budaya Propinsi Jawa Barat tahun 
anggaran 1979/80-1980/81. 

98 Pustaka Wisata Budaya 



MAKARA DARI JAMBI DAN JA WA TENGAH 

·M AKARA adalah binatang air dari mitologi Hindu (lihat B. 

,
Kempers 1959: 122), jadi tidak dikenal di dunia manusia. Wu­
jud luarnya dapat berupa naga, buaya atau ikan raksasa yang 

hanya ditampilkan bagian kepalanya saja dengan bagian mulut terbuka 
Iebar. Bagian badan dan ekornya disatukan dengan pipi tangga eandi 
dengan eara stilisasi sehingga tersamar. Wujud fisik makara yang mulut­
nya selalu menganga, dapat ditafsirkan bahwa makara siap menelan siapa 
saJa yang mengganggunya. 

Oleh arsitek bangunan Hindu, makara ditempatkan di pipi tangga sebelah 
kanan dan kiri dengan tugas untuk menjaga keselamatan eandi. Dibanding­
kan dengan peran area dikpalaka yang juga bertugas menjaga bangunan 
suei, makara lebih khusus menjaga bagian dalam, sedangkan dikpalaka 
menjaga bagian luar. Hampir semua bangunan eandi utama dihias dengan 
pasangan area makara, baik eandi di Jawa maupun eandi di luar Jawa. 
Jika makara tidak ditemukan maka ada beberapa kemungkinan dapat ter­
jadi, yaitu makar·a belum dibuat, belum selesai, rusak dan hilang, atau 
bangunan itu bukan eandi utama (induk). 

Makara dari M14ara Jambi. Terpaksa di ambit 

Khasanah Budaya Nusantara IX 99 



Motif makara juga dipakai sebagai hiasan atau model area paneuran. Di 
Candi Borobudur ada sebuah makara paneuran setinggi 155 em yang 
terletak di Iorang utarna bangunan induk. Sesuai dengan fungsinya maka 
di mulutnya ada lubang bulat dan besar sebagai corong untuk keluarnya 
air saat hujan. Air hujan ini meresap melalui sela-sela batu, masuk ke 
tubuh eandi lalu mengalir ke lorong-lvrong dan ke luar melalui makara 
bangunan tersebut. Model makara paneuran banyak dijumpai pada 
bangunan air di Jawa, misalnya pada Candi Jalatunda. Belanda, Kepung, 
dan Candi Tikus, semua di Jawa Timur. 

Makara dari Situs Solok Sipin 

Kampung Solak Sipin terletak di Kotarnadya Jambi, jauhnya sekitar satu 
kilometer ke arah hulu dari Pasar Angsa Dua. Di kampung ini dahulu ada 
sebuah bangunan eandi, lengkap dengan sepasang makara yang indah. 

Situs Candi Solak Sipin ini berada di bibir jurang di bawahnya mengalir 
sungai Batanghari. Karena kondisi bangunannya (dari bahan bata) tidak 
dapat diselamatkan, maka makara (dari bahan batu) yang masih utuh ini 
diangkat dan dipindahkan ke Museum Nasional Jakarta pada 1937. Di 
Museum Nasional, sepasang makara Jambi ini ditempatkan menghadap 
ke arah yang berada di halaman tengah. 

Usaha penyelamatan makara ini dapat berhasil berkat usaha yang gigih 
dari F.M. Sehnitger yang sejak 1935 telah menyelidiki semua tinggalan 
kepurbakalaan di Pulau Sumatera (lihat bukunya "The Archeology of 

Hindoo Sumatera" - 1937). Kondisi situs Solak Sipin pada tahun 1985 

sudah haneur, hanya tampak sederet susunan bata yang terpendam bebe­
rapa sentimeter di bawah perrnukaan tanah. 

Bentuk hiasan dan tulisan 

Makara Solak Sipin ini tingginya 145 em berwujud kepala naga dengan 
ujung bibir kanan dan kiri seperti belalai melengkung diatasnya. Kepala­
nya ditutup mahkota berukir yang membentuk pola runeing. Mulutnya 
terbuka di atas lidahnya berdiri satu raksasa berpakaian lengkap dengan 
hiasan dada tiga susun, tangan sedang memegang sebuah gada di sisi 
kanan dan membawa sebuah jerat di sisi kirinya. Gigi rahang tarnpak ber-

100 Pustaka Wisata Budaya 



deret ke atas seperti mengapit raksasa kecil, ujung gigi ini berupa taring 
seperti sepasang tanduk kerbau. Di dasar rahang tampak sepasang taring 
kecil yang mencuat ke luar. Mata naga besar dan bulat yang diukir seperti 
spiral. Di bawah mata ada pipi seperti pangkal tangan bergelang yang 
ujung belakangnya mengembang seperti sayap burung. Semua bagian ke­
pala, baik sisi kanan-kiri maupun belakang, dihias dengan ukiran yang 
menggambarkan rambut dan sisik. 

Lain daripada makara umumnya di leher kirinya terpahat angka tahun 
Jawa Kuna yang sangat aus, tetapi masih dapat dibaca, yaitu angka 986 
(Saka). Jadi makara di solok Sipin (Jambi) ini dibuat pada 986 Saka atau 
1064 M (abad ke-11 M). Hal ini sesuai dengan dugaan pakar arkeologi 
bahwa candi-candi di wilayah Jambi didirikan antara abad X-XII M. 

Makara Mua1·a Jambi 

Sekitar 30 km ke arah hilir dari kota Jambi, terbentang situs Muara Jambi 
yang berada di kanan dan kiri sungai Batanghari. Di Muara Jambi ini ada 
beberapa candi dari bata, satu di antaranya bemama Candi Gumpung. Di 
kompleks Candi Gumpung ini ditemukan fragmen stupa area prajnyapara­
mita (tanpa kepala), sebuah makara dan beberapa artefak lainnya. Maka­

ra Caridi Gumpung dibuat dari bahan batu yang kurang keras sehingga 
cepat menjadi aus. 

Di Luar wilayah Jambi, khususnya di Provinsi Sumatera Utara, ada 
sebuah candi bemama Si Pamutung, candi terbesar di kompleks Padang 
Lawas, Sumatera Utara. Di antara puing-puing candi ini ditemukan se­
buah makara berbentuk kepala buaya. Hal ini pemah ditulis oleh Rumbi 
Mulia dalam "Buletin of The Research Centre of Archeology of Indone­

sia" no. 4, 1980. 

Makara di Jawa Tengah 

Di Jawa Tengah banyak candi, tetapi hanya Candi Prambanan, Bubrah 
dan Sewu yang dijadikan contoh untuk pemaparan masalah makara. Di 
Candi Prambanan juga ditemukan satu makara berwujud kepala naga. 
Ujung atas bibir kiri dan kanannya membentuk belalai, hiasan mahkotanya 
berbentuk kuncup bunga teratai yang memuntahkan untaian mutiara. Di 

Khasanah Budaya Nusantara IX 101 



mulutnya ada seekor singa berpakaian lengkap, termasuk gelang-gelang 
pada empat kakinya. Makara dari Candi Prambanan ini sekarang di­
simpan di Museum Asiatic Art, Amsterdam. 

Di Candi Bubrah, di utara Prambanan, ada satu Makara yang mulutnya 
ada orang duduk memegang ular. Mahkotanya berbentuk kepala singa 
yang · rambutnya dipilin dengan posisi dua tanganya siap menerkam 
musuh. Ukuran tingginya 97 em. Makara ini juga disimpan di Museum 
Asiatic Art. Amsterdam. 

Makara dari Candi Bubrah, Jawa Tengah 

Di Candi Sewu ada makara berupa kepala ikan raksasa yang berbelalai, 
tinggi 95 em, mulutnya kosong, giginya besar-besar. Makara ini masih 
ada di tempat aslinya, ditempatkan di kiri dan kanan arab bilik utama 
candi Sewu. 

102 Pustaka Wisata Budaya 



Kalamakara 

Makara tidak selalu dibuat sendirian, seringkali ia digabung dengan kala, 

Dewa Siwa _ ang menguasai waktu atau zaman yang setiap saat dapat 

menghancurkan dunia. Selain itu kala dapat berarti kepala raksasa atau 

disebut juga sebagai banaspati. Cirinya yang menonjol ialah mukanya 

seram, mulutnya terbuka Iebar ke samping, gigi dan taring menonjol, mata 

dan hidung besar. Dalam pengertian kedua ini kala dibuat untuk ditempat­

kan di atas pintu masuk. 

Adapun kalamakara adalah gabungan dua makara dengan satu kepala 

kala: ekor dua makara itu menjadi gawang pintu dan ujungnya bersatu 

dengan kepala kala di atas ambang pintu. Bentuk gabungan ini jelas me­

ngandung makna gaib yang lebih kuat daripada dalam bentuk yang ter­

pisah. Bentuk kalamakara antara lain dijumpai pada pintu Candi Boro­

budur di tingkat ke-tiga dan di pintu selatan Candi Kalasan. 

Nilai artisitik dan magis 

Dalam pembangunan candi, pembuatan makara termasuk bagian yang 

terakhir dikerjakan. Adanya makara menunjukkan bahwa bangunan candi 

itu telah selesai seluruhnya. Dengan demikian pemanfaatan candi sebagai 

tempat ibadah sudah dapat dilaksanakan oleh umat Hindu. Dari sudut 

pandang kesenian, nilai artistik makara akan mencerminkan nilai artistik 

bangunan candinya. Dari sudut pandang pengamanan magis, makara akan 

menjadi lambang keselamatan bangunan candi, termasuk bagi umat peng­

anutnya. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 103 



KOMPLEKS PERCANDIAN MUARA TAKUS DAN 

PEMBANGUNAN PLTA KOTAPANJANG 

S 
ECARA geografis, Percandian Muara Takus berada kurang lebih 
128 km dari Pekanbaru, lbukota Provinsi Riau, yang secara 
administratif berada di Desa Muara Takus, Kecamatan XIII Koto 

Kampar, Kabupaten Kampar. Sedangkan secara astronomis berada pada 
koordinat garis khatulistiwa 0 derajat 21 Lintang Utara dan 100 derajat 39 

Bujur Timur dengan ketinggian 86,50 meter di atas permukaan air !aut. 
Untuk menuju ke lokasi hanya dapat ditempuh dengan perjalanan darat 
melalui rute Pekan Baru - Muara Mahat lewat jalan beraspal yang menuju 
Bukittinggi. 

Melihat wilaphnya, Desa Muara Takus terbelah dua bagian oleh aliran 
Sungai Kampai Kanan yang mengalir ke arah utara membuat kelokan 
lengkung parabola dan di sebelah timur terdapat sungai kecil, oleh masya­
rakat setempat dinamakan sungai Umpamo atau Limpamo. Sedangkan 
luas are) Percandian Muara Takus kurang lebih 94,7 hektar, dikelilingi 
tembok dari batu tulis (tuft) berukuran 75 m x 75 m, terletak antara Desa 
Muara Takus dan Tanjung. 

Latar Sejarah, Temuan dan Arsitektur Bangunan 

Muara Takus berasal dari nama anak sungai kecil bemama Takus yang 
bermuara di Batang Kampar Kanan. Menurut Duta Besar Singapura, 
Muara Takus berarti Candi Tua yang Besar terletak di Muara Sungai. 
Candi ini berupa bangunan Agama Kuno bersifat Budhistis, berdasar 
adanya stupa yang bermakna lambang Budha Gautama. Hal ini erat kait­
annya dengan pencarian Ibukota Sriwijaya yang sampai sekarang belum 
diketahui secara pasti. Menu rut 1-Tsing, Muara Takus merupakan salah 
satu pusat aga:.-� Budha dan perdagangan yang ramai di Selat Malaka. 

Percandian Muara Takus terdiri atas Candi Bangunan. Sejumlah ahli 
sepakat, kata "bangunan" dipergunakan sebagai ganti istilah candi yang 
belum diketahui namanya. Candi dan bangunan itu di antaranya Candi 
Mahl_igai, Palangka, Bungsu dan Candi Tua yang mcrupakan bangunan 

Khasanah Budaya Nusantara IX 105 



terbesar. Sedangkan bangunan, terdiri atas Bangunan I, II, Pagar Keliling, 
Bangunan III, IV (berada di luar pagar keliling), Bangunan V, VI (berada 
di luar tanggul kuno) dan Tanggul Kuno (Arden Wall). Hasil identifikasi 
penelitian dan pengga11an Dinas Purbakala Nasional, menyebutkan bahwa 
masa peralihan Ciwaistis ke Budha gugusan Muara Takus terdiri atas 
candi dan bangunan-bangunan tersebut. 

Tahun 1889 JW Yzermen melakukan pengukuran dibantu oleh T.H.A.F. 
Delprat dan Opziter sebagai juru foto. Saat itu mereka melihat adanya 
Stupa (Candi Mahligai), Teras Tinggi di sebelah timur Stupa (Candi Pa­
langka), Candi Bungsi dengan teras pembatas berasal dari batu bata dan 
batu pasir. Sedangkan Bosh (1930) memperkirakan keberadaan Candi 
Muara Takus dibangun sejak abad ke VII Masehi atau sezaman dengan 
prasasti Vieng Sa. 

Lain lagi pendapat Schnitger. Ia menyebutkan bahwa teras Candi Bungsu, 
bangunan Candi Tua bagian dalam, Candi Palangka, Bangunan II dan 
Pintu Gerbang berasal dari abad XI. Menurut Schnitger pula, Mahligai 
Stupa diperkirakan direkonstruksi kembali pada abad ke XII. Kemudian 
tahun 1935 dilakukan penggalian oleh Schnitger terhadap pondasi pintu 
gerbang dinding utara, pondasi Bangunan I, Bangunan II dan Candi Tua. 
Dari situ ditemul�an pula Candi Bungsu yang terletak di sebelah barat 
Candi Stupa (Mahligai), ditemukan pula batu bata berbentuk Lotus, da­
lamnya berupa tanah, abu dan lempeng emas, berisi Tricula bertatahkan 
tulisan berbentuk huruf Nagari. Penggalian selanjutnya dilakukan oleh 
Ben Bronson (1973), bekerjasama dengao Lembaga Purbakala dan Pe­

ninggalan Nasional Jakarta. Penggalian bertUjuan mencari tinggalan ber­
sejarah pada Tembok Keliling Kompleks Percandian Muara Takus. Hasil 
penggalian berupa keramik, ditafsirkan keramik tersebut tidak lebih tua 
dari masa Dinasti Yuan Ming dan Ching abad XIII - XIX. Selanjutnya 
tahun 1977 dilakukan penggalian Arkeologi oleh Pusat Penelitian Arkeo­
logi Nasional didukung oleh Bidang Permuseuman Sejarah dan Kepurba­
kalaan Kantor Wilayah Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Propinsi 
Riau dan penggalian terakkhir oleh Direktorat Perlindungan Pembinaan 
Sejarah dan Purbakala. Hasil penggalian berupa sisa-sisa bangunan dari 
bata yang terdapat di luar kompleks percandian. Selain itu ditemukan pula 
beberapa keramik dan fragmen perunggu. 

106 Pustaka Wisata BuJaya 



Apabila kita melihat arsitektumya, terdapat persamaan antara Candi 
Muara Takus dengan candi-candi lainnya. Secara kasat mata, Stupa ber­
sifat Budhistis, namun jika melihat Candi Mahligai, tersurat gambaran 
peralihan 'Ciwaistis ke Budha, ditandai adanya Phalus (lambang kelamin 

laki-laki) dan Yoni (Jambang kelamin perempuan) bentuknya menyerupai 
menara. Persamaan ada pula dengan Candi Acoka, India pada bagian arsi­
tektur Kapitel, Roda dan Kepala Singa. Begitu pula dengan Candi di 
Myanmar (Birma), Candi Biaco Bahal (Sumatra Utara) dan teras-terasnya 

mirip teras Candi Borobudur. 

Pem bangunan PL T A Kotapanjang 

Pembangunan PL T A Kotapanjang merupakan proyek pemerintah Indo­

nesia (PLN) bekerjasama dengan pemerintah Jepang untuk keperluan 

listrik di wilayah Sumatera Barat dan Riau. Pembangunan ini menimbul­

kan berbagai persoalan menyangkut potensi sumber daya budaya. Yang 

dimaksud dengan potensi sumber daya adalah segala produk budaya yang 

terwariskan dari masa lalu tervvariskan dari masa lalu dan memiliki man­

faat bagi masyarakat dan pembangunan dewasa ini serta masa mendatang 

(Me. Ginsey, 1972). 

Pembangunan Waduk PLTA Kotapanjang akan menenggelamkan daerah 
aliran sungai (DAS) Kampar Kanan yang berada di wilayah Kecamatan 

XIII Koto Kampar Kabupaten Kampar, Riau. Wilayah ini merupakan 

tempat potensial mengandung tinggalan arkeologi, baik yang bersifat mo­

numen (bangunan), fetur, MakamKuno (Datuk Laweh Telingo dan Datuk 

Turi Aceh), artefak berupa tembikar, batuan porselin maupun relics. Mo­

numen (bangunan) yang akan tenggelam utamanya terkonsentrasi pada 

kompleks Percandian Muara Takus. 

Permasalahan serius berkenaah dengan waduk yang dibangun secara fisik 

sejak ditahun 1994 dan akan dilakukan pcnggenangan November 1996 

serta diresmikan Agustus 1997 ini menyangkut kelcstarian tinggalan-ting­

galan arkeologi yang merupakan potensi sumber daya budaya. Secara 
garis besar tinggalan sumber daya budaya terdiri atas bangunan kuno dari 

bata, bangunan candi di luar areal gcnangan, tanggul dan parit yang "me­

lingkar", ·tanggul kuno "persegi", areal pemukiman kuno, fragmen-frag­

men artefak di areal gcnangan dan makam kuno. 

Khasanah Budaya Nusanrara IX 107 



Apabila waduk telah beroperasi penuh, ketinggian perrnukaan air akan 
mencapai 83 - 85 meter di atas perrnukaan air !aut. Pada ketinggian ini, 
daerah yang akan tergenang air mencakup wilayah seluas 124 km2, terdiri 

atas delapan desa di Provinsi Riau dan dua desa di Provinsi Sumatra 
Barat, terrnasuk di dalamnya Desa Muara Takus yang merupakan lokasi 
keberadaan Situs Purbakala. Penggenangan berdampak pada potensi 
sumber daya budaya yang ada dalam situs tersebut. 

Masing-masing potensi sumber daya mempunyai nilai kualitas dan nilai 

penting. Kusumohatono, 1933, merinci aspek nilai kualitas meliputi 

dimensi monumentalis, potensi sumber inforrnasi karena bobot warisan 
budaya yang tersisa, kelangkaan menyangkut keunikan, keindahan yakni 
kadar estetika dan aspek keterawatan menyangkut keterlengkapan, ke­

utuhan dan pelestariannya. Sedangkan aspek nilai penting berkaitan 

dengan masalah keilmuan hubungannya dengan obyek penelitian, keseja­

rahan, kemasyarakatan maupun aspek hukum. Dalam kenyataannya, sum­
her daya budaya terrnasuk dalam Benda Cagar Budaya yang diatur dalam 
UU RI Nomor 5 Tahun 1992. 

Penanggulangan atas Dam pak 

Beberapa jalan keluar perrnasalahan terhadap pembangunan PL T A Kota­
panjang yang akan menenggelamkan sebagian situs Percandian Muara 
Takus, dibuatlah ·program jangka panjang dan pendek sebagai langkah 

antisipasi atas dampak yang ditimbulkan, di antaranya : 

a. Jangka pendek 

Situs Muara Takus perlu ditangani dengan program konservasi, se­

perti pemberian lapisan pelindung bersifat menolak rembesaan air 

(water repellent) dan pembersihan rnikro organisme secara sederhana 
maupun kimiawi, dipadu dengan tindakan penataan lingkungan 
dengan sistem drainase yang baik guna menganggulangi penetrasi air 
hujan. 

b. Jangka panjang 

Program diarahkan pada aspek pemanfaatan situs bagi kepentingan 
umum, khususnya rekreasi, penelitian dan pendidikan. Pengembangan 

situs Muara Takus dijadikan daya tarik yang khas. Maka perlu duku­

ngan pelestarian dan pemeliharaan dari instansi terkait. 

1 08 Pustaka Wisata Budaya 



Pembangunan Sektor Te1·kait 

Kehadiran Pembangunan Waduk PLTA Muara Takus pada sisi lain mem­
bawa perubahan di sektor ekonomi, perhubungan dan pariwisata. Pem­

bangunan waduk seiain mensuplay kebutuhan listrik untuk wilayah Suma­

tera Barat dan Riau, meramaikan lalu lintas sekitar percandian Muara 
· Takus yang mendukung sektor perdagangan dan perhubungan. Selain itu 

sektor pariwisata akan sangat terdukung keberadaannya. Mengingat se­

telah dipugar delapan belas tahun yang lalu, pada 1997 situs Muara Takus 

dilihat dari estetika situs belum siap dijadikan daerah wisata. Perlu didiri­

kan fasilitas yang memberikan kenyamanan bagi pengunjung (seperti 

peneduh, pendopo) termasuk sarana pendidikan seperti museum dan per­
tamanan yang mendukung keberadaan situs dengan cara optimalisasi pe­
manfaatannya. Sedangkan dampak negatif pembangunan waduk PL T A 
Kotapanjang berupa, ancaman terhadap kelestarian tinggalan purbakala 

Percandian Muara Takus, berupa penetrasi air di bawah gugusan Candi, 

Penggembalaan tcmak yang tak terkendali, pemukiman liar, tindakan 
pengrusakan (vandalisme) dan pengembangan secara berlebihan yang 
justru merusak keberadaan Situs Purbakala tersebut. 

Candi Mahligai dan Candi Tud di Kompleks Candi Muara Takus. Provinsi Riau 

Khasanah Budaya Nusantara IX 109 



PRASASTI SIDDHAYATRA DARI PALEMBANG 

T 
EKS siddhayatra pertama kali tertulis pada prasasti Kedukan 

Bukit (682 M). Pada baris ke-3 dan ke-10, prasasti ini berisi 

uraian perjalanan (ekspedisi) raja Sriwijaya dari Minangga hingga 

pendirian sebuah kota untuk kejayaan Sriwijaya. Munculnya 

nama Sriwijaya dalam panggung sejarah di Asia Tenggara sangat me­

ngejutkan dunia. Hal ini bermula ketika G. Coedes, pakar sejarah dari Pe­

rancis, menulis karangan Le Royaume de Srivijaya dalam BEFEO, 

(1918) dan memperkenalkan adanya Kerajaan Sriwijaya, bukan nama 

orang, dari abad VII di Sumatera Selatan. Kajiannya didasarkan pada 

temuan sejumlah prasasti batu berbahasa Melayu Kuna dengan aksara 

Pallawa, misalnya prasasti Kedukan Bukit (683 M), Talang Tuwo (684) 

dan Kotakapur (686). Berbagai tanggapan muncul yang berkenaan dengan 

Kerajaan Sriwijaya ini, baik yang mendukung maupun yang menentang­
nya. Kajian Coedes tersebut kemudian diterjemahkan ke dalam kitab Ke-

. 
datuan Sriwijaya pada 1989 oleh Pusat Penelitian Arkeologi Nasional. 

Sllbhik sa 
. 

Contoh teks prasasti yang ditemukan 

Di lain pihak, seiring dengan proses perkembangan penduduk dan pem­
bangunan wilayah, ditemukan pula prasasti-prasasti lainnya yang berkait­
an dengan Sriwijaya. Misalnya prasasti Ligor (775 M) di Thailand 

Selatan dan prasasti Canton ( 1079 M) berbahasa dan beraksara Cina di 
Kanton, Cina Selatan (lihat Tan Yok Seong: 17-22). Selain temuan 

prasasti panjang tersebut di.atas temyata ada pula pertulisan singkat yang 

Khasanah Budaya Nusantara IX 111 



ada hubungannya dengan usaha-usaha keagamaan, yaitu tulisan siddhaya­

tra yang ditemukan di sekitar kota Palembang dalam jumlah lebih dari 30 
buah. Teks pendek ini dipahatkan pada berbagai bentuk batu, ada yang 
alami dan ada batu yang diratakan atau di gosok permukaannya. 

Makna 

Kata siddhayatra (bahasa Sansekerta) terdiri atas dua kata, siddha dan 

yatra. Kata siddha berasal dari kata sic, artinya: mencapai melaksanakan, 
memenuhi, menyelesaikan; akarkata sic dalam bentuk lampau-selesai, 

menjadi siddha, artinya: tercapai, selesai, sukses (lihat Monier-William 
1899:1215). Adapun kata yatra berasal dari akarkata I yang artinya: 

berjalan, pergi; akar kata ini dalam bentuk lampau-belum selesai berubah
. 

menjadi menjadi yatra yang artinya: perjalanan, ekspedisi (lihat Monier- · 

William 1899-849). Sintaksis bahasa Sansekerta seperti bahasa Inggris, 
pemahaman artinya harus dimulai dari belakang. Kata siddhayatra berarti: 
perjalanan yang berhasil atau sukses. Karena hal ini berkenaan dengan 
usaha keagamaan, maka makna ini diwarnai dengan kesucian sehingga 
dapat diartikan sebagai: perjalanan suci yang berhasil, sukses atau telah 

tercapai, terselesaikan. 

Variasi Teks dan Sebarannya 

Teks ini tidak sama bunyi dan panjangnya, mungkin karena perbedaan 
maksud dan sarana yang tersedia. Variasi teks tersebut dernikian: 

- siddhayatra 
- jaya siddhayatra 
- siddhayatra sarwwasattwa 
- jayasiddhayatra sarwwasatwa 
- jaya siddhayatra subhiksa 

Teks tarnbahan jaya berarti: menang atau kemenangan, dan kata jaya 

sendiri sudah dipakai secara meluas dalam bahasa kita. Kata sarwwasat­

wa berarti: semua mahkluk; kata subhiksa berarti: kaya, makmur.Tulisan­
tulisan pendek ini tidak selalu dalam keadaan utuh, seringkali batunya 
patah, tinggal tertulis sebagian saja, misalnya ddhayatra, atau sarwwa­

satwa. 

112 Pustaka Wisata Budaya 



Selain siddhayatra ada pula teks lain: tirthayatra dan digwijaya yatra. 

Kata tirtha berarti: air suci, hingga artinya berkenaan dengan pengarnbil­
an air suci. Teks siddhayatra dijumpai dalarn kitab Sumanasantaka, 

pupuh 1:15 dalarn kitab Adiparwa, juga pada prasasti dari Pasrujambe 

(Kab Lumajang, Jawa Timur) yang berbunyi Bhattara Parameswara tir­

thayatra, artinya: Bhattara Parameswara berhasil mencapai tempat air 

suci. Pada teks digwijaya yatra, artinya, artinya berkaitan dengan keme­
nangan operasi militer. 

Batu-batu kecil dengan pahatan aksara Pallawa yang berbunyi siddhayatra 
atau variannya tidak hanya ditemukan di pulau Sumatera saja melainkan 
juga ditemukan di pulau Bangka (lihat Schnitger 1937) dan di Kalimantan 
Selatan (lihat Laporan Penelitian Di Situs di Candi Laras, 1994 oleh 
Balai Arkeologi Banjarmasin). Semua temuan tulisan pendek dari Bangka 
sudah dikumpulkan bersama temuan dari sekitar kota Palembang, seba­
gian di simpan di gedung Taman Purbakala Kerajaan Sriwijaya di Ka­
ranganyar, sebagian di Museum Nasional Jakarta, sebagian lagi di simpan 
di Museum Sultan Badaruddin dan ada pula yang disimpan oleh per­
orangan. 

Adapun temuan tulisan pendek di Kalimantan berasal dari desa Margasari, 
Kecarnatan Candi Laras Utara Kabupaten Kandangan, Kalimantan Se­
latan, yang ditemukan pada 1982 saat dilakukan pembuatan irigasi tertier 
di Kampu_ng tersebut dan sekarang disimpan di Museum Banjar Baru. 

Batu ini seharusnya panjang, tetapi patah di kedua ujungnya; di batu yang 
tersisa masih ada pahatan yang terbaca sebagai siddhayatra. Jika bagian 
batu yang hilang tersebut mengandung tulisan, maka teks ini tentunya 
akan lebih panjang. 

Maksud dan Fungsi 

Dalarn kaitan dengan teks prasasti Kedukan Bukit tahun 862 M yang pada 
baris ke-3 dan ke-1 0 memuat teks siddhayatra, jelas bahwa prasasti itu 
ditulis setelah ekspedisi selesai dilakukan. Jadi orang bekerja lebih dahulu 
dan baru kemudian menyatakan hasilnya dengan tulisan tersebut. Adapun 
prasasti-prasasti pendek yang hanya memuat teks siddhayatra dengan 
berbagai variannya, untuk sebagian mengandung maksud yang sarna 

Khasanah Budaya Nusantara IX 113 



dengan prasasti Kedukan Bukit. Prasasti siddhayatra yang ditemukan 
berdekatan dengan lokasi Prasasti Kotakapur, agaknya serupa maksud­
nya dengan prasasti Kedukan Bukit di Palembang selain itu juga untuk 
mendukung isi Prasasti Kotakapur yang mengandung ancaman kepada 
bhumi Jawa yang tidak berbakti kepada raja Sriwijaya. 

Bagaimana halnya dengan prasasti siddhayatra yang ditemukan di Kali­
mantan Selatan? Adakah suatu ekspedisi Sriwijaya ke Kalimantan 
Selatan? Seandainya ada ekspedisi, maksud dan fungsi prasasti itu telah 
sesuai. Jika tidak ada ekspedisi, apa maksud dan fungsinya? 

Ada dugaan penulis bahwa telah terjadi pergeseran maksud dan fungsi dari 
teks prasasti tersebut. Karena teksnya pendek, maka dapat dipahat pada 
batu kecil yang dapat dibawa-bawa atau dipindah-pindahkan. Sejalan 
dengan teks ye te mantra (lihat M. Suhadi 1976: 49-62) yang dapat digu­
nakan sebagai azimat, atau sebagai semacam "tabur bunga" saat melaku­
kan persembahan suci, kiranya teks siddhayatra dapat digunakan dengan 
maksud tersebut dan berfungsi sebagai azimat atau penangkal bahaya 
dalam perjalanan yang dilakukan. Jika dugaan ini benar maka pra peziarah 
ataupun para penyebar agama dapat membawa prasasti sidhayatra ter­
sebut dalam perjalanannya agar selamat. 

Baik prasasti panjang atau pendek yang ditulis pada bahan apapun, akan 
mempunyai nilai yang sangat tinggi karena merupakan warisan yang me­
nyimpan amanat nenek moyang kita. Seberapa jauh kita dapat menafsir­
ka•u•ya dan memanfaatkannya, semua bergantung pada situasi, kondisi 
dan kebutuhan serta kemampuan sumber daya manusianya. Yang pokok, 
semua prasasti itu harus lestari hingga ke generasi yang akan datang. 

114 Pustaka Wisata Budaya 



MASJID ANGKE DI JAKARTA BARAT 

B 
ENDA eagar budaya mcrupakan pcninggalan budaya yang 
sangat berarti bagi pcmahaman dan pengembangan sejarah, ilmu 

pengetahuan dan kebudayaan, sehingga harus dilindungi dan di­

lestarikan demi pemupukan kesadaran jatidiri bangsa dan kepentingan 

nasional. Perlindungan dan pelestarian bentuk eagar budaya tersebut ter­
eantum dalam Undang-undang RI. No. 5 Tahun 1992. 

Di wilayah DKI Jakarta banyak terdapat benda eagar budaya yang berupa 

bangunan-bangunan tua dan telah ditetapkan sebagai bangunan bersejarah 

berdasarkan S.K. Gubemur Kepala Daerah Khusus Ibukota Jakarta No. 
Cb. 11112/1972 tanggal 10 J anuari 1972. Salah satu benda yang telah 
dilestarikan tersebut adalah Masjid Angke. 

Masjid Angke termasuk bangunan bersejarah dengan S.K. Gubemur Ke­

pala Daerah Ibukota Jakarta. Masjid di Kampung Angke, Jalan Tubagus 

Angke Gang Masjid No. 1, Kecamatan Tambora Jakarta Barat ini mem­
punyai keunikan karena arsitektumya merupakan perpaduan gaya Jawa 

pada bagian tajuknya, karpusnya bergaya Cina, sedangkan pintu dan jen­

delanya bergaya Eropa. Kampung Angke adalah kampung tua di Jakarta. 

Sekarang kampung ini telah menjadi nama kelurahan. 

Nama "Angke" berasal dari bahasa Cina, yaitu "ang" yang berarti merah 

(darah) dan "ke" berarti bangkai. Penamaan ini berkaitan dengan peristiwa 

pemberontakan orang-orang Cina di Batavia pada 1740. Banyak orang 

Cina mati dibunuh oleh Belanda dan mayatnya bergelimpangan dimana­

mana, ada yang hanyut di Kali Angke. 

Sebelunmya Kampung Angke bemama Kampung Bebek karena sebagian 

besar penduduknya memelihara bebek. Mata pencaharian lain mereka ber­
tani dan memelihara ikan. Letak kampung ini sangat strategis, sehingga 

menarik kaum pendatang dan menjadi persinggahan ·mereka. Selain itu 

kampung ini dijadikan tempat tinggal budak belian dan pelarian qna. 

Masjid Angke sekarang terkenal dengan nama Masjid Al-Anwar, didirikan 

pada 1751 M oleh seorang bangsa Cina dari Tartar yang kawin dengan 

orang Banten. Sejarah masjid ini ada kaitannya dengan Jenderal Adrian 

Khasanah Budaya Nusantara IX 115 



Valekenier (1737-1741). Pada masa pemerintahannya terjadi berbagai 
ketegangan dengan rakyat dan orang-orang Cina sampai memuneak. Ke­
mudian pada 1740 orang-orang Cina yang bersenjata menyelusup dan me­
nyerang Batav�a. Kejadian ini mengawali Valekenier memerintahkan pem­
bunuhan masal terhadap orang-orang Cina. Peristiwa tersebut diketahui 
oleh Pemerintah Belanda sehingga Valekenier diminta pertanggungjawab­
annya dan dianggap sebagai Gubemur Jenderal tereela. Kemudian dia di­
tangkap. dan dipenjarakan di Batavia tahun 1741. Tak iama antaranya 
Valekenier meninggal dunia. Waktu terjadi pembunuhan tersebut sebagian 
orang Cina yang bersembunyi dilindungi oleh orang-orang Islam (Banten) 
dan hidup berdampingan hingga tahun 1751. Mereka inilah yang men­
dirikan Masjid Angke. 

Masjid Angke berdiri di atas halaman seluas 500 m2. Halaman masjid ini 
ditinggikan permukan tanahnya agar terhindar dari genangan air bila 
hujan, terutama pag&r keliling dan tangga pintu masuk ± 2 ubin (40 em). 
Pagar tembok teratur rapih dan diberi pelipit. Masjid ini terdiri dari ba­
ngunan induk, makam dan bangunan tambahan. Luas bangunan masjid 15 

x 15 m. 

Bangunan induk berdenah empat persegi, memiliki tiga pintu masuk yang 
Iebar dan tinggi, terbuat dari kayu jati dengan ukuran 3,22 x 125 em 
sampai kusen. Sedangkan sampai ambangnya berukuran 3,90 x 2,80 em. 
Letak pintu ini satu di depan dengan hiasan relung dan sulur-sulur, dua 
pintu lagi terdapat di kiri kanan bangunan induk. Untuk masuk ke dalam 
bangunan harus melalui tiga anak tangga dan halamannya diplester. 

Pada bagian badan bangunan induk terdapat jalusi (lubang angin), empat 
jalusi di bagian depan dengan ukuran 1,30 x 1,90 m dan di kiri-kanan 
masing-masing tiga jalusi yang ukurannya sama dengan jalusi depan. 
Sedangkan di belakang terdapat tiga jalusi berukuran 1,30 x 3,62 m. Hi as­
an jalu 1 berupa kayu yang dibubut berbentuk bulat dan berwama eoklat 
tua. Di bagian dalam terdapat tiang induk, mimbar, pengimanan. Tiang 
induk berjumlah empat, bentuknya empat persegi, tingginya 9 m dan ter­
buat dari beton berhiaskan garis-garis simetris. Mimbar dibangun melekat 
pada tembok, mempunyai tangga dan pelipit dinding pintu. Sedangkan 
pengimanan tcrdapat di sebelah kanan mimbar dan pada sudut atas/ujung 
bangunan tersebut terdapat hiasan pelipit gantil. 

116 Pus taka Wisata Budaya 



Atap bangunan masjid bersusun dua (tumpang), berbentuk tajuk dan pun­

caknya terdapat memolo. Bahannya adalah genteng biasa. 

Di kompleks masjid ini t�.rdapat makam yang terdiri atas tiga bagian, dua 

di kompleks masjid dan satu di seberang jalan depan masjid. Makam­

makam tersebut adalah: 

1. Makam Sultan Hamid Algadri dari Pontianak, (putra Sultan Ponti­

anak) ketika dibuang ke Batavia pada masa pemerintahan Hindia 

Belanda. Makamnya (nisan) dibuat dari batu pualam dan ada tulisan 

yang menyebutkan Sultan tersebut meninggal dalam usia 64 tahun 35 

hari (1274 H= 1854 M). Selain itu ada lima makam lainnya, tiga ma­

kam dalam cungkup, sedang yang dua di luar cungkup. Makam-ma­

kam ini terdapat di depan masjid. 

2. Makam yang terdapat tepat di belakang masjid, ada 30 pusara/nisan 

dan terbuat dari batu kali. Nisannya berhiaskan ukiran kuncup pad­

rna, segitiga tumpal dan sulur-sulur. 

3. Pada bagian yang menjorok adalah makam Syarifah Mariyam dan 

Syech Jafar. Nisannya berukiran bunga padma, sulur-sulur dan tum­

pal. 

Masjid Angke, Jakarta Pumapugar tahun 1987 

Bangunan tambahan yang terdapat dalam kompleks masjid ini ada di 

sebelah kanan bangunan induk, dipergunakan sebagai tempat wudhu. Di-

Khasanah Budaya Nusantara IX 117 



sini terdapat bedug kuno, tetapi kulitnya sudah diganti. Bangunan tambah­

an ini dibangun pada 1979. 

Masjid Angke merupakan living monument dan sampai sekarang masih 

dipergunakan oleh penduduk. Sebagai bangunan yang masih diperguna­
kan, selayaknyalah · apabila diadakan pelestarian. Pelestarian ini sangat 
berguna bagi para peneliti untuk mengembangkan pengetahuan selanjut­

nya. 

Berdasarkan Undang-undang R.I. Nomor 5 Tahun 1992 Bab IV pasal 23 
yang ·menyebutkan mengenai perlindungan dan pemeliharaan terhadap 

benda eagar budaya, maka Masjid Angke telah dilestarikan dengan cara 

pemugaran. Adapun pemugarannya berlangsung dari tahun 1969, 1973-

1974, 1979 oleh Pemerintah Daerah pada masa Gubernur Ali Sadikin dan 

Museum DKI, terakhir pada tahun 1985-1987 oleh Proyek Pemugaran dan 

Femeliharaan Peninggalan Sejarah dan Purbakala Jakarta dengan cara 

rehabilitasi dan konservasi. 

118 Pustaka Wisata Budaya 



LUKISAN GOA DI SULAWESI SELA TAN 

M 
ANUSIA purba Indonesia telah musnah dan yang tersisa 

tingeal jejak budayanya berupa benda-benda tiga dimensi dan 
karya seni dua dimensi. Pengertian purba disini mengacu ke­

pada zaman ketika manusia belum mengenal tulisan. Benda budaya tiga 
dimensi mencakup tiga hal. Pertama, sisa-sisa tempat tinggal yang berupa 

gua, dinding dan tiang batu, tanggul tanah dan lain-lain; ke-dua, berupa 

alat-alat rumah tangga, alat pertanian, senjata, alat upacara dan sisa 

makanan yang berupa tulang dan kerang; ke-tiga, berupa pahatan pada 

batu atau dinding karang. Tinggalan benda-benda budaya dua dimensi 
berupa lukisan dengan zat berwama. 

Manusia purba Sulawesi Selatan ini menurut Bernet Kempers berasal dari 
masa 4000 tahun SM. Mereka belum mampu membuat rumah. Goa ada­
lab tempat ideal untuk berlindung dari pengaruh cuaca, yaitu hujan, angin, 
panas dan dingin, juga dari hewan buas atau sesama manusia yang masih 
saling bermusuhan. Di lantai goa-goa ini dapat ditemukan sisa piring 

mangkuk dari tembikar, juga sisa makanan berupa tulang dan kerang. 

Riwayat Penelitian 

Penelitian terhadap !ukisan goa antqra lain telah dilakukan. oleh Heeren­

Palm (1950), Roder (1959), Heekeren (1972), McCarthy (1974), Soejono 
(1984) dan Kosasih (1991 ). Hasil penelitian Kosasih ini menjadi thesis 
untuk mendapatkan gelar magister pada Fakultas Sastra U.I. bagi penulis­
nya dan di sini menjadi sumber acuan utama. 
Penelitian terhadap lukisan goa tidak terlepas dari penelitian situs goa ka­

rena dua hal ini saling berkait. Lukisan goa merupakan hasil ekspresi jiwa, 

sedangkan situs goa mcrupakan sisa hunian tempat ditinggalkannya arte­

fak atau benda-bcnda buatan mcreka yang digunakan selama satu periode 
atau selama hidupnya, baik oleh satu gcnerasi maupun oleh beberapa ge­
nerasi. 

Pembicaraan ini dibatasi pada tinggalan benda dua dimcnsi yang bempa 
lukisan, khususnya yang digambarkan pada dinding-dinding goa di wila­
yah Sulawesi Selatan. 

Khasanah Budayu Nusantara IX 119 



Goa-goa di Sulawesi Selatan 

Di Sulawesi Selatan ditemukan goa dan ceruk. Istilah goa untuk rongga 
yang dahun pada dinding gunung, sedangkan istilah ceruk untuk rongga 
yang dangkal. Goa-goa di Sulawesi Selatan tersebar di tiga wilayah, yaitu 
wilayah Maros, Pangkajene dan Pulau Muna. 

Di wilayah Maros sudah ditemukan tujuh goa, yaitu Pattakere I, Pattakere 
II, Burung I, Burung II, Labattorang, Sampeang dan DjariE. 

· 

Di wil:iyah Pangkajene sudah ditemukan 16 goa, yaitu Garunggung, Lasi­
tae, Bulu Ballang, Lampoa, Kassi, Sapiria, Sekapao, Akarassaka, Sum­
pung Bita, Bulu Sipong, Camingkana, Patenungan, Bulu Ribba, Salluka, 
Cumi Lantang dan Bulu Sumi. 

Di pulau Muna telah ditemukan lima goa, yaitu Metanduo, Kobori, La 
Kolumbu, Toko, Wa Bose, dan lima ceruk, yaitu La Sabo, Tangga Ara, 
La N sarofa, Ida Malanga dan Goma. 

Lukisan goa tidak selalu ditemukan pada semua goa dan ceruk tersebut. 
Sebagian ilustrasi wujud lukisan goa itu, di sini akan ditan1pilkan dua 
contoh dari masing-masing wilayah. 

Wujud Lukisan Goa 

1. Daerah Maros 
Di Goa Pattakere I ditemukan lukisan lima cap tangan kiri dan lu­
kisan seekor babi yang di bagian jantungnya tertancap mata anak 
panah. Di goa Lambattorang ditemukan lukisan seekor babi sepan­
jang 75 em, empat cap tangan kiri dan satu cap tangan di bawah leher 
babi, satu cap tangan di bawah kaki belakang. Di dekatnya ada pula 
dinding yang berisi 40 cap tangan. 

2. Di daerah Pangkajene 

120 

Di goa Lasitae ditemukan tiga ceruk. Ceruk pertama berisi tiga gam­
bar ikan, dua ceruk lainnya masing-masing berisi gambar dua ikan. 
Gamb�r ikan terbesar berukuran 55 x 23 em. Di goa Lampoa ditemu­
kan lukisan manusia, cap tangan, babi, matahari, perahu dan hiasan 
geometrik berwujud tumpal dan garis silang. 

Pustaka Wisata Budaya 



3. Di daerah Pulau Muna 

Di goa Metanduno ditemukan lukisan dinamis berupa adegan perang, 
berkelahi, berplan kaki, berkuda, berburu dan berperahu. Binatang 
yang dilukis berwujud rusa, babi, anjing, kuda dan tiga lipan. 
Di goa Wa Bose ada lukisan manusia penunggang kuda. Yang istime­
wa ialah lukisan kelamin wanita yang digambar di ceruk yang agak 
tersembunyi. 

Wama, Motif dan Gaya Lukisan 

Waroa lukisan pada goa-goa itu ada beberapa rnacam, yaitu rnerah, hitam, 
coklat, kuning, putih dan hijau. Cara rnelukisnya dengan berbagai jalan, 
yaitu dipercikkan, disemprot, dipulas, digores dan dilekatkan. Adapun 
kondisi lukisan goa itu urnurnnya sudah sangat rusak karena pengaruh 
waktu yang sudah berjalan berabad-rabad. 

Menurut Kosasih, berdasarkan pengarnatan atas motif-motif lukisan di 
berbagai wilayah Indonesia, semuanya rnencakup obyek manusia, cap 
tangan, cap kaki, topeng, rnata, kuda, anoa, rusa, babi, anjing, rnusang, 
burung, ikan, kura-kura, ular, kadal, lipan, pohon, matahari, bulan sabit, 
bintang, perahu, �ak, pisau belati, rnata bajak, garis lengkung, lingkar-
an, spiral dan geornetrik. 

· 

Gaya lukisannya berrnacam-rnacam, tetapi dapat dirnasukkan dalam dua 
kelompok, yaitu sifat naturalistik, stalistik dan sirnbolik untuk gaya lukis­
an Sulawesi Selatan; untuk gaya lukisan dari Sulawesi Tenggara, ditam­
bah unsur dinarnik. 

Makna Lukisan dan Simbolik 

Manusia rnemiliki tiga unsur dasar dalam jiwanya untuk mempertahankan 
hidupnya, yaitu· cipta; rasa dan karsa yang ketiganya saling bertaut dan 
sating membantu. Bertahan untuk hidup tidak terbatas pada usaha mencari 
rnakanan dan tempat berlindung saja, melainkan terma5uk usaha menya­
lurkan dorongan rasa yang menghasilkan karya seni sesuai kadar budaya 
yang dirnilikinya. Ekspresi jiwa untuk melukiskan sesuatu rnerupakan ba­
gian dari nalurinya yang dapat memuaskan batinnya. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 121 



Keduanya adalah lukisan dalam goa di Sulawesi Selata11. Kiri : Gambar babi hutan di 
Goa Pattakere I, Maros. Kanan : Penunggang kuda (pemburu sedang melemparkan 

tombak}, lukisan di Goa Metanduno, P. Muna. 

Lukisan tang�11 bertolak belakang di Goa Sumpang Bita, Pangkajene, Sulawesi Selatan 

Ekspresi jiwa yang diwujudkan dalam bentuk gambar atau lukisan di din­

ding-dinding goa ini mungkin bukan semata-mata hasil gejolak jiwa. Di 

dalam gambar itu mungkin terkandung suatu amanat atau pesan tentang 

kehidupan mereka. Secara sederhana ungkapan kehidupan mereka sehari­

hari. Mereka hidup dcngan cara berburu dan telah mengenal berbagai jenis 

hewan. Gambar tangan kiri untuk menunjukkan kebiasaan bahwa tangan 

kananlah yang dipakai untuk bekerja, sedangkan tangan kiri hanya untuk 

membantunya. 

122 Pustaka Wisata Budaya 



Lukisan perkelahian dan perang juga menyatakan bahwa dalam hidupnya 

mereka telah menempuh berbagai macam yang penuh bahaya dan dahsyat. 

Secara simbolik, lukisan menggambarkan harapan atau cita-cita mereka 

dan mengandung makna magis. Lukisan babi dengan mata anak panah di 
jantung babi dapat ditafsirkan sebagai harapan atau doa agar perburuan 

mereka ·mendapatkan basil yang cukup. Adapun lukisan kelamin wanita 

menunjukkan dua hal : pertama, sebagai lambang kesuburan; ke-dua se­

bagai penolak mara b�aya. 

Lukisan goa juga mencerminkan perjalanan sejarah dan budaya nenek 

moyang kita. Karena berbagai faktor, perhatian terhadap lukisan goa 
memang masih kurang. Di lain pihak, lukisan goa juga merupakan aset 

budaya nasional yang potensial. Maka perlu kiranya hal ini diperhatikan 

oleh instansi terkait dan masyarakat pada umumnya. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 123 



CERITA SUDAMALA PADA RELIEF CANDI TIGA WANGI 

C 
ANDI Tigawangi terletak eli daerah Kabupaten Blitar, dekat 
perbatasan dengan Kabupaten Kediri, Provinsi Jawa Tirnur, 
dibangun mulai tahun 1365 atas perintah Bre Matahun, ipar 

Hayam Wuruk. Pembangunan Candi Tigawangi bukan untuk pemakaman 
raja. Pekerjaan terhenti pada 1388; dalam keadaan belum selcsai (lihat 
Bernet Kempers: Ancient Indonesian Arts, 1959: 95-96). 

Caneli yang bercorak agama Hindu ini menghadap ke barat. Pada tubuh 
candi terdapat relief 14 panil; tiga panil di sisi utara, delapan panil di sisi 
barat dan tiga panil di sisi selatan. Adapun cerita Sudamala dirnulai dari 
panil di sisi utara. Cerita ini menggambarkan pembebasan Dewi Uma 
yang dikutuk oleh Dewa Siwa sehingga menjaeli Ranini alias Dewi Durga 
yang wajahnya menyeramkan. Tokoh yang membebaskan kutukan ini 
ialah Sadewa, anggota Pandawa yang ke-Iima. 

Makna Sudamala 

Kata Sudamala terdiri atas dua kata bahasa Sansekerta, yaitu suddha 
yang artinya ber�ih, suci, terang, putih (lihat Old Javanese-English 
Disctionary oleh Zoetmulder, 1982: 1830) dan katabenda mala yang arti­
nya: cacat, kotor, aib, dosa (lihat-Zoetmulder 1982: 1092). Kata suddha­
mala berarti bersih dari aib atau dosa. Cerita suddhamala mengandung 
makna gambaran tentang usaha pembersihan qiri dari dosa. 

Riwayat Penelitian 

Cerita sudamala yang dipahatkan dalam bentuk relief pada Candi Tiga­
wangi berasal dari naskah tua dalam bentuk kidung berbahasa Jawa Kuna 
yang dituliskah pada lontar yang tersusun dalam tiga jenis tembang. 
Tembang pertama terdiri atas 105 bait, tern bang ke-dua 45 bait dan tern­
bang ke-tiga 196 bait. Sarjana Belanda P.V. van Stein Callenfels menjadi­
kan naskah sudamala disertasinya eli Universitas Leiden dan kemudian di­
terbitkan dalam VBG LXVI, 1925. Teks dan terjemahan kidung Soda­
mala pemah eliterbitkan oleh Ditjen Kebudayaan (tanpa tahun) dan eli-

Khasanah Budaya Nusantara IX 125 



jadikan acuan dalam tulisan ini. Sebagai suatu cerita yang terkenal dan 
mengandung makna gaib, cerita ini juga di pahatkan pada candi Sukuh (di 
Jawa Tengah) dalam.fragmen yang tidak berurutan. 

Tradisi Ruwatan di Jawa 

Ruwatan ialah upacara penyucian terhadap seseorang agar terbebas dari 
gangguan roh atau kekuatan gaib karena yang bersangkutan dianggap 
rawan dari bahaya ini. Jika orang mempertunjukkan wayang kulit dengan 
lakon sudamala dan atau cerita yang sejenis, maka sadar atau tidak sadar 
kegiatan ini termasuk usaha penyucian diri dari si empunya hajat dan ber­
kahnya ikut menyebarkepada para pendengar atau penontonnya. 

Mereka yang rawan gangguan atau terancam bahaya antara lain anak 
kembar, anak tunggal, anak bajang (yang sejak lahir rambutnya tidak di­
pangkas, sudah mencapai bahu, gondrong), anak laki yang hanya punya 
satu kakak perempuan dan satu adik perempuan (istilah Jawa: pancuran 
kapit sendang), dan anak perempuan yang hanya punya satu kakak laki 
dan satu adik laki (istilah Jawa: sendang kapit pancuran), anak Pandawa 
Lima (anak lima laki-laki semua atau perempuan semua) dan lain-lain. 
Biarpun yang bersangkutan sudah dewasa dan sudah berkeluarga, tetap 
saja mereka rawan terhadap bahaya gaib. Karena bahaya gaib ini dapat 
menular atau menyeret sanak keluarga lainnya, maka bahaya ini harus di­
cegah atau ditangkal. Untuk membuang atau mencegah datangnya bahaya 
gaib ini, dilakukan suatu upacara ruwatan yang dilakukan oleh seseorang 
tua yang dianggap sakti seperti tokoh ki dalang. Upacara ini umumnya 
diwujudkan dengan pertunjukkan wayang kulit yang menyajikan cerita ru­
watan seperti cerita sudamala tersebut atau cerita lain, misalnya Garu­

deya atau Murwakala. 

Pada suatu upacara ruwatan yang berlangsung tahun 1955 di Taman 
Mini Indonesia Indah, mereka yang harus diruwat diberi pakaian serba 
putih dan diberi petunjuk cara berperilaku selan1a upacara berlangsung 
oleh pemimpin ruwatan. Selanjutnya mcreka wajib menyaksikan pertun­
jukkan wayang kulit itu dengan lakon Murwakala (fragmen yang ber­
langsung sekitar dua jam) yang dimainkan oleh dalang senior. Selesai per­
tunjukkan wayang dilanjutkan dengan upacara penyucian, semua peserta 
yang diruwat dipindahkan ke halaman dan satu persatu dimandikan oleh ki 

126 Pustaka Wisata Budaya 



dalang dengan cara menyiramkan air kembang ke atas kepala dan seluruh 

badannya. 

Air kembang ini bukan sembarang air melainkan air campuran yang ber­

asal dari berbagui su .• 1ber lalu disucikan oleh pemimpin ruwatan; biasanya 

oleh ki dalang. Mereka yang sudah diruwat akan terbebas atau terangkat 

dari kancah bahaya gaib. Demikianlah kepercayaan masyarakat Jawa atas 

tradisi ruwatan. Dipercaya pula bahwa penonton upacara ruwatan ini ikut 

mendapat berkah dan akan selamat pula dari berbagai bahaya. 

Adapun lakon Murwakala adalah varian cerita Sudamala, dimana dua 

raksasa Kalanjaya dan Kalantaka akan memangsa anak-anak jika mereka 

tiidak diberi sesajian yang cukup. Ancaman bahaya itu segera sima setelah 

Sadewa berhasil membunuh dua raksasa (Batara Kala) tersebut. 

lsi Cerita Naskah Sudamala 

Secara ringkas ada empat lokasi utama dalam cerita ini, yaitu di Kahyang­

an, di Setra tempat Durga, di Kerajaan Amarta dan di pertapaan Pranga­

las. Di Kahyangan, Dewi Uma dikutuk oleh Dewa Siwa karena selingkuh 

dengan Dewa Brahma. Ia akan diturunkan ke Setra dengan nama Ranini 

berwujud raksasa (Durga). Uma mohon ampun lalu Siwa mengatakan 

bahwa kutukannya akan dibebaskan oleh keluarga Pandawa bemama Sa­

dewa. Sementara itu di An1arta ada gangguan dari dua raksasa sakti her­

nama Kalanjaya dan Kalantaka. Ke-dua raksasa itu semula adalah bida­

dari di Kahyangan yang terkena kutuk oleh Siwa karena rnereka mengintip 

kamar Siwa saat bercumbu dengan Uma. Keluarga Pandawa kalah ber­

perang melawan Kalanjaya dan Kalantaka. Kunti, ibu Pandawa pergi ke 

Setra untuk mohon bantuan kepada Ranini (Durga) agar mau mengusir 

dua raksasa terscbut. Ranini setuju dengan syarat agar Sadewa diberikan 

kepada Ranini. Kunti kembali ke Amarta. Pandawa tidak setuju dengan 

rencana Kunti, tetapi Kunti memaksanya. Sadewa diiringi dayang laki-laki 

dibawa oleh Kunti ke Setra untuk diserahkan kepada Ranini. Di Setra itu 

Sadewa disiksa habis-habisan karena tidak bisa meruwat Ranini. Dalam 

keadaan hampir mati tiba-tiba roh Siwa masuk ke tubuh Sadewa, sehingga 

bangkit kemudian berkata kepada Ranini bahwa ia akan meruwatnya. Ke­

adaan hening, sunyi senyap, Sadewa bersamadi lalu menaburkan beras ku­

ning dan bunga-bunga kepada Ranini. Seketika Ranini menjelma k�mbali 

Khasanah Budaya Nusantara IX 127 



menjadi _Dewi Uma yang cantik beserta atribut tasbih dan senjata trisula. 

Sejak saat itu Sadewa diberi nama Sudamala, artinya pembebas dari noda 
atau dosa. Sebagai ungkapan terima kasihnya, Sadewa akan diberi oleh 
Uma gadis cantik sebagai isterinya dan senjata sakti untuk membunuh 
Kalanjaya dan Kalantaka. Kemudian Sadewa diperintahkan oleh Uma 
agar pergi ke arah timur laut, yakni ke pertapaan Prangalas, tempat Tam­
bapetra, bertapa, untuk menyembuhkan sang pertapa dari kebutaannya. 
Setiba di Prangalas, Sadewa menyembuhkan sang pertapa. Gembira ka­
rena dapat melihat dunia lagi, sang pertapa memberikan dua anak gadis­
nya bemama Ni Padapa dan Ni Soka untuk diperisteri oleh Sadewa. Tiba­
tiba Nakula, saudara kembar Sadewa, datang di pertapaan Tambapetra. 
Akhimya Sadewa kawin dengan Ni Padapa dan Nakula kawin dengan Ni 
Soka. Sadewa dan Nakula beserta keluarga Tambapetra menuju Amarta. 
Kalanjaya dan Kalantaka masih menguasai medan perang; tetapi akhimya 
ke-dua raksasa itu dapat dibunuh oleh Sadewa. Tiba-tiba muncul dua bi­
dadara yang mengaku bemama Citranggada dan Citrasena yang sebelum­
nya adalah Kalanjaya dan Kalantaka. Mereka mengucapkan terima kasih 
kepada Sadewa karena telah dibebaskan dari kutukan Siwa. 

Relief Sudamala di Candi Tigawangi, adegan di Ksetra : Sadewa diikat di pohon dan 
ditakut-takuti o/eh hantu berkepala setengah kambing setengah burung, para pembantu 

Raini alias Durga karena Sadewa tidak sanggup meruwat Raini 

128 Pustaka Wisata Budaya 



lsi Relief Sudamala pad
.
a Candi Tigawangi 

Pada Candi Tigawangi ada 14 panil yang dapat ditafsirkan berisi kisah 
Sudamala; relief tiap-tiap panil dapat ditafsirkan demikian: 

1. Pandawa kedatangan musuh sakti bemama Kalanjaya dan Kalantaka 
hingga Pandawa kalah, lalu Kunti mencari pertolongan kepada Batari 
Durga agar mengusir musuh. 

2. Kunti menyembah Batari Durga di rumahnya yang bentuknya seperti 
rumah Bali. 

3. Durga disertai oleh dua dayang menemui Kunti; Durga sanggup 
membantu Kunti untuk mengusir raksasa asalkan Sadewa diserahkan 
kepada Durga, tetapi Kunti menolak syarat itu. 

4. Kunti kembali ke Amarta, di peljalanan badannya dimasuki oleh roh 
Kalika, pc,l"lbantu Durga, yang membujuknya agar menyetujui syarat 
yang diminta oleh Durga. 

5. Di istana, Kunti menemui Yudhistira, Bima, Arjuna, Nakula dan Sa­
dewa. Pandawa gaga! mencegah rencana Kunti; ada tokoh Semar 
sedang m�nembah Kunti. 

6. Kunti membawa Sadewa beserta dua pengiringnya bemama Twalen 
dan Werdah ke tempat Durga. 

7. Sadewa diserahkan kepada Durga; karena Sadewa tidak sanggup me­
ruwatnya, maka diikat di pohon, diganggu oleh hantu-hantu dan di­
siksa hingga setengah mati. 

8. Roh Dewa Siwa masuk ke tubuh Sadewa lalu Sadewa dapat meruwat 
Ranini (Durga); sekctika ia menjelma menjadi Uma yang cantik leng­

kap dengan atribut tasbih dan trisula. 

9. Sadewa diberi nama Sudamala olch Uma, artinya pembebas aib; di­
iringi Twalen dan Werdah, ia menuju ke Prangalas, pertapaan Tam­
bapetra .. 

10. Tambapctra disembuhkan dari kebutaan oleh Sadewa; ia diperkenal­
kan kepada dua puterinya, bemama Ni Padapa dan Ni Soka. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 129 



11. Nakula menyusul Sadewa ke pertapaan Tambapetra; ada kegiatan 
persiapan perkawinan Sadewa dengan Ni Padapa dan Nakula dengan 
Ni Soka. 

12. Adegan ranjang, Sadewa memangku Ni Padapa, Semar mengintip­
nya. 

13. Sadewa berunding dengan Tambapetra mengenai Kalanjaya dan 
Kalantaka lalu mereka berangkat ke Amarta. 

14. Sadewa, Nakula dan Tambapetra bertemu dengan Kunti serta sauda­
ranya, yaitu Yudhistira, Bima dan Arjuna. Sadewa menccritakan pe­
ngalamannya meruwat Durga hingga ke perkawinannya dengan anak 
Tambapctra. Dayang Twalen dan Werdah ikut mendengarkan penga­
laman tuannya. 

Pelestarian Tradisi 

Upacara ruwatan hanyalah laku atau langkah jasmaniah yang tampak 
oleh panca-indera. Di belakang upacara itu ada ungkapan lain yang 
mengandung makna dalam, antara lain usaha introspeksi atau mawas diri 
agar semua perbuatan manusia juga didasarkan kepada niat dan tujuan 
yang mulia. 

Tradisi Jawa mengenai ruwatan disertai pertunjukan wayang kulit dengan 
ceritera Murwakala dan lain-lain, jangan dilihat dari aspek fisiknya saja, 
melainkan dari nilai spiritual yang terkandung pada inti dasamya. Semua 
usaha penyucian diri dari dosa adalah suatu langkah mulia dan ajaran ini 
berrsifat universal. Setiap usaha yang baik harus dimulai dari pelaku-pe­
laku yang suci, bemiat suci dan bermaksud. dan bertujuan suci demi kese­
jahteraan umat manusia. Maka baik naskah cerita Sudamala, relief mau­
pun candi-candinya patut dilestarikan sebagai tanda atau tonggak per­
jalanan sejarah yang mewamai jatidiri bangsa Indonesia. 

130 Pus taka Wisata Budaya 



CANDI SEWU DI JA WA TENGAH 

J 
A W A Tengah menyimpan potrensi sumber daya berupa monumen 
(bangunan) candi yang tersebar di berbagai wilayah bekas kerajaan, 
sebagai bukti kejayaan dan kebesaran agama masa lampau. Salah 

satunya adalah Candi Borobudur, candi peninggalan agama Budha yang 
masuk dalam tujuh keajaiban dunia atau dikenal sebagai warisan budaya 
dunia (world cultural heritage). Bila kita mempelajari peninggalan agama 
Budha di Jawa Tengah, selain Candi Borobudur, keberadaan Candi Sewu 
tidak bisa diabaikan, mengingat candi tersebut merupakan kompleks per­
candian agama Budha terbesar peninggalan a bad VIII - IX Masehi. 

Memang belum setenar Candi Borobudur maupun Prambanan karena kon­
disi Candi Sewu pemah rusak berat akibat pendudukan penjajah Belanda 
yang memanfaatkan batu-batu candi untuk pembuatan benteng pertahan­
an. Dilihat dari segi sejarah dan arsitektur bangunan. Candi Sewu meru­
pakan salah satu aset warisan budaya bangsa yang unik dan memiliki ciri 
tersendiri. Pemugaran yang dilakukan oleh pemerintah mampu menguak 
tabir sejarah dan membuka peluang bagi optimalisasi pemanfaatan benda 
eagar budaya bagi kepentingan umum. 

Letak dan Lingkungan 

Secara administratif Candi Sewu terletak di Desa Bener, Kecamatan 
Prambanan, Kabupaten Klaten, Provinsi Jawa Tengah. 

Sedangkan secara geografis pada koordinat 110°29'29" bujur timur 
7o44'40" lintang selatan, pada ketinggian 160,793 meter di atas per­
mukaan air !aut. Jarak tempuh dari Yogyakarta kurang lebih 17 km ke 
arah timur. 

Letak Candi Sewu berada di lingkungan Taman Wisata Prambanan-Boro­
budur yang mcnjadi salah satu kawasan dengan Candi Prambanan, Candi 
Lumlmng dan Candi Bubrah, sedangkan Candi Plaosan berada di luar 
kawasan. Scmua candi itu berlatar belakang Budha kecuali Candi Pram­
banan berlatar bclakang agama H}ndu. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 131 



Kompleks Candi Sewu. Di depan tampak area Dwarapala berhadapan seolah menjadi 
penjaga percandian 

Latar Belakang Sejarah 

Candi Sewu merupakan kompleks candi berlatar belakang agama Buclha 
terbesar ke..dua setelah Candi Borobudur, dibangun abad VIII Masehi 
bcrdas:1r prasasti berangka talmo 714 S (792 M), yang ditemukan di 
kompleks Candi Sewu. Melalui prasasti tersebut, paling tidak diketemukan 
dua hal penting sebagai catatan sejarah, diantaranya: 1 

Pertama, mengingat tahun 792 M Candi Sewu telah disempumakan, awal 
pembangunan tentu telah dilakukan sebelumnya, ke-dua, nama asli Candi 
Sewu adalah Manjusrigrga yang artinya rumah manjusri. 

Manjusri merupakan salah satu bodhisattwa yang berkedudukan sebagai 
"dewa" dalam agama Buclha. Sedangkan pendiri bangunan tersebut belum 
diketahui karena prasasti tidak menyebutkan nama raja yang memerintah. 
Apabila dikaitkan dengan penyebaran agama, keberadaan Candi Sewu di 
Jawa Tengah berkaitan dengan proses mbuknya pengaruh India di Indo­
nesia pada umumnya dan Jawa Tengah pada khususnya hingga muncul ke­
rajaan-kerajaan yang rajanya menganpt agama Hindu maupun Budha. 

132 Pustaka Wisata Budayo 



Terdapat tiga hipotesis berkaitan dengan masuknya pengaruh budaya India 
ke Indonesia. Pertama, pembawa pengaruh kebudayaan India adalah golo­
ngan ksatria kolonisas. Hipotesis ke-dua kontak dagang, kolonisasi dan 

perkawinan dengan penduduk asli. 

Ke-tiga, pembawa pengaruh adalah golongan Brahmana yang datang ke 
Indonesia karena dorongan semangat misionaris mereka. 

Ketiga hipotesis tersebut telah dibahas oleh F.D.K. Bosh, ia menyimpul­
kan bahwa pembawa pengaruh kebudayaan India dan proses penyebaran­
nya dilakukan oleh golongan Brahmana. Selanjutnya Bosh menyebut para 
Brahmana dengan istilah "sarjana agama", namun tidak dapat disangkal 
bahwa kedatangan para sarjana agama ini merupakan akibat langsung dari 
kontak dagang antara Indonesia dan India yang telah berlangsung sebe­
lumnya. Dengan menumpang kapal-kapal dagang para pendeta agama 
Budha atau Hindu akhimya sampai di Indonesia. 

Kedudukan Brahmana kala itu terhorrnat, di samping raja. Kondisi ter­
sebut menumbuhkan pemahaman pengetahuan bahwa di Jawa Tengah 
khususnya, sejak abad VIII - X Masehi pengaruh Hindu dan Budha sedang 
kuat-kuatnya, sehingga banyak candi dibangun sebagai bentuk pengabdian 
dan kebaktian kepada agama. 

Arsitektur Candi 

Keunikart dan ciri khas Candi Sewu berupa kompleks atau bangunan 
cukup luas dan banyak jumlahnya sehingga dinamakan Sewu (seribu), 

terdiri atas 249 candi, diantaranya satu 185 m, Iebar 163 m. Denah candi 
menyempai bujur sangkar. 

Hasil temuan tahun 1984 memaparkan, pondasi pagar sebelah timur Candi 
Sewu terdiiri atas tiga halaman, yaitu halaman utama, tengah dan luar. 
Pada halaman pertama terdapat Candi lnduk dengan arab hadap ke timur, 
bersudut 20° , garis tengah 28,9 m dan tinggi 29,8 m. Candi Induk berbilik 
utama (tengah) dan empat bilik penampil, masing-masing memiliki pintu 
masuk. 

Halaman tengah dan luar merupakan letak Candi Perwara dan Candi Apit. 
Candi Perwara tersusun atas empat deret persegi panjang yang sejajar. 
Deret I terdiri 28 bangunan; deret II 44 bangunan; deret III 80 bangunan 

Khasanah Budaya Nusantara IX 133 



dan deret IV terdiri dari 88 bangunan. Deret II, III dan IV berorientasi ke 

Juar (membelakangi Candi Induk) sedangkan deret ke III berorientasi ke 
dalam (menghadap Candi lnduk). Kedudukan Candi Apit terletak di antara 

Candi Perwara deret II dan III berjumlah 90 bangunan, berpasangan di­

setiap arah. Posisi tiap pasang Candi Apit mengapit jalan membelah ha­

Jaman ke-dua, tepat pada sumbu-sumbunya. Pada ke-empat ujung jalan 

dekat pagar halaman ke-dua, masing-masing terdapat sepasang area Dwa­

rapala ukuran raksasa. Tinggi area kurang lebih 229,5 em dan ditempat­

kan di atas lapik persegi setinggi kurang lebih 111 em. 

Candi Sewu seeara vertikal terbagi atas tiga bagian, yaitu kaki, tubuh dan 
atap eandi. Pada kaki eandi terdapat sederatan hiasan relief yang meng­

gambarkan motif purnakalasa atau hiasan jambangan bunga, juga area 
singa pada setiap sudut pertemuan antara kaki dan struktur tangga. Selain 

itu ada sisi luar pipi tangga yang ujungnya berbentuk makara, terdapat 

relief yang menggambarkan seorang yaksa, kalpawrsa dan jambangan 

bunga berbentuk sankha. Dinding eandi membagi bangunan menjadi 13 

bagian, yaitu satu bangunan tengah empat lorong, empat selasar dan 

empat penampil. Setiap penampil mempunyai pintu ke luar dan pintu 

penghubung dengan selasar di kanan - kirinya. Khusus pada lorong timur 
terdapat pintu penghubung dengan bilik tengah, di dalamnya terdapat 
sebuah asana lengkap dengan sandaran yang ditempatkan merapat ke din­

ding barat ruangan. Diduga asana tersebut dahulu diisi area Manjusri 
yang tingginya kurang lebih 360 em. 

Sedangkan setiap asana diduga dahulu berisi enam area yang diletakkan ' 

dalam enam relung, masing-masing tiga relung berjajar di dinding tiga 

relung berjajar di dinding kanan dan kiri. 

Sedangkan hiasan yang ada pada tubuh eandi antara lain: 

- Kala makara pada ambang pintu-pintunya. 

- Relief seorang dewa yang duduk dalam posisi vajrasana, kepalanya di-
kelilingi rangkaian api (siraeakra) sebagai lambang kedewaan. 

- Relief yang menggambarkan beberapa penari dan pemain gendang ter­

dapat pada dinding luar pagar, Jangkan. 

- Gana (mahluk kahyangan yang digambarkan seperti eebol), terdapat 

pada sudut-sudut bangunan.' 

134 Pustaka Wisata Budaya 



Pelestarian 

Tahun 1825 Candi Sewu telah rusak, batu-batunya dibuat untuk benteng. 
Hal ini berlangsur • .:: hin :-,ga tahun 190 1 ketika Van Erp melakukan pem­
bersihan pertama kali pada Candi Induk bagian ambang pintu, bilik candi 
dan Candi Perwara deret I. Perbaikan berupa penyambungan batu, ter­
utama di bilik Candi Perwara no. 20. Pemugaran ke II dilakukan lagi 
tahun 1928, yakni pada Candi Perwara no. 72 sebagai upaya penyelamatan 
bangunan dari kehancuran, sedangkan pemugaran total dilakukan oleh 
Direktur Jenderal Kebudayaan Depdikbud tahun 1981/1982 s.d 1992/ 

1993. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 135 



MENYINGKAP LUKISAN CAP TANGAN SUKU TOALA DI 

GOA-GOA SULAWESI SELATAN 

P 
RASEJARAH adalah bagian yang tertua dari sejarah, lebih tepat 
dikatakan zaman yang di dalamnya tidak terdapat berita-berita 
tertulis. Hal ini merupakan suatu pengertian yang relatif. Lamanya 

zaman seperti itu di berbagai negara amat berbeda satu sama lainnya. 
Misalnya zaman prasejarah di Mesir sudah berakhir lebih kurang 4.000 
tahun sebelum masehi, kemudian prasejarah di Pulau Jawa berakhir 
dengan datangnya orang-orang Hindu dalam' abad ke-tiga sesudah tarikh 
masehi. Sedangkan Sulawesi Selatan sendiri zaman prasejarah berakhir 
sekitar abad 14 Masebi. 

Berdasarkan basil penelitian para arkeolog, terungkap bahwa kebidupan 
manusia yang dulunya bertempat tinggal di dalam goa-goa Sulawesi Se­
latan khususnya Kabupaten Maras dan Pangkep yang banyak meninggal­
kan berbagai benda basil karyanya berupa (artefak) batu, tulang dan lu­
kisan pada dinding dan atas goa, sudah ada sejak masa prasejarah. Goa­
goa yang terdapat di Sulawesi Selatan umumnya merupakan tempat 
hunian manusia prasejarah yang pertama-tama ditempati, sejak manusia 
meninggalkan kebiasaan hidup mengembara pada masa berburu dan me­
ngumpulkan makanan tingkat sederhana. Pada masa itu, yaitu sebelum ± 
6500 SM manusia masih belum men�,ptp. Mereka pindah dari tempat satu 
ke tempat yang lain untuk memenuhi kebutuhan hidupnya, yaitu dengan 
cara berburu dan mengumpulkan makanan. Mengenai lukisan menurut 
Ismanto Kosasih (1983); peneliti senior Pusat Penelitian Arkeologi Nasio­
nal, kebiasaan membuat lukisan timbul sejak awal penghunian (kehidupan 
menetap). Karena kehidupan masa sebelumnya, yaitu berpindah-pindah, 
tidak selalu menjamin kehidupan mereka. Binatang-binatang buas dan 
iklim yang kurang menguntungkan memaksa mereka mencari tempat 
hunian yang lebih aman. Dipilihlah goa atau ceruk sebagai tempat tinggal 
mereka. Di tempat ini pula mereka beraktifitas, misalnya membuat alat­
alat dari batu atau tulang dan melukis di dinding-dinding goa atau ceruk. 

Dari hasil pengamatan terhadap goa-goa, temyata manusia pada masa 
prascjarah, khususnya di Sulawesi Selatan sudah mempunyai kriteria 

Khasanah Budaya Nusantara IX 137 



untuk memilih goa sebagai tempat hunian, seperti goa harus luas, kering, 
intensitas cahaya dan dekat dengan sumber daya alam (fauna, flora dan 
air). Bekas-bekas tinggalan budaya yang telah ditinggalkan oleh manusia 

masa prasejarah di Sulawesi Selatan, yang menarik perhatian adalah 

lukisan. Keberadaan lukisan di goa tersebut menurut pembabakan zaman 
dimulai pada masa berburu dan mengumpul makanan tingkat lanjut 

sampai masa perunggu besi. 

Menurut para peneliti · prasejarah seperti Van Heekeren (1952), R.P. 

Soejono (1977) dan Ismanto Kosasi (1983) tujuan pembuatan lukisan 
pada dinding goa bersifat religus. Artinya karya seni tersebut dibuat tidak 
terkait langsung dengan tujuan artistik untuk menambah keindahan suatu 
obyek yang dilukis. Tujuan utamanya ada.lah mengait pada kekuatan 
su pernatu r�l. 

Adanya ide untuk melukis di dinding goa dan ceruk, awalnya merupakan 
suatu pem10honan kepada kekuatan tertentu agar apa yang dikehendaki 
dapat tercapai. Misalnya kegiatan upacara yang ditujukan kepada zat 
tertinggi agar permohonannya tercapai, mereka melukiskan obyek tertentu 

sesuai dengan keinginan pemohon. Van Heekeren (1952) mengatakan Iu­

kisan goa yang menggambarkan cap-cap tangan dihubungkan dengan upa­
cara kematian. Jadi mengait kepada kehidupan setelah mati. Cara me­
nempatkan lukisan tampaknya dipilih pada bagian yang sulit dijangkau. 
Ada anggapan bahwa semakin sulit, maka dianggap memiliki nilai lebih. 

Bcrd�arkan pengamatan di lapangan, temyata memang benar. Lukisan 
yang terdapat pada dinding goa dan ceruk di Sulawesi Selatan umurnnya 
dilukis pada tempat yang sulit dijangkau, seperti lukisan babi hutan yang 
terdapat di goa Leang-leang Kabupaten Maras dan goa Garunggung di 

Kabupaten Pangkep, letaknya di bagian paling atas dari atap goa. Begitu 
pula dengan lukisan cap telapak tangan, sangat sulit dijangkau. 

Adapun jenis lukisan yang telah ditemukan oleh para peneliti terdahulu di 
goa-goa Sulawesi Selatan di antaranya adalah cap telapak tangan, babi 
hutan, ikan, pcr�hu dan manusia. 

D<tri lukisan-lukisan tersebut, salah satu di antaranya adalah lukisan cap 
tangan yang dapat diartikan sebagai berikut: 

138 Pustaka Wisata Budaya 



Lukisan cap telapak tangan 

Lukisan cap telapak tangan ditemukan tidak hanya di Sulawesi Selatan, 
tetapi j�ga di berbagai wilayah Indonesia Timur dan Pasifik. 

Lukisan cap tangan pada dinding goa Garunggung, 

kabupaten Pangkep di Sulawesi Selatan 

Lukisan cap telapak tangan yang ditemukan di Sulawesi Selatan meru­
pakan lukisan yang paling dominan dibandingkan dengan lukisan lainnya. 
Bentuk dan coraknya bervariasi, dikerjakan dengan mempergunakan tela­
pak tangan sebagai obyek yang ditempelkan pada dinding goa atau ceruk, 
kemudian disemprotkan dengan cairan merah yang dibuat dari jenis oker 
(haematite). Jenis lukisan tangap ini ada yang berupa. tangan laki-laki, 
tangan perempuan dan tangan anak-anak dengan bentuk berbeda-beda 
seperti ada yang memperlihatkan hanya telapak tangan, telapak tangan 
sampai siku, bahkan ada juga yang memperlihatkan cap tangan yang salah 
satu jarinya di potong. 

Van Heekeren (1952) mengaitkan antara cap tangan dengan religi. Ia me­
nyatakan bahwa cap tangan menggambarkan suatu perjalanan arwah yang 
telah meninggal, yaitu dianggap sebagai gambaran arwah yang meraba­
raba dalam menuju ke alam arwah. 

Tradisi yang masih hidup pada suku Irian Jaya misalnya, masih ada suatu 
kebiasaan adat yang sampai sekarang masih melakukan upacara pemo-

Khasanah Budaya Nusantara IX 139 



tongan jari dengan mempergunakan alat potong dari batu yang berbentuk 

pahat. Beberapa puluh tahun terakhir ini masih ada yang melaksanakan 

upacara tersebut di dalam goa, yaitu setelah salah satu jari dipotong barn­

lab dibuat cap tangan pada dinding goa dengan cara menyemprotkan cat 
merah pada telapak tangan. Upacara ini dilaksanakan apabila salah satu 
keluarga yang sangat ia· cintai meninggal dunia. Melihat hal tersebut di 

atas, maka tidak mengherankan jika pada dinding goa di Sulawesi Selatan 

banyak ditemukan cap telapak tangan yang salah satu jarinya hilang . 
. 

Berdasarkan studi analogi (Etnoarchaelogy), yang telah dijelaskan di atas, 
merupakarr salah satu pendekatan untuk mendapatkan suatu kesimpulan 
sementara yang mendekati kebenaran, menyimpulkan bahwa cap-cap 

tangan yang terdapat di goa-goa Sulawesi Selatan adalah merupakan suatu 

tanda belasungkawa. 

140 
Pustaka Wisata Budaya 



TOKOH PUNAKA WAN DALAM RELIEF CANDI 

P 
UNAKA WAN adalah orang yang berfungsi sebagai pengiring se­

orang pangeran, umumnya dalam perjalanan sang pangeran menu­
ju ke suatu tempat atau ketikaJ>edang menunaikan tugas tertentu. 

Dalam cerita wayang, tokoh Semar, Gareng, Petruk dan Bagong adalah 

punakawan. Dalam cerita "Panji", tokoh Twalen dan Wardah adalah 

Punakawan bagi Panji. Dalam cerita "Gatotkacasraya"' ada tokoh Pra­
sanfa dan Jurudyah, keduanya adalah punakawan bagi Abimanyu, anak 

Arjuna. 

Ciri fisik punakawan pada relief: pendek, gemuk, perut buncit, bibir tebal. 

Pada gambar wayang, tokoh Petruk di Jawa atau Astrajingga di Sunda, 
justru digambarkan bertubuh tinggi dengan hidung mancung. 

Relief di Canding Tigawangi. Kilj: Nakula dan Sadewa berbincang selelah kemenangan 
Pandawa. Kanan: Dua punakawan Twa/en dan Werdah, badan pendek, rambut dikuncir 

dan mala besar menginjak-injak dua raksasa yang mali dibunuh oleh Sadewa. 

Penelitian tentang Punakawan 

Dalam rangka menemukan identitas dan peranannya, banyak sarjana telah 

melakukan penelitian. Serrurier ( 1896) menunjuk pada pengaruh India 

seperti cerita Widusaka. Hazeu (1897) menghubungkan punakawan 

Khasanah Budaya Nusantara IX 141 



dengan leluhur orang Jawa. Brandes (1904) menyetujui pendapat Hazeu 
terse but. Stein Callenfels ( 1921) juga sependapat dengan Brandes; -- ia 
mencari hubungan ini h.: wat kesusasteraan dan relief. Rassers ( 1922) mem­
berikan identifikasinya sebagai tokoh dewa yang dapat memimpin upacara 
inisiasi kedewasaan. Budiardjo ( 1922) menganggap punakawan sebagai 
lambang leluhur orang Jawa. Hidding (1929) menganggap Semar sebagai 
penghubung dunia bumi dengan alam sorga. Krom (1931) setuju dengan 
Budiardjo: cerita ini dapat ditemukan pada lakon "Gatotkacasraya" dan 
relief Candi Jago. Sementara itu Utami Ferdinandus mencoba mengumpul­
kan data mengem!i punakawan dari berbagai relief yang dipahatkan pada 
candi-candi; tulisannya dijadikan acuan uraian ini. 

Ada sepuluh candi yang dipahati relief berisi tokoh punakawan; yaitu 
Candi Jago, Tigawangi, Surawana, Kedaton, Panataran, Gua Pasir, Su­
kuh, Ceta, Gambyok dan Candi Kediri. 

Tokoh Punak .. wan pad a Relief Candi 

1) Candi Jago (Malang) 

142 

Di candi ini terdapat relief lima jenis cerita yang dipahatkan pada ba­
gian kaki dan .tubuh candi. Pada kaki candi tingkat pertama terdapat 
cerita binatang "Angling Dham1a" dan "Kunjarakama". Pada kaki 
ke-dua cerita lanjutan "Kunjarakama" dan Parthayajnya". Pada kaki 
ke-tiga cerita "Arjunawiwaha" dan pada tubuh candi cerita "Kresna­
yana". 

Cerita "Parthayajnya" mengisahkan kekafahan Pandawa ketika diajak 
berjudi melawan Kaurawa karena dicurangi. Akibat keluarga Pan­
dawa ditelanjangi lalu dibuang ke hutan. Arjuna diiringi oleh dua 
punakawan mencari ilmu untuk mengalahkan Kaurawa. 

Cerita "Arjunawiwaha" mengisahkan Arjuna sedang bertapa lalu di­
goda oleh para bidadari, tetapi usaha bidadari gaga!, karena tapa 
Arjuna sangat kuat. Sementara itu di kahyangan teljadi keributan 
karena ra!;--asa sakti Niwatakawaca akan menyerang kahyangan guna 
merebut Dewi Supraba. Dewa-dewa kalah, hanya Arjuna yang bisa 
menolongnya. Siwa memberikan panah sakti kepada Arjuna untuk 
mengalahkan Niwatakawaca. Usaha Arjuna bcrhasil. Pada relief ini 

Pus taka Wisata Budaya 



ada seorang punakawan bertubuh pendek, mulut besar dan memakai 

sorban, mengiringi A�una. 

2) Candi Tigawangi (Biitar) 

Di sini hanya ada satu relief, yaitu "Sudamala", cerita tentang Sade­

wa membebaskan Durga; punakawannya adalah Twalen dan Wer­

dah yang rambutnya digelung tinggi keatas. 

3) Candi Surawana (Kediri) 

Di sini dipahatkan tiga cerita, yaitu "A�unawiwaha", "Bubuksah" 

dan "Sri Tanjung". Tokoh punakawan ada pada kisah A�unawiwaha 

(artinya Perkawinan Arjuna). Ada dua punakawan memakai sorban 
dan memakai dodot, mengiringi A�una. Ada pula satu punakawan 

bertubuh raksasa, bermata melotot, memakai gelang dan giwang. 

4) Candi Kedaton (Probolinggo) 

Di sini ada relief cerita "Garudeya" "�unawiwaha" dan "Bhomaka­

wya" (lihat Kempers 1959 : 97). Sedangkan punakawannya bertutup 
kepala (sorban) dan memakai dodot. 

5) Candi Panataran (Biitar) 

Di sini ada reliefcerita "Ramayana" (lihat Suleiman 1981): 12- 17). 
Ada punakawan laki-laki, tubuh pendek, pakai sorban tapi ada yang 

rambutnya diikat, mengiringi seorang ksatria; ada pula punakawan 

perempuan dengan ciri serupa di atas. 

6) Gua Pasir (Tulungagung) 

Di sini ada relief "A�unawiwaha", punakawannya pendek, berkumis 

dan bersorban. 

7) Gambyok (Kediri) 

Di sini ada relief "Panji", ia bertemu dengan kekasihnya yang diikuti 
oleh seorang punakawan perempuan. 

8) Candi Sukuh (Sukahardjo, Jawa Tengah) 

Di sini ada relief cerita "Garudeya" dan "Sudamala", tokoh punaka­

wan mengiringi Sadewa. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 143 



9) Candi Ceta (Sukahardjo, Jawa Tengah) 

Jenis ceri:..:nya belum diketahui, tetapi gambaran tokohnya jelas ada 

punakawan. 

10) Candi Jawi (Pasuruan,·Jawa Timur) 

Di sini ada cerita tentang Dewi Kilisuci, anak perempuan Airlangga, 

yang hendak menjadi pertapa. Gambar punakawan ada pada batur 
candi. 

Fungsi punakawan 

Punakawan diciptakan oleh pengarang cerita klasik sebagai kelengkapan 
gambaran hidup seorang bangsawan yang harus memiliki budak atau 
pembantu. Tradisi lama yang dipengaruhi oleh agama Hindu, mewajibkan 
orang untuk melakukan pcngembaraan dalam rangka meningkatkan jatidiri 
untuk menuju alam nirwana. Khawatir pada bahaya yang mungkin timbul," 
maka para bangsawan diiringi oleh budaknya yang sesuai dengan jenis ke­

laminnya. Didalam perjalanan akan dijumpai banyak kesulitan dan puna­

kawau akan m ... mberikan solusinya, baik dalam konteks sebagai pelayan, 
penghibur, maupun sebagai penasihat. 

Apa yang digambarkan oleh para pemahat di candi-candi itu sesungguh­
nya sudah. sesuai dengan cita-cita pokok dari sang pengarang. Karena itu 
cerita tertulis ataupun yang dipanggungkan dimana terlibat aktifitas se­
orang pangeran, dimana akan tampil tokoh punakawan. Sebuah cerita dari 
masa Majapahit yang terkenal dan sering dijadikan lakon ketoprak, yaitu 
"Damar Wulan" di dalamnya ada kisah pangeran muda bernama Damar 

Wulan diiringi oleh dua pembantu tua bernama Nayagenggong dan 
Sabdapalon. 

Transfoa·masi pada Masa kini 

Peran punakawan dalam kehidupan masyarakat Jawa menjelma menjadi 
para abdi dalem di keraton yang mengasuh anak-anak para pangeran. 

Pekerjaan para hamba ini mencakup semuanya, sebagai pelayan, peng­
hibur dan juga penasihat, terutama bagi anak-anak pangeran yang belum 
dewasa. Ikatan l.ubungan itu sernata-mata pengabdian, sama seperti dalam 
cerita klasik. 

144 Pustaka Wisata Budaya 



Di tengah masyarakat modern, wujudnya beralih menjadi pembantu rumah 
tangga dan kadang-kadang melakukan jabatan rangkap seperti punaka­

wan dengan ikatan pokok berupa gajih. Jika gajih tidak terpenuhi mereka 
sege_ra pindah ke tempat lain atau alih profesi. 

Demikian sebufl}t analisis sosial berdasarkan cerita klasik tentang peran 
dan fungsi punakawan sejak awalnya. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 145 



ARCA-ARCA DIKPALAKA DI PERCANDIAN DI JAWA 

D 
IKP ALAKA adalah area penjaga bangunan eandi yang ditem­

patkan di depan eandi pada sisi kanan dan kiri pintu masuk 

eandi, tetapi ada pula yang ditempatkan di dekat pintu gerbang. 

Dalam posisi yang terakhir itu maka tugas dikpalaka bukan hanya men­

jaga bangunan eandi melainkan juga halamannya atau seluruh kompleks 

bangunan, baik yang berupa istana raja ataupun kompleks bangunan suci 

tersebut. 

Mengapa sebuah bangunan eandi harus aijaga? Permasalahannya uni­

versal bahwa segala sesuatu terdiri atas dua unsur yakrti unsur baik dan 

unsur jahat. Sifat pokok dua unsur itu ialah bahwa unsur baik bersifat 

agresif. Bangunan eandi adalah sarana ibadah umat Hindu. Jadi dari unsur 

baik yang posisinya selalu teraneam oleh agresifitas unsur jahat yang 

sewaktu-waktu akan merusak bangunan eandi itu. Atas dasar pemikiran 

ini maka dibuatlah area-area dikpalaka sebagai penjaga eandi. Dasar pe­

mikiran ini di dunia modern diwujudkan dalam bentuk satuan polisi dan 

tentara untuk menjaga negara atau dalam lingkup keeil berupa satpam 

untuk menjaga kantor, pabrik, gudang dan sebagainya. 

Candi-eandi dengan Area Dikpalaka 

Umurnnya pada semua bangunan suei agama Hindu ditempatkan area-area 

dikpalaka. Jika ternyata area dikpalaka tidak ditemukan pada eandi ter­

sebut, ada dua kemungkinan telah terjadi. Pertama, wujud area diubah 

menjadi wujud kala yang ditempatkan di atas ambang-ambang pintu 

eandi. Ke-dua wujud area diganti dengan bentuk lambang lain yang tidak 

dapat ditangkap oleh panea indera kita. Khususnya di Pulau Jawa sangat 
banyak bangunan eandi Hindu. Tentang area dikpalaka di sini dibatasi 

pada empat eancti saja, yaitu Kalasan, Singasari, Ceta dan Panataran. 

1. Area Dikpalaka pada Candi Kalasan 

Candi Kalasan terletak di Keeamatan Kalasan, di selatan jalan raya 
Yogyakarta-Surakarta. Di selatan Candi Kalasan, desa Glondong pa­

da 1925 dilakukan ekskavasi dan ditemukan sebuah area dikpalaka 

Khasanah Budaya Nusantara IX 147 



setinggi 190 em. Area ini merupakan penjaga bangunan asrarna yang 
terletak di selatan Candi Kalasan (lihat Bernet Kempers:. Ancient 
Indonesian Am, 1959: 51 dan gbr. 105). Di kompleks eandi Kalasan 
ditemukan empat area dikpalaka yang indah; dua area dipindahkan 
ke Museum Sanabudaya Yogyakarta dan dua lainnya dipindahkan ke 
Istana Presiden di Jakarta� Semua ini dilakukan sebelum Indonesia 
merdeka. 

1.1. Posisi dan Atribut Area 

Area dibuat dalarn posisi jongkok, lutut kaki kanan diletakkan 
pada lapik berhias sulur melingkar, kaki kiri menapak pada 
lapik polos yang letaknya sedikit lebih rendah dari lapik untuk 
kaki kanan. Tangan kanan ditekuk ke depan, jarinya memegang 
ular dalarn posisi menggeliat: tangan kiri juga ditekuk, jari 
tangan memegang pangkal gada berukir yang berdiri tegak di 
depan kaki kiri. 

1.2. Hiasan Area 

Matanya besar dengan alis tebal dan kumis lebat, tetapi wajah­
nya tidak tarnpak menyeramkan. Rambutnya panjang dibelah 
dua, ma5ing-masing sisi diuntai menjadi banyak pilihan dan 

tiap pilinan rarnbut dibuat simpul-simpul bulat. Dua telinganya 
diberi hiasan anting bulat seperti bunga matahari. Pada leher­
nya ada kal,ung bersusun yang rarnai. Pada bahu ada kelat 
bahu dan pada lengannya ada gelang. Di bagian perut yang 
buneit ada simpul pita dan di bawah 'pusarnya diberi kain indah 
dengan banyak pita dan ujung simpul. 

2. Area Dikpalaka pada Candi Singasari 

Candi Singasari, 12 km di utara kota Malang, letaknya di barat jalan 
raya arah Surabaya. Lokasi ini ada di dataran rendah dan dikelilingi 
areal persawahan. Maka tanahnya kurang kering dan tidak marnpu 
menyangga beban area dikpalaka yang sangat berat itu. Pada masa 
dahulu, lokasi ini merupakan halarnan atau alun-alun Keraton 
Singasari yang sekarang sudah tidak diketahui sisa istananya (lihat 
Kempers 1959: 80-81). Letak area terhadap Candi Singasari agak 

148 Pustaka Wisata Budaya 



jauh. Jadi area ini bukan penjaga kompleks istana, termasuk kom­
pleks eand! Ketika area ini ditemukan tahun 1860-an, badannya me­

lesak ke dalam tanah hingga ke pusarnya. Pada 1979 area ini di­
angkat untuk ditempatkan pada selasar beton di dekat tempat aslinya. 
Tinggi area 370 em. 

2.1. Posisi dan Atribut Area 

Posisi area jongkok, lutut kiri langsung menyentuh tanah, paha 
kaki · kiri ditekuk sehingga antara lutut dan telapak kakinya 
menjadi tegak lurus. Tangan kanannya tidak memegang benda, 
tiga jarinya ditekuk tetapi dua jari telunjuk dan tengah di­
luruskan sebagai tanda sedang memberi peringatan. Tangan 

kirinya memegang gada berlekuk-lekuk dalam posisi miring 

yang ujungnya berwujud wajra. Seekor ular besar membelit 
dari bahu kiri melalui depan perut sebelah kanan terns ke 
punggung dan naik ke bahu kiri lagi. 

2.2. Hiasan Area 

Wajahnya menakutkan mata besar dan melotot, mulut agak 
terbuka sehingga dua taringnya tampak. Rambutnya berwujud 
mahkota berhiaskan tengkorak, antingnya besar dan bulat ber­

gambar tengkorak, J11emakai kalung dan hiasan dada. Di 

lengannya ada kelat bahu dan pergelangan tangannya memakai 
gelang tahgan. Di atas pusarnya ada semaeam pita sebagai tali 
perut, di bawah pusar hingga ke' lutut ada kain dengan lipit­
lipit horisontal. Dari penampakan atribut dan hiasannya jelas . 
sekali bahwa area dikpalaka ini sangat menyeramkan dan di­
harapkan akan berfungsi dengan sempurna sebagai penjaga 
istana ataupun penjaga candi. 

3. Area.Dikpalaka pada Candi Ceta 

Lokasi Candi Ceta di timur Candi Sukuh, di lereng Gunung Lawu 

sebelah barat, termasuk Kabupaten Sukohardjo, Jawa Tengah. Area 

penjaga berada di sisi dalam dari pintu masuk ke lantai ke-8. Seeara 
tipologis, bentuk area ini berbeda dengan gambaran bentuk area dik­
palaka sebelumnya. Perlu diketahui bahwa Candi Kalasan dan Candi 

Khasanah Budaya Nusantara IX 149 



150 

Singasari adalah karya seniman yang menganut aliran agama Hindu, 
semua seiba proporsional dan indah sesuai dengan aturan ikonografi 
Hindu. Sebaliknya Candi Ceta adalah karya para seniman masa per­
alihan yang meninggalkan pengaruh ikonografi Hindu dan kembali 
kepada kaidah-kaidah lokal yang tidak mengenal proporsi dan estetika 
kesenian. Area-area lokal sering disebut sebagai area primitif yang 
lebih mementingkan isi dan nilai spiritual dengan eara menafsirkan 
makna simbol�simbol yang berada dibalik wujud visual area itu. 

3.1 Poslsi dan Atribut Area 

Di kompleks Candi Ceta diternukan dua area penjaga yang di­
gambarkan berdiri di atas lapik batu dan satu area dalam posisi 
jongkok. Atribut kedewasaan yang mengandung lambang ke­
kuasaan atau jatidiri tidak ditemukan di sini. Posisi kedua area 
ini seperti sedang bersamadi. 

Adapun satu area dalam posisi jongkok, kaki ditekuk ke be­
lakai1g, lutut kaki kiri menyentuh tanah, telapak kakinya tegak 
sehingga hanya ujung jarinya yang menyentuh tanah. Seluruh 
telapak kaki kanan menyentuh tanah. Kedua tangan ditekuk di 
depan dada, empat jari ditekuk sehingga kuku jari serta ibu jari 
tangan kiri dan kanan saling bertemu. Posisi tangan demikian 
menurut Bernet Kempers merupakan sikap atau usaha pem­
bebasan. 

3.2. Hiasan Area 

Dua area yang berdiri seolah-olah dalam bentuk kembar; kedua 
tangan berpelukan di dada, tangan kiri melekat ke dada, se­
dangkan tangan kanan menumpang di atas tangan kiri, tetapi 
ujung jarinya menempel ke dada kiri. Pada tangannya tidak ada 
gelang atau hiasan lain. Kepalanya lonjong, ada sedikit rambut 
yang dipilin seperti spiral. 

Matanya besar lonjong, bibir tebal. Di kedua telinganya ada 
anting-anting bulat berukuran keeil. Bagian perut hingga mata 
kaki dibalut dengan kain polos; kain di bagian perut di ikat 
dengan semaeam pita Iebar yang simpulnya sedikit menjulur ke 
bawah. 

Pus taka Wisata Budaya 



Pada area yang jongkok, ram but kepalanya lebat dan ikal yang 

di:�tur ke belakang seperti membentuk destar jawa. Matanya 

besar bufat, alis tebal, bibir tebal, kumis lebat melengkung ke 

bawah. Pipinya berearnbang lebat dan kedua telinganya dihias 
anting-anting bulat berukuran keeil. Rahangnya agak persegi 

dan mcmbcri kcsan sebagai orang kuat. Wajahnya menghadap 

lums ke depan dengan sedikit arah tengadah menghadap lurus 

kedepan dengan sedikit arah tengadah. Pinggangnya dililit kain 

yang simpulnya bagian depan menjulur kebawah hinga me­
nyentuh jari-jari kaki kananya. 

4. Area dikpalaka pada Candi Penataran 

Candi Penataran terletak di Kabupaten Blitar, Jawa Timur. Komplek 

ini luas, terdiri atas beberapa halaman atau teras sebagai akibat pem­
bangunan tambahan dibuat tahun 1190 M dan bangunan tambahan 
dibuat tahun 1347 M dan ada pula yang dibuat tahun 1369 M. 

Di sini juga ada tiga area dikpalaka yang menjaga kompleks dengan 

bentuk dan wajah serupa dengan area dipalaka pada eandi Kalasan 
atau Sing�-.ari. Yang menjadi perhatian di sini justru pahatan area 
dibagian punggungnya. 

4.1. Posisi area dan Atributnya 

Area pertama jongkok, ditangan kiri memegang gada dan ta­
ngan kanan memegang atau berselempang ular. 
Area ke-2 serupa dengan area pcrtama, hanya letak ular ada di 

kiri. Area ke-3 serupa dengan area pe1tama, tetapi ulamya 

tidak membeli ke arah punggung melainkan melingkar di kanan 

area. 

4.2. Hiasan Area 

Pada area pertarna, bagian punggungnya di tutup kain batik 
bergambar eeplok empat melati; lipit-lipit kain di pinggang kiri 

dan kanan menjulur ke bawah hingga ke lantai. Ditengkuknya 

bcrgayut kalung dan untaian mutiara. Ekor ular dibagian pung­
gung seolah menjadi pembatas gumpalan awan atau suasana 
gm:'- ·1g di mana seekor burung scdang terbang dan bagian da­

sar ada seekor iguana. Di duga eerita yang terkandung dalam 

Khasanah Budaya Nusantara IX 151 
\ 



relief ini adalah frahmen Garuda dengan kura-kura pada area 
kedua, kai1: di punggung dan lipit-lipit kain lainnya serupa 
dengan hiasan pada area pertama. Bedanya badan ular tampak 
sedikit dibagian kiri, jadi tidak menjulur ke punggung. Relief­
nya juga berupa gunungan dengan gambar seekor lembu 
menggendong seekor buaya; jelas bahwa ini frahrnen dari fabel 
lembu menolong buaya ketika kejatuhan batang kayu. 

Pada area ke-tiga, badan ular tampak dikanan badan. Hiasan gunungan 
juga ada, di dalamnya tarnpak seorang pemburu sedang berjalan mengikuti . 
seekor kijang, dibahu pemburu ada sebuah tongkat yang diujungnya ada 
tali tempat seekor l.:ura-kura bergantung. Relief ini m�nggambarkan seekor 
kura-kura mcnjalani pengembaraannya. Jadi isinya masih ada hubungan­
nya dengan relief pada punggung area pertama. 

Hubungan Dikpalaka dengan Dewa 

Atribut area dikpala ternyata serupa (walaupun tidak sama) dengan atribut 
area dewa, hal ini juga diperkuat oleh keindahan hiasan dan kainnya. Beda 
wujud yang nya� dengan dewa ialah bahwa wajah dikpala sangat 
menyeramkan. Hal ini mungkin menjadi takdirnya sebagai makhluk 
khayangan yang harus menjaga langit (lihat Monier Williams : Sanskrit­
Englis Dietioary 1899: 479). 

Dikpalakn (area pc!njaga) dari Candi Ceta wujudnya sederhana. Corak tradisional 

sebelum adanya pengamh Hindu di Jawa 

152 Pustaka Wisata Budaya 



FUNGSIKENTONGANPERUNGGU 
PADA MASA JAWA KUNA 

K 
ENTONGAN adalah benda panjang yang berongga di dalamnya 
dan tertutup pada kedua ujungnya serta mempunyai satu lubang 
memanjang di satu sisinya yang dapat mengeluarkan bunyi 

nyaring apabila benda itu dipukul dengan benda keras. Jika ada satu ruas 
bambu diberi satu lubang panjang di sisinya maka jadilah benda ini ken­
tongan yang dapat mengeluarkan bunyi nyaring jika dipukul. Kentongan 
dapat pula dibuat dari batang pohon yang dilubangi si.si dalamnya se­
hingga berongga dan dapat mengeluarkan bunyi nyaring. Logam juga 
dapat dibuat menjadi kentongan dengan cara mencairkannya lebih dahulu 
lalu dituang ke dalam cetakan. 

Kentongan disebut pula titir, kulkul atau kulkulan; di Bali disebut kulkul, 
di Madura disebut tongtong atau tungtung, sedangkan orang Belanda me­
nyebutnya spleettrom (lihat D.H. Meyer: "De Spleettrom" dalam TBG 
LXXIX, pp. 425 ff). Dalam naskah kuna, hanya nama kukulan (dimak­
sudkan kulkulan) yang disebut, misalnya dalam Smaradana XXVI. 9 dan 
Sudamala II. 17. Dalam prasasti nama kentongan atau kulkul ini tidak 
dijumpai. 

Fungsi Umum di Jawa dan Sunda 

Masyarakat Kuna dimana-mana memerlukan alat komunikasi, salah satu 
di antaranya adalah kentongan. Dengan pukulan kentongan maka bunyi­
nya dapat terdengar dari jarak jauh. Bunyi kentongan mempunyai makna 
tertentu sesuai dengan perjanjian antar warga yang saling berkomunikasi. 
Irama atau nada kentongan dapat bermakna untuk berkumpul, bersiaga, 
tanda waktu untuk beribadah, sebagai tanda bahaya kebakaran, banjir, 
pencurian atau perampokan, perang, perkelahian, pembunuhan, perkosaan 
dan lain:.Jain. 

Untuk maksud itu maka setiap rumah dianjurkan memiliki kentongan 
sendiri dan hanya dipukul menurut aniran tertentu. Semua kepala desa 
wajib memiliki kentongan yang besar sebagai alat komunikaSi dengan 
warganya. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 153 



Karena bunyinya nyaring maka bunyi kentongan dapat disusun menjadi 
irarna lagu sehingga kentongan ini menjadi salah satu alat musik tra­
disional. Warga laki-laki yang melakukan tugas ronda malam hari di kam­
pung-kampung sering membawa dan membunyikan kentongan untuk 
mencegah rasa ngantuk dan untuk membangunkan warga agar tidak tidur 
terlalu lelap� di pihak lain bunyi kentongan akan mengganggu maling­
maling dalam melaksanakan aksinya. 

Kentong Kulkul di Bali 

Khususnya di Bali dikenal kulkul yang dibuat dari batang pohon tertentu 
yang mempunyai kualitas dan suara bagus, antara lain kayu intaran dan 
kayu siligul. Karena kulkul akan mengemban tugas suci, maka dilakukan 
upacara saat mencari kayunya, saat membuat dan saat menggunakannya. 
Sebagai benda suci kulkul ditempatkan pada bangunan khusus yang di­
sebut bale kulkul yang berada di halaman luar dari suatu pura. 

Kulkul ditabuh untuk memanggil para penyungsung dalam rangka upa­
cara keagamaan. Kentongan lainnya ditempatkan di bale banjar dan ber­
fungsi sebagai alat komunikasi saja (lihat Surasmi: "Analisis Kentongan 
Perunggu di Pura Manik Geni, Pujungan", dalam PIA IV, lib, 1986 : 243-
2577). 

Kentongan Penmggu 

Kentongan perunggu dibuat atas pesanan raja, pemimp.in agama, tokoh 
masyarakat atau oraQg kaya untuk maksud tertentu. Kentongan ini dibuat 
polos atau diberi hiasan dan tulisan, tergantung pada pesanan atau ke-
inginan pemiliknya. 

' 

Di Indonesia telah ditemukan beberapa kentongan perunggu yang di­
simpan di berbagai tempat, antara lain di Museum Nasional Jakarta, Pusat 
Penelitian Arkeologi Nasional dan rumah Pan Sembrug, pemangku Pura 
Manik Geni di Desa Pujung, Kecamatan Pupuan, Kabupaten Tabanan, 
Bali (lihat Surasmi : 1986, ibid). 
Kentongan perunggu ini umumnya kecil bentuknya, sehingga kalau di­
pukul tidak akan mengeluarkan bunyi yang nyaring; fungsinya tentu ber­
beda dengan kentongan kayu atau bambu. Besar dugaan bahwa kentongan 
perunggu meruiJakan bagian dari alat upacara keagamaan. 

154 Pustaka Wisata Budaya 



1. Kentongan Perunggu di Museum Nasional 

Dahulu kentongan ini ditemukan di daerah Mojokerto, Jawa Timur. 
Tingginya 26 ern, garis tengah 5,6 em. 
Jadi bukan untuk dipukul melainkan untuk keperluan upacara. Di ba­
gian atas ada kepala kentongan yang berhias empat da!Jn padrna; di 
bawah leher kentongan ada tulisan satu baris berbunyi Sri Depanim­
wan; pada sisi lainnya terdapat angka tahun Jawa Kuna bemilai 1111 
Saka. Di bagian badan kentongan terdapat gambar medalion dan di 
luamya ada kuneup-kuneup daun yang ujungnya menuju ke empat 
arah yang membentuk wujud seperti wajik (lihat Jan Fontein: Kese­
nian Indonesia Purba, New York 1972: 159). 

2. Kentongan Perunggu di Puslit Arkenas 

Tempat temunya tidak diketahui, ukuran tingginya 38 em, garis te­
ngah sembilan em, tinggi bagian kepala 14 em. Kepala kentongan ini 
berbentuk kepala naga, bagian sisi kentongan berhias garis-garis dan 
bulatan-bulatan (Jihat Endang Soekatno 1981 : 65). 

Kentongan-kentongan perunggu. Dari Kiri: Kentongan perunggu koleksi Pus/it 
Arkemas; Kentongan perunggu Pura manik Geni, Pujungan-Bali; Kentongan perunggu 

dari Mojokerto, Jawa Timur. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 155 



Tidak ada angka tahun rnaupun aksara, tetapi diduga bahwa kentong­
an ini berasal dari rnasa sekitar abad ke-13 M. 

3. Kentongan Perunggu di Pura Manik Geni, Bali 

Ukuran kentongan panjang 50 ern, panjang celah 30 ern, Iebar lubang 
tiga ern, garis tengah bagian ujung 15 ern, dan garis tengah bagian 
tengah 20 ern. Kentongan ini rnasih utuh tanpa kerusakan dan saat ini 

dikerarnatkan oleh rnasyarakat penyungsung Pura Manik Geni. Ke­
pala kentongan sangat keeil. Di bawahnya kepala ini ada ernpat garis 
lengkung seperti helai daun yang pahatannya tirnbul. Hiasan !ainnya 
berupa saluran berbentuk pilin berganda di sekitar lubang kentongan. 
Di bagian belakang kentongan ada hiasan lima belah-ketupat. Di 
sebelah kiri dan kanan lubang kentongan terdapat tulisan dengan 
aksara kuadrat atau aksara Kediri dan telah dibaca oleh Goris dan 
Casparis. Tulisan di sebelah kiri berbunyi: sasak dhana prih han. 

Tulisan di sebelah kanan berbunyi: srih jayanira. 

Jika kalirnat itu digabung rnaka bunyi rnenjadi: Sasak dhana prih han 

srih jayanira yang artinya: Ini pernberian orang Sasak untuk peringatan 
kernenangannya (Jihat Goris: Bali Atlas Kebudayaan: 192). 

Kentongan kayu dan barnbu hingga kini berfungsi sebagai alat komunikasi 
dan alat musik. Adapun kentongan perunggu yang bentuknya keeil apalagi 
yang berhias dan bertulis, merupakan benda purbakala yang penting 
artinya bagi kita semua; benda ini pemah berfungsi sebagai alat upacara 
keagarnaan. Sebagai warisan budaya maka kita wajib menjaganya sebaik­
baiknya. 

156 Pustaka Wisata Budaya 



PRASAS1J MULA MALURUNG DARI 
KERAJAAN SINGASARI 

P 
ADA �khir masa pcmerintahannya, 1042 M. Raja Air1angga mem­
bagi kerajaannya untuk dua anak 1aki-1akinya, menjadi kerajaan 
Pangjalu (kemudian menjadi Kediri) dan Janggala (kemudian 

menjadi Singasari). Anak yang tua mendapatkan Pangjalu sedangkan 
anak yang muda mendapatkan Janggala. Mengenai pembagian kerajaan 
ini 1ihat juga tu1isan da1am Buana Minggu' 26 November 1996 hal. X. 

Anak-anak Aidangga 

Adapun nama anak-anak raja Airlangga: 

1 )  Sri Sanggramawijaya (pr); prasasti Cane dan Kamalgyan, 

2) Samarawijaya (lk); prasasti Pucangan. 
3) Sri Garas:,i..:tn (lk); prasasti Kambang Putih, Malenga , Turun 

Hyang, 
__ 

4) Alanjung Ahyes (lk); prasasti Banjaran, 

5) Samarotsaha (lk); prasasti Sumengka. 

Anak su1ung raja Airlangga ada1ah perempuan dan te1ah memi1ih menjadi 
pertapa: Jadi kerajaan baru Pangjalu untuk Samarawijaya dan Janggala 
untuk Garasakan. Perang saudara antara mercka tidak tere1akkan dengan 
sa1ing menyerang. Pihak Janggala terus menerus menga1ahkan Pangjalu 

sampai tahun 1 117 M. Ketika muncul nama raja Sri Bameswara dan 
nan1a Mapanji Tutus dari kerajaan Pangja1u te1ah berbalik mengalahkan 
dan menguasai Janggala sejak 1117 M. Ketika muncul nama raja Sri 
Bameswara dan nama Mapanji Tutus dari kerajaan Pangjalu. Artinya 
pihak Pangjalu telah berba1ik mcnga1ahkan dan menguasai Janggala sejak 
111 7  M. 

Raja-raja Pangjalu 

Adapun daftar nama raja-raja Pangja1u (Kediri) : 

I. Sri Bameswara (1117 - p35 M). 
2. Jayabhaya (1135- 1159 M). 

Khasanah Budaya Nusantara IX 15 7 



3. Sri Sarweswara (1159- 1169 M). 

4 .  Sri Aryeswara (1169- 1181 M). 

5 .  Sri Kroncaryyadipa/Sri Gandra (1181- 1184 M). 

6 .  Sri Kameswara (1184 - 1194 M). 

7 .  Sri Sarweswara 11/Kertajaya (1194- 1222 M). 

8 .  Sri Jayasabha (1222- 1258 M). 
9 .  Sastrajaya (1258- 1271 M). 

10 . Jayakatwang (1271- 1293 M). 

Raja-raja Singasari 

Kekuasaan raja-raja Kediri ber1angsung sejak 1117 hingga 1222 M yakni 

saat raja terakhir Kertajaya, dikalahkan oleh Ken Arok dalam pertem­

puran di Ganter ( lihat Pararaton). Ke Arok ( yang kemudian bergelar Sri 
Ranggah R�jasa memindahkan pusat kekuasaannya ke Singasari. Ke­

dudukan raja-raja Kediri adalah raja bawahan alias vasal dari kerajaan Si­
ngasari. Adapun raja Singasari yang berkuasa antara tahun 1222 - 1293 
M ialah: 

1 .  Ranggah Rajasa (1222- 1277 M). 

2 .  Anusapati (1227- 1248 M). 

3. Seminingrat/Wisnuwardhana (1248- 1268 M). 

4 .  Kertanagara (1268- 1293 M). 

Prasasti Tembaga Mula Malumng 

Prasasti koleksi Museum Nasional yang diberi nomor inventaris 90 E ini 

terdiri atas lebih dari 12 1empeng; kita hanya memiliki lempeng no. 
1,2,3,5,7,8,9,10,11 dan 12. Lempeng no. 4 dan 6 hilang. Lempeng ke-12 

yang ada di Museum Nasional bukan yang terakhir, jadi ada lempeng 

selanjutnya yang hilang. 

Prasasti ini sudah diterbitkan oleh Boechari dalam kitab "Prasasti Koleksi 

Museum Nasional" 1986; isi ringkasnya pemah ditulis oleh Slamet 

Muljana dalam kitab "Negarakertagama dan Tafsir Sejarahnya" Bhratara 

1979. Selanjutnya Agus Aris Munandar mengupasnya dalam makalah PIA 

IV, 1986, seri IIA, p. 1-23. Adapun isi prasasti sebagai berikut : 

158 Pustaka Wisata Budaya 



Lempeng 1: menyebutkan bahwa pada 1117 Saka (1255 M) raja Semi­
ningrat menetapkan raja-raja disetiap negara, terutama Sri Murdhwaja 
yang bergelar Kertanagara dan anugerahnya Bhatara Parameswara, se­
bagai guru di seluruh pulau Jawa. 

Lempeng II: raja Seminingrat menguasai seluruh nusa Jawa; perintahnya 
diterima para menteri terns turun ke bawah. 

Lempeng III: disebut nama Nararya Waninghypn, isteri Seminingrat, 

jadi nenek Kertanagara. Ketika Bhatara Parameswara wafat, Sang Pra­

naraja sangat berjasa kepada Seminingrat. Pengganti Parameswara ialah 
Guning Bhaya, pamarmya, setelah wafat kemudian digantikan oleh Toh­
jaya, kakak Guning Bhaya. Raja Tohjaya wafat, maka Seminingrat naik 
tahta, terutama atas bantuan Panji Patipati. Raja juga meresmikan desa 
Kayu Manis sebagai desa perdikan bagi para brahmana. 
Lempeng IV: (hilang). 

Lempeng V: Sang Pranaraja terns mengabdi kepada Seminingrat lalu 
diberi anugerah desa sima. Pada diri Seminingrat berkumpul dewa Brah­
ma, Wisnu dan Siwa, beliau sangat adil dan membangun banyak candi. 
Lempeng VI: (b.ilang). 

Lempeng VII: menyebut nama anak-anak daD sepupu Seminingrat yang 
dijadika_n raja, demikian daftamya: 

di Madura ............. (?) 
di Lumajang Nararya Kirana (anak), 
di Daha Murdhwaja/Kertanagara (anak) 
di Gelang-Gelang, Turukbali (anak), isteri Jayakatwang, 
di Morono Sri Ratnaraja (adik sepupu), 
di Hering Sri Narajaya (adik sepupu), 
di Lwa Sri Sabhajaya (adik sepupu). 
Lempeng VIII: Sang Pranaraja sangat setia, kemana pun ada tugas 
selalu dilaksanakan. Beliau gembira menerima anugerah tanah. 

Lempeng IX: anugerah tanah dari raja akan dijadikan sima dan akan di­
dirikan candi. Seminingrat adalah titisan Wisnu, tanah desa Mula dan 

Malurung diberikan kepada Sana= Pranaraja karena baktinya kepada raja 
Seminingrat. 

' 

Kht;ISanah Budaya Nusantara IX 159 



Lempeng X: bakti Sang Pranaraja perlu diketahui oleh sanak keluarga 
raja agar jangan ada yang menggugatnya, terutama oleh raja-raja yang 

nanti akan berkuasa, termasuk Kertanagara. Keinginan Seminingrat 
disetujui para raja. 

Lempeng XI: disebut hiasnya desa Mula dan Malurung, keputusannya 

berlaku untuk selama-lamanya; Kertanagara menyanggupi keputusan Se­
miningrat. Letaknya tanah desa Mula dan Malurung ada di sebelah utara 

kota Daha. 

Lempeng XII: Pranaraja telah menerima anugerah tanah tersebut dan 

boleh dinikmati hingga ke anak keturunannya untuk selama-lamanya. 
Raja-raja lainnya juga dapat menikmati penobatannya di negara masing­
masmg. 

Data Sejarah baru 

Daftar raja-raja Singasari yang dipaparkan di atas berdasarkan sumber 

sejarah lama seperti kitab Nagarakertagama; dalam kitab ini ternyata 
nama-nama Paramcswara, Tohjaya, Guning Bhaya, Waning Hyun mau­

pun yang tidak disebutkan. Mereka ini ternyata berkedudukan di Kedir.i 
sebagai raja-. vasal karena kerajaan pusat berkedudukan di Singasari. 
Selain itu yang diberi kedudukan di Kediri adalah kerabat dari Ken Arok 

sendiri. Selama ini kita hanya mempunyai sumber sejarah dari Nagara­
kertagama dan ?araraton yang tidak lengkap. Dari dua sumber ini di­

peroleh data bahwa sesudah Ken Arok berkuasa di Singasari lalu wafat 

tahun 1227 M dan digantikan oleh Anusapati, maka pada saat yang sama 
di Kediri ada raja Jayasabha yang berkuasa hingga tahun 1258 M. 
Prasasti Mula Malurung ternyata memberikan rincian mengenai raja-raja 
Kediri. 

Silsilah Raja-raja Singasari dan Kediri 

Jika data dari ketiga sumber sejarah tersebut digabung, maka kita dapat­

kan silsilah raja-raja Singasari dan Kediri mulai tahun 1222 M sebagai 
berikut: 

Prasasti Mula Malurung bertahun 1225 M ini telah memberikan data barn 
mengenai sejarah masa Singasari. Penulisan sejarah bukan hal sederhana 

160 Pustaka Wisata Budaya 



karena menyangkut riwayat nenek moyang bangsa Indonesia. Kiranya kita 
perlu waspada dan cermat agar basil yang kita tulis dapat meluruskan 

uraian sejarah bangsa yang dapat dipertanggungjawabkan kepada generasi 

yang akan datang. 

SILSIAH RAJA-RAJA KEDIRI DAN SINGASARI 

KEDIRI 
Parameswara 1222- 1227 

(Mahisa Wunga Teleng) 

I 
Guninl Bhaya 

Toh Jaya 

SINGASARl 

Seminingrat 
1248- 1268 

SINGASARI 
R. Rajasa 1222 - 1221 

(KenArok) 

I 
Anusapati 1227- 1248 

S .1. emmmgrat 

I_ A DAH 

Kertan 
HEJING GELANb-GELANG LlA M l ADURA 

agara Narajaya Turukbali Sabhajay 
(Narasingharmuti) 

MARONO LUMAJ ANG 
Ratnarnja Kirana 

Kertanagara 
1268-1292 

KEDIRI 
Jayakatwang 
1292- 1293 

MAJAPAHIT 
Kertarajasa 
1294- 1309 

Khasanah Budaya 1\'oolantara IX 161 



RELIEF PANDE BESI PADA CANDI SUKUH 

C 
ANDI Sukuh terletak di lereng Gunung Lawu sebelah barat, wi­
layah K.1bup 1ten Sukoharjo, Jawa Tengah. Candi yang bentuknya 
seperti pirarnida terpaneung ini mempunyai beberapa keistime­

waan, antara lain adanya pahatan kelarnin laki-laki dan perempuan di jalan 
masuk (gerbang) eandi, relief berbentuk rahim (sebagai gambaran, pen­
eiptaa.'1 kosmos), area-area penjaga (dikpalaka) yang berbeda dengan area 
lainnya dan relief pande besi yang dipahatkan pada dinding bangunan sisi 
barat di halaman teras ke-dua di sebelah selatan eandi induk. 

Pande dan peralatannya 

Para pande dan peralatannya digambarkan demikian : 

1. Paling selatan, orang berdiri menghadapi alat ububan (pampa) dengan 
kedua tangan dengan kedua tangan memegang tongkat ububan. Orang 
di sebelah utara berjongkok, tangan kiri memegang tongkat panjang 

yang didorong ke arah perapian. Keduanya berpakaian rapi dan mema­
kai perhiasan. 

2. Di depan perapian berdirilah orang berkepala gajah, tangan kanan me­
megang anjing dan tangan kiri memegang ekomya. Badannya telanjang 
tetapi kepalanya memakai sorban. 

3. Peralatan dan hasil kerja dipahatkan di depan kedua orang ini yang ter­
susun dalarn tiga papan bersusun. Pada papan atas, alat-alat keeil te­
tapi aus; pada papan kedua, alat-alat lebih besar dan pada papan terba­
wah alat-alat keeil serba panjang. 

Jenis-jenis pande 

Dari prasasti wutukara, prasasti Kaladi dan prasasti Ayarn Teas dan 
sastra lama (dimaksudkan naskah Tentu Panggelaran, Werhaspati Tatwa, 
Adipurana dan Negarakertagama) dapat diketahui bahwa pande itu ada 
beberapa maeam, antara lain: parde mas, pande wsi, pande gending, pande 
dadap, pande tamwaga atau pande tamra, dan undahagi. Istilah-istilah itu 
mengaeu kepada jenis pekerjaannya. Pande mas mengetjakan semua per­
hiasan dan perlengkapan dari bahan emas. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 163 



Relief pande besi di Candi Sukuh 

Pande wsi mengerjakan alat-alat perang, pertanian dan rumah tangga dari 
bahan besi. Pande gending atau pande gangsa mengerjakan alat-alat musik 
(gamelan) dengan bahan dari perunggu. Pande dadap mengerjakan per­
alatan perang yang berupa perisai. Pande tamwaga mengerjakan barang­
barang dari bahan tembaga. Adapun undahagi adalah pekerjaan mengenai 
perkayuan, khususnya bangunan kayu. Yang serupa dengan pande gangsa 
ialah pande ka,,�sa yang mengerjakan bahan-bahan dari kuningan. 

Proses kerja pande besi 

Masalah pande dan dunianya pemah ditulis oleh beberapa orang, antara 
lain oleh P. De Kat Angelino dalam artikel "Over de Smeden en eenige 
andere ambachtslieden op Bali" dalam TBG LX,d 1921: 207-265 serta 
TBG LXI, 1922: 379-424. Kemudian Drs� Ph. Subroto juga menulis 
artikel "Kelompok Kerja Pande Besi Pada Relief Candi Sukuh" dalam 
PIA., 1980: 342-357. Adapun proses pengerjaan itu dimulai dari petugas 
perapian menyalakan api lalu memompa angin dengan alat ububan. Pe­
tugas ke-dua menjepit besi dan memasukkannya ke dalam perapian hingga 
logam itu merijadi bara, selanjutnya memindahkan logam panas itu ke atas 
landasan besi bemama paron dan tangan kanannya menempa besi panas 
tersebut. Saat menempa besi, petugas perapian dapat ikut menempanya 
agar pelcerjaan Iekas selesai. Penempaan logam panas ini untuk memben­
tukoya rnenjadi benda yang diinginkan, misalnya arit. Jika pekerjaannya 
lebih banyak m..'lka ada tukang yang khusus menghaluskan alat hingga siap 
pakai. 

164 Pustaka Wisata Budaya 



Proses kelja para pande juga dilukiskan dalam kitab Korawasrama. 
Sebagai perbandingan orang dapat melihat pekeljaan para pande di Bali 
saat ini di mana pekeljaan itu dilakukan dengan khidmat dan penuh 
upacara yang disertai do' a atau mantra-mantra. 

Mantra 

Karena kepercayaan bahwa semua benda itu mempunyai kekuatan gaib 
dan ada hubungan dengan para dewa, maka do'a atau mantra itu untuk 
memperlancar pekeljaan, mencapai basil yang bagus dan agar pekelja 
selamat. Kitab Angelino 1921 hal 228-229 menyebutkan mantranya 
demikian: 

Pekerjaan/bendanya dan mantranya: 

- menyediakan air: "Ong, Ung, Meng merta janamah". 

- menyalakan api: "Ong Agni prala janamah", 

- untuk palunya: "Kerta sara janamah", 

- untuk supitnya: "Mari mara sara janamah", 

- untuk keruknya: "Tata geni ludra wisia janamah", 

- untuk tangkai palu: "Pageh pakuh tudan depa sara janamah", 

- untuk tatahnya: "rat-surit guna wenang janamah", 

- untuk kikimya: "g, Sang Kertajnana sarwa loka ri guna wisesa teg 
janamah", 

- untuk gurindanya:" Rata jana dewaning wesi hatata lungguh prasara 
praguna hamor janamah". 

Pada saat baring telah selesai dan akan disepuh dengan pemberian air ga­
ram, diucapkan matra yang lain lagi. Adapun ucapan mantra pendek yang 
berupa sukukata, demikian aturannya: Hung untuk dewa Wisnu yang di­
samakan dengan air, Hang untuk dewa Brahma yang disamakan dengan 
api; Mang untuk dewa Iswara yang disamakan dengan air. 

Perlengkapan pande besi. 

Yang tergambar pada relief di Candi Sukuh kurang jelas. Nama-nama alat 
yang diberi mantra diatas menunjukkan bahwa itulah perlengkapan yang 

Khasanah Budaya Nusantara IX 165 



. diperlukan. Alat ububan ada tetapi lubang anginnya tidak tampak. Sup it 
mungkin ada dan dipegang oleh si tukang pande. Palu, paron, tatah atau 
kikir tidak begitu jelas 

Dalam kitab Tan
.
tu Panggelaran disebutkan adanya linea unsur besar 

(panca mahadbhuta) yang dimiliki oleh dewa Brahma sebagai dewa pande 
besi yaitu: 

1. Prtiwi (bhu), artinya bumi, sebagai paronnya. 
2. Teja, artinya sinar, sebagai apinya. 
3. Bayu, artinya angin sebagai ububannya, 
4. Akasa, artinya langit, sebagai palunya, 
5. Apah, artinya air, sebagai supitnya. 

Hasil kerja 

Relief pande besi pada Candi Sukuh ini hendak memperlihatkan basil 
kerjanya yang disimpan pada tiga papan bersusun, tetapi juga bercampur 
dengan peralatan dari pande besi. Hasil-hasilnya demikian: 

1. Papan atas: gada, benda segitiga dan alat seperti kendi, 

2. Papan tengah: belati panjang, belati pendek, belati berkait pada satu 
sisi, belati lengkung, arit, palu dan paron 

3. Papan bawah: tatah petel ukuran besar sedang dan kecil. 

Pada masa sekarang pekerjaan pande hampir punah karena digantikan oleh 
alat-alat mesin. Akan tetapi dipelosok taaah air masih ada pekerjaan ini 
karena distribusi barang pabrik bel urn sampai atau tidak terbeli atau tidak 
puas dengan produk massal tersebut. Relief pande besi pada Candi Sukuh 
merupakan kilas balik masa lampau yang menunjukkan bahwa teknologi 
budidaya logam telah dikuasai dengan baik di zamannya. Umpan balik 
yang diharapkan ialah agar generasi muda Indonesia dapat menyempuma­
kan teknologi kuna ini menjadi teknologi modem yang paling canggih. 
Relief tersebut telah menjadi monumen dari kehidupan nenek moyang kita 
yang tidak akan terlupakan asalkan pemeliharaannya dijaga dengan baik. 

166 Pustaka Wisata Budaya 



NEKARA PERUNGGU DI IDONESIA 

*Moko dari Pulau A/or 

M 
ASALAH nekara perunggu per­

. nab dibahas secara sepintas oleh 
H.R. Van Heekeren dalam ma­

jalah Amerta no. 2, 1985 (reprint}, (p.45-53, 
Jakarta: Pusat PenelitiM Arkeologi Nasio­
nal). Menurut kajiannya dikatakan bahwa di 
Indocina (daerah Vietnam) pernah berkem­
bang suatu tradisi yang disebut Kebudayaan 

Dongson sekitar tahun 300 SM. Salah satu 
unsur basil kebudayaan fisik Dongson ialah 
nekara perunggu. Sebelum tarikh Masehi 
nekara perunggu telah masuk ke Indonesia, 
bahkan sampai di Pulau Irian. Nekara pe­
runggu pertama kali diperkenalkan oleh G.E. 
Rumphius pada 1682 ketika ia mengirimkan 
benda ini kepada Groot Hertog Toscane di 
Belanda. Pada 1704 ia menulis karangan 
tentang nekara perunggu yang ada di Pejeng 

(Bali). Pada 1803 sebuah nekara perunggu 

perunggu milik Hans Wilezek yang dibelinya tahun 1880 di Florence 
(ltali), dipamerkan di Wina. Kemudian pada 1883 dalam pameran di 
Amsterdam ada sebuah nekara perunggu dengan hiasan katak pada bidang 
pukulnya; menurut Payer (Australia), nekara ini berasal dari Asia. 

Tahun 1884 A.B. Meyer menulis dan menerbitkan karangan yang memuat 
uraian tentang 52 nekara, 40 di antaranya merupakan lokasi perorangan di 
Drenden, Wim, Roma, Paris, London, Leiden, Calcutta, Jakarta, dan 
Stockholm. s�.-�:-.. njutnya beberapa ahli Sinologi, yaitu F. Hirth, J.J. Groot 
dan W. F oy ffil'.naruh perhatian pada masalah nekara. 

Pada 1902 Franz Heger (Jerman) menulis karangan tentang nekara dan 
menyebut adanya 165 nekara. Kemudian pada 1918 H. Parmentier 
(Perancis) juga menu lis karangan serupa yang memuat 188 nekara. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 167 



Bentuk dan bahan 

Nekara ialah sebuah alat upacara ("musik") berbentuk serupa drum 
dengan satu sisi tertutup rapat dan sisi lawannya terbuka, bagian atas 
Iebar� bagian tengah menyempit dan bagian dasar lebih Iebar dari bagian 
tengah. Bentuk keseluruhannya berbeda-beda, yang buntak memiliki 
ukuran Iebar lebih besar daripada ukuran tingginya. Sebaliknya ukuran ne­
kara tinggi, lebamya lebih kecil daripada tingginya (lihat gambar). Bahan­
nya dari logam, umurnnya bahan perunggu. yaitu campuran tembaga 
dengan besi. 

Pembuatan dan penggunaan nekara di Asia Tenggara 

Tradisi tentang pembuatan, pemakaian dan pemujaan terhadap nekara 
bertahan lebih dari 200 tahun, yang terbukti bahwa pada zaman Dinasti 
Han (206 BC - 220 AD) di Cina telah disebut adanya nekara yang disebut 
dari orang-orang Man sejak sebelum tarikh Masehi. Konon nekara itu 
dipuja-puja orang di Cina setelah oleh penduduk yang bukan warga Cina. 
misalnya oleh suku bangsa Man, Meauize dan Lolo. Mereka ini ditakluk­
kan oleh Jenderal Ma-Yuan dari Cina 41 M. 

Hingga tahun 300 M nekara-nekara ini masih dibuat oleh orang-orang 
Man. Bahannya dari mata uang tembaga yang dibeli di Kanton kemudian 
dilebur. Ada sebuah nekara milik Tonang-Fang yang bertuliskan "Tahun 
ke-enam dari pemerintahan Konang Wi Ti". Pertanggalan ini jatuh pada 
30 M. Nekara lain di British Museum (London) bertuliskan "Dibuat oleh 
Chang-Tu dalam tahun ketujuh dari ta�un keempat pemerintahan Chin­
Hsing" (kira-kira tahun 226, M). 

Pada 800 M sebuah nekara dipersembahkan kepada Kaisar Cina oleh 
orang-orang Mon-Khmer dari negara Phiao (Kamboja sekarang). Pada 
1200 M nekara-nekara perunggu masih disimpan oleh orang-orang Man 
Selatan yang digunakan sebagai genderang perang dan pelengkap pada 
upacara kematian. 

Dalam masa Dinasti Ming (1367-1644 M) di Cina nekara ditaruh di pun­
cak gunung dan jika dipukul maka rakyat akan berkumpul di kaki gunung. 
Pada 1700 M di Kanton masih ada 10 pembuat nekara; hingga 1800 M 
Kanton masih menjadi pusat pembuatan nekara. Pada 1894 nekara masih 

168 Pustaka Wisata Budaya 



dibuat oleh sukubangsa Shan dan Inthas untuk di jual kepada orang 
Karen. 

Pada 1950 suh ban.�sa Karen Merah di Birma dan Thailand Barat masih 
memukul nekara saat upacara kematian untuk memanggil roh-roh dalam 
wujud .,burung. Nekara juga digunakan seperti nampan untuk menyajikan 
daging dah na�i· Saat itu diketahui ada puluhan nekara dengan bentuk 
buntak dan bentuk tin&,gi. Nekara ada yang berhias katak (nekara laki­
laki) dan ada yang palos (nekara perempuan). Demikian kepercayaan di 
Birma. 

Di daerah Dongson Annam Utara, di kuburan-kuburan pemah ditemukan 
20 nekara kecil-kecil; mungkin fungsinya sebagai bekal kubur. 

Pada 1937 di tepi Sungai Hoang-Ho di Tonkin ditemukan sebuah nekara 
yang sangat indah; tak lama kemudian di Pulau Sangeang disebelah timur 
Pulau Sumbawa juga ditemukan sebuah nekara perunggu pemah ditemu­
kan pula di Mangolia Dalam (sebelah barat Cina), di India Belakang dan 
banyak pula di Indonesia, yang terutama di Pulau Kei. 

Tipe nekara 

Heger telah men1buat klasifikasi nekara menjadi empat tipe yang selanjut­
nya dikenal sebagai Heger I, Heger II, Heger III dan Heger IV. 

I. Tipe Heger 1: buntak, bidang.pukul lebih Iebar daripada bagian tengah­
nya. 

2. Tipe Heger II: buntak, bidang pukul sam� dengan bagian tengah. 

3. Tipe Heger III: agak langsing, bidaog pukul lebih besar daripada ba­
gian tengahnya. 

4. Tipe Heger IV: sangat buntak, bidang pukul sedikit lebih besar dari­
pada bagian tengalmya. 

Hiasan 

Badan nekara dibagi tiga: Bagian atas disebut bidang pukul, bagian tengah 
berbentuk silinder dan bagian bawah bentuknya melebar ke bawah. 

K hasanah Budaya Nusantara IX 169 



Hiasan pada nekara Sangeang. 

Pada nekara Heger I, bidang pukulnya dihias dengan pola bintang bersinar 
8, 10, 12, 14 atau 16, kemudian dikelilingi lingkaran sepusat, ada yang 
sempit dan ada yang Iebar dalan1 bentuk geometris. Di dalamnya ada 
lukisan manusia, binatang, rumah-rumahan dan empat katak yang plastis. 
Selain itu ada pula nekara yang diberi hiasan enam perahu berbentuk 
bulan sabit, len�kap dengan awak perahu dan penumpangnya berbentuk 
burung. Perahu itu dilambangkan sebagai pembawa orang mati menuju ke 
alam baka. 

Pada suku bangsa Dayak Ot dan Ola Ngaju masih dipergunakan papan 
kayu lukisan seperti itu dalam melaksanakan upacara kematian karena 

\ I 
Y? \',/ 

\f )) 

I \ 
Tipe /Ieger I Tipe Heger II 

170 Pustaka Wisata Budaya 



mereka pereaya bahwa ada pulau gaib di tengah samudera sebagai tempat 
abadi. Kepemayaan ini serupa dengan orang Batak (Heekeren 1985:49). 
Nekara-nekara tipe Heger I saat ini menjadi koleksi utama Museum 
Nasional. Koleksi lainnya berupa nekara dari Banten yang termasuk tipe 
Heger IV. 

Nekara di Indonesia Timur 

Pada 1937 di Pulau Sangeang ditemukan lima nekara. Pada saat upacara 
memanggil hujan, letak nekara dibalik, yang eekung menghadap ke atas. 
Selain itu orang percaya bahwa melalui nekara orang dapat membuat 
kebakaran dari jarak jauh. Salah satu nekara Sangeang ini berukuran 
tinggi 83,5 em, Iebar bidang pukul 116,5 em. Benda ini di sana disebut 
makalamau. Pada bidang pukulnya ada hiasan 12 sinar Bintang yang 
ditebalkan dan dikelilingi garis lajur Iebar yang dibagi menjadi empat lajur 
sempit. Pada dua lajur luar dihiasi pola tangga, pada lajur paling dalam di 
hiasi lingkaran-lingkaran. Pada lajur ke dua dihiasi 20 bunmg berparuh 
bengkok yang terbang berurutan. Lajur ke tiga dihiasi pola bulu burung 
dan pola mata. 

(@ §)) 
'\ 

Tipe Heger Ill Tipe Heger IV 

Di antara pola-pola itu ada empat, bidang yang dihiasi orang menumbuk 
padi, orang berjenggot dan dua orang berlutut berhadapan, seekor babi, 
dua ayam dan seekor anjing. lukisan orang aneh ini serupa dengan relief 
Cina dari masa di!1asti Han talmn 200 M.Lajur keempat dihiasi meander 
serong dan lajur ke lima dihiasi 16 burung sejenis bangau. Lajur ke enam 
dihiasi pola gcometik seperti pada lajur pertama. lajur paling luas hanya 
dihiasi empat katak yang bcrjalan dari kiri ke kanan, bcrlawanan dcngan 

K hasanah BuJaya Nusantara IX 171 



arah jarum jam. Hiasan pada bagian badan nekara juga indah sekali,.tetapi 
tidak diuraikan di sini. 

Nekara di Bali 

Di Bali, khususnya di Desa Manuaba oleh Walter Spies pemah ditemu­
kan eetakan batu dari nekara tipe Pejeng bentuk keeil. Indikasi ini mem­
buktikan bahwa nekara-nekara keeil di Bali adalah buatan lokal, bukari 
barang kiriman dari daratan Asia. Nekara keeil ini :hanyak ditemukan di 
wilayah Bali 

Di Pejeng ada sebuah nekara besar dan dikenal sebagai moko raksasa; 
tinggi 186 em, garis tengah badan 110 em, hi dang pukulnya lebih besar 
daripada bagian tengahnya dan dihiasi delapan sinar bintang serta garis­
garis lekuk dengan lingkaran-lingkaran. Pada badan nekara dihiasi lukisan 
delapan kedok/topeng. Istilah moko dimaksudkan untuk menamai nekara 
yang ukuran tingginya lebih besar daripada Iebar bidang pukulnya. Nekara 
perunggu yang ditemukan di Indonesia pada umurnnya adalah hasil 
kebudayaan Dongsong yang berpusat di Annam dan menyebar ke berbagai 
penjuru dunia. Tradisi · kebudayaan Dongson ini ternyata memberikan 
inspirasi bagi orang Bali untuk membuat nekara sendiri. Nekara-nekara 
tipe Bali inilah yang menjadi kebanggaan bangsa Indonesia karena me­
rupakan hasil kebudayaan sendiri, bukan produk asing. Karena perubahan 
kepereayaan, tradisinya juga berubah sehingga nekara-nekara itu sekarang 
tidak dibuat lagi, baik di Bali maupun di tempat lain di wilayah Indonesia. 

172 Pustako Wisata Budaya 



PURA MERU CAKRANAGARA DI PULAU LOMBOK 

S 
liTIAP orang yang datang di Pulau Lombok akan mendengar Ta­
man Mayura. Jika sudah mengunjungi Taman Mayura akan me­
ngetahui Pura Meru Cakranagara karena keduanya terletak ber-

dekatan, berjarak sekitar 30 meter dan puncak Meru terlihat dari Taman 
Mayura. 

Pura .Meru berada di tengah Kota Kecamatan Cakranagara, Kotamadya 
Mataram, Provinsi Nusa Tenggara Barat. Letaknya di tepi jalan Mataram 
-Narmada, berseberangan dengan Taman Mayura. Jarak dari Pelabuhan 
Udara Selaparang Mataram kurang lebih 5 km. Di sebelah barat Pura 
Meru adalah pasar Cakranagara, di sebelah selatan jalan kecil dan per­
kampungan penduduk dan di sebelah timur adalah saluran air selebar tiga 
meter. 

Perkampungan penduduk selatan Pura Meru mayoritas suku Bali dan 
masih banyak di antaranya memiliki pekarangan yang mirip dengan rumah 
perkampungan di Bali, dikelilingi tembok setinggi dua meter. 
Secara astronomis Pura Meru berada di garis lintang selatan 08 derajat 04 

dan bujur timur 116 derajat 32, di atas ketinggian sekitar 48 feet (16 
meter) di atas permukaan air !aut. 

Latar belakang sejarah 

Sekitar abad XVII Patih Kerajaan Pejanggik, Arya Banjar Getas meng­
adakan persekutuan dengan orang Bali di Kerajaan Karangasem. Arya 
Banjar Getas bersama adik Raja Karangasem menaklukan Kerajaan Pe­
janggik yang pada waktu itu di bawah kekuasaan Meraja Kusuma. Selan­
jutnya kerajaan-kerajaan kecil·di Lombok pun dapat ditaklukannya. 

Setelah menguasai Kerajaan Pejanggik dan kerajaan kecil lainnya, Anak 
Agung Ngurah Karangasem membagi kekuasaan dengan Arya Banjar 
Getas menjadi dua wilayah. Bagian barat untuk Kerajaan Karangasem dan 
sebelah timur untuk Arya Banjar Getas. Sedangkan orang-orang Bali yang 
berada di Lombok mendirikan beberapa desa yang merupakan kerajaan­
kerajaan ke�il ¥aitu: 

Khasanah Budaya Nusantar:a IX 173 



l. Karangasem (Singasari) dengan rajanya bemama Anak Agung Ngurah 
Made Karang pada tahun 1720, 

2. Mataram dengan rajanya Anak Agung Bagus Jelantik, 
3. Pagesangan dc..1gar. rajanya Anak Agung Nyoman Karang, 
4. Pagutan dengan rajanya Anak Agung Wayan Sidemen, 
5. Kediri dengan rajanya Anak Agung Ketut Rai. 

Kerajaan Karangasem dan kerajaan-kerajaan kecil di Lombok bergabung 
berdasarkan kekeluargaan untuk mencapai kepentingan bcrsama. Untuk 
memperkuat persatuan ini Raja Karangasem mendirikan Pura Meru Ca­
kranegara pada 1642 S (1720 M)) dan Kerajaan Sing(\sari sebagai wakil 
Kerajaan Karangasem Bali. 

· 

Karena kerajaan-kerajaan kecil itu saling memperebutkan pengaruh dan 
kekuasaan, maka terjadilah perang saudara. Akhimya tinggal satu keraja­
an yang masih bertahan, yaitu Kerajaan Mataram yang kemudian memin­
dahkan pusat kerajaan ke Karangasem (bekas Kerajaan Karangasem/Si­
ngosari) pada 1788 S (1866 M)) dan nama Karangasem diganti dengan 
Cakranegara karena pusat kerajaan sudah menjadi bundar laksana cakra. 

Maksud dan tujuan pembuatan pura 

Pendirian Pura Meru dimaksudkan untuk tempat persembahyangan (bagi 
penganut agama Hindu). Meru artinya segala bentuk tempat beribadah 
yang atapnya bersusun, melambangkan alam semesta (makrokosmos). Se­
lain itu juga sebagai pemersatu kerajaan-kerajaan kecil di Lombok agar 
bergabung demi kepentingan bersama, tidak saling bermusuhan. 

Antara Pura Meru Cakranegara dengan Pura Kelepug Taman Mayura me­
rupakan satu kesatuan. Keberadaannya mempunyai hubungan fungsional 
yang sangat erat. 

Setiap tahun, pada tanggal 15 (pumama) bulan empat menurut perhitung­
an tahun Bali; sekitar September/Oktober, di Pura Meru diadakan upacara 
besar yang disebut Pujawali. Pada hari itu semua banjar, 33 banjar, ma­
sing-masing membawa alat upacara dari Pura Pemaksan ke Pura Meru. Di 
bawah pimpinan seorang pemangku-ketua pemaksan, mereka datang ke 
Meru dan menghias sanggar masing-masing. 

174 Pustaka Wisala Budaya 



Upacara Pujawali dimulai sore hari sekitar pukul 16.00. Pagi-pagi sebe­
lum upacara di Pura Meru sekitar pukul 10.00 semua alat upacara yang 
barn keluar dari atap banjar dibersihkan secara simbolik di Pura Kelepug 
Tamap Mayura. Pembersihan dilaksanakan dengan upacara nyuciang atau 
malelasti, alat dan pemikulnya disebut jempana. Air pencucinya diambil­
kan dari pancuran berbentuk kepala naga yang jumlahnya 33 buah, yang 
bersumber dari mata air di dasar Bugbug, tiga km sebelah timur Taman 
Mayura. Air itu dialirkan melalui terowongan yang dibangun pada tahun 
1923. 

Sa'at upacara pembersihan berlangsung, baik di Pura Kelepug maupun di 
Pura Meru diadakan upacara persembahyangan. Sedangkan upacara per­
sembahyangan Pujawali di Pura Meru diadakan sore hari. 

Deskdpsi bangunan 

Ditinjau dari struktur halamannya, Pura Meru yang luasnya 6863 m2 ini 
mempunyai tiga halaman, masing-masing dipisahkan dengan pagar tem­
bok. Halaman pertama, paling luar, berisi satu bangunan kecil dan tinggi, 

hanya berisi satu kentongan berguna untuk memanggil orang yang akan 

mengikuti upacara persembahyangan. Halaman ini juga berfungsi tempat 
berkumpul orang yang akan mengikuti upacara pada hari raya dan upa­
cara khusus. 

Halaman ke-dua terdapat dua rumah panggung besar dan tinggi yang di­
sebut bale gong kembar/bale penggunian. Tempat ini dipergunakan untuk 
mempersembahkan sesajian dan segala sesuatu yang akan dipakai dalam 
upacara. 

Halaman ke-tiga adalah ruangan pura, dan yang paling suci terletak paling 
belakang. Di ttmpat ini terdapat tiga meru utama yang berjejer dari utara 
ke selatan. M.;:11.1 yang di tengah beratap ijuk bersusun 11, yaitu tempat 
Sang Hyang Parama Siwa (lswara), sedangkan di sebelah utara merunya 
beratap genteng dan bertingkat sembilan sebagai tempat Sang Hyang 
Sadha (Civa atau Wisnu). Meru di sebelah selatan bertingkat sembilan 
sebagai tempat Sang Hyang Rudra (Brahma). Menurut susunannya, ketiga 
meru tersebut adalah Tri Tatwa, yaitu Tri Murti (Tri Lil}gga Atma). Per­
satuan Tri Murti tersebut diwujudkan dengan tingkat tiga di Pura Kelepug 
Taman May.ura. Jelasnya bahwa ketiga meru tersebut adalah tempat pe-

Khasanah Budaya Nusantara !X , !75 



mujaan Tri Murti (Tuhan Yang Maha Esa) dengan manifestasinya sebagai 
Brahma, Wisnu dan Siwa atau Iswara. 

Selain tiga meru utama, di halaman ke-tiga ini terdapat pula 29 bangunan 
kecil (kampung) yang disebut Sanggar Bethara Bethari yang berfungsi 
tempat pemujaan terhadap Bethara dan Bethari. Bangunan ini berada di 
sebelah utara dan timur ketiga meru uriuna. Di sudut timur berdiri sebuah 
bangunan yang disebut Penyungsungan Bethara Sambhu. Bangunan­
bangunan lainnya, yaitu Penyungsungan Bethara Gunung Rinjani, Bethara 
Ngerurah, Sanggar Agung (Sang Hyang Jagat Inatha). Ketiganya terletak 
di depan ketiga meru Tri Murti, dua Bale Payunan, Bale Pawedaan, dan 

Bale Parerean. 
· 

Tiga meru utama di Pura Meru Cakranagara 

Pelestarian 

Pada waktu dibangun pertama kali, ketiga meru diberi atap ijuk, tetapi 
pada waktu perang melawan pendudukan Belanda, dua meru di sebelah 
utara dan selatan atapnya diganti dengan genteng karena terbakar, sedang­
kan atap bagian tengah tetap memakai ijuk. 

176 Pustaka Wisata Budaya 



Berdasarkan Undapg-undarig Republik Indonesia Nomor 5 Talmn 1992 

tentang Benda Cagar Budaya Pasal 1 ayat (1). Pura Meru Cakranagara 
termasuk dalam benda eagar budaya, ditinjau dari umumya lebih dari 50 

tahun, memiliki eiri khas, nilai penting bagi sejarah, ilmu pengetahuan dan 
kebudayaan. 

Salah satu upaya pelestarian benda eagar budaya sebagai warisan budaya 
bangsa, Pura Meru Cakranagara dipugar oleh Direktorat Jenderal Kebu­
dayaan, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 177 



SEJARAH DAN NILAI TRADISIONAL 

Khasanah BuJaya Nusantara IX 179 



RUMAH ADA T "TEMUKUNG" 

DI NUSA TENGGARA TIMUR 

R 
UMAH tempat tinggal dalam bahasa Sabu adalah Anunu Pe 

(Ammu = rumah; Pe = tinggal ). Rumah yang didasarkan pada 
status sosial, tidak begitu lazim disebutkan dalam masyarakat 

yang berbeda status sosialnya. Pada umumnya rumah di Sabu hanya di­

dasarkan pada bentuk atap atau balok-baloknya, konstruksi tiang dan ke­

asliannya. 

Temukung adalah rumah panggung masyarakat Sabu, merupakan rumah 
yang berbentuk empat persegi panjang, atapnya agak Jancip mengambil 

bentuk perahu terbalik, mempunyai panggung atau dek. 

Pada hakekatnya typologi rumah tinggal berorientasi pada Jatar belakang 
asal usul orang Sabu. Bentuk dan corak rumah Sabu mempunyai hubung­
an denga filsafat hidup serta asal-usul suku Sabu. Sedangkan lokasi men­
dirikan rumah biasanya di tempat yang tinggi (bukit, Jereng), selalu meng­

hadap ke utara atau ke selatan, haluan rumah selalu arah barat atau timur 
(duru wa dan duru dimu). 

Perahu terbalik 

Rupanya atap berbentuk perahu terbalik, menandakan suku ini telah lama 

mengenal perahu dan !aut sebagai jal�n pelayaran; di Sabu tidak ada 

sungai sebagai jalan pelayaran. Kumpulan, rumah atau kampung disebut 
Rae Kowa (kampung perahu). Maka tiap bagian sebuah rumah mempu­

nyai kaitan dengan kepercayaan asli yang dianut. 

Bentuk atap seperti perahu yang ditelungkupkan, sehingga semua bagian 
rumah mengambil nama yang sama dengan nama bagian perahu. Tiang 

penopang balok bub�ngan (bangngu) yang jumlahnya dua di sebut Gela. 
Ruang yang terbuka dalam rongga atap disebut Roa Anunu. Rumah 

mempunyai duru dan wui (anjungan/haluan dan buritan). Bagi orang Sabu 

rumah adalah bangunan fisik yang berada di "darat'' yang berfungsi seba­
gai tempat bcrlindung, pusat segala aktifitas manusia, sedang perahu ada-

Khasanah Budaya Nusantara IX 181 



lah sebuah bangunan fisik tempat melakukan segala aktifitas serta tcmpat 
berlindung di !aut. Jadi ada dua sarana yang digunakan untuk melakukan 
atifitas kehidupan, yakni Rai balla (daratan) dan Dahi balla adalah makro 
kosmos, Anunu dan Kowa adalah mikro kosmos. 

Ukuran atap ditentukan oleh ukuran balok lok bubungan (bangngu). Di­
kenal dua type run;.1h d Sabu, yaitu Ammu Ae Roukoko balok bubungan 
(bangngu) sama ukurannya dengan badan rumah, sedangkan pada Ammu 
Iki balok bubungan lebih pendek (kurang lebih 3/5 x panjang badan 

· rumah). Satuan ukuran tidak dipakai meter melainkan depa sepanjangan 
rentangan kedua tangan. Dalam bahasa Sabu disebut Rappa. 

Berdasarkan panjangnya balok bubungan dapat dipasang sejumlah Wore­
na (usuk besar) pada balok tersebut. Besar rumah di ukur menu rut jumlah 
usuk (Worena = besar), yaitu kayu yang direntangkan dari bubungan 
menurun ke kanan dan ke kiri rumah sampai tepi tiris. 

Kayu reng, yaitu kayu yang diletakan melintang diatas usuk disebut badu 
di bagian depan (kanan) rumah selalu merupakan bilangan ganjil (9, ll 
dan 21) dan jumlahnya satu lebih banyak daripada badu di bagian atap 
belakang atau kiri rumah yang oleh karenanya merupakan bilangan genap. 
Berdasarkan bilangan Worena pada suatu sisi (kiri atau kanan) sebuah 
rumah, ada rumah yang disebut wo tallu, wo Iammi, wo pidu, wo heo 
(tiga, lima, tujuh, sembilan) dan seterusnya jumlah worena sebuah rumah 
adalah ganjil. 

Angka ganjil dan genap dalam falsafah hidup orang Sabu mengandung 
makna. Ganjil sejalan dengan pengertian kanan, depan, kakak, lelaki, se­
dangkan genap sejalan dengan pengertian kiri, bclakang, adik dan pcrcm­
puan. 

Tanu Duru dan Tanu Wui 

Nilai sebuah tiang rumah tergantung pada jenis kayu yang digunakan, 
tidak pula pada lurus tidaknya atau bcsar kccilnya tiang tersebut. Biasa­
nya tiang yang ideal untuk scbuah rumah Temukung dibuat dari batang 
pohon lontar, batarig pohon kclapa, teras kayu kola, kayu mcrah, kayu jati, 
ajumaddi (kayu hitam) dan kayu bcsi (aju bahhi). Tiang yang dibuat dari 
kayu lainnya dianggap kurang baik. Biasanya tiang-tiang utama panjang 

182 !'us taka Wisata BuJaya 



kurang lt%ih 3 s/d 4 meter. Ujung tiang ditara menjadi bulat dan runcing, 
sedangkan pangkalnya dipotong rata. Ujung yang bulat runcing tadi akan 
dimasukkan pada lubang yang dibuat pada balok penindes (kebie), se­
dangkan pangkalnya akan ditanarnkan dalam tanah. 

Arti bentuk bulat pada tiang dapat dikaitkan dengan makna rumah bagi 
manusia serta dapat puta dihubungkan dengan filsafat hidup Orang Sabu. 
Dalam visi orang Sabu kejadian alam semesta mengikuti azas penataan 
yang disebut azas pembagian dua. Azas-azas penataan pembagian dua dan 
kesatuan adalah azas-azas penataan yang menonjol dalam kebudayaan 
Sabu. Hal itu ditunjukkan oleh kenyataan hidup dan visi orang Sabu. Azas 
penataan pembagian dua itu terikat dalam kesatuan. 

Pasangan-pasangan yang saling dilawankan tersebut merupakan dikoto­
mi. Setiap konsep pada lajur kiri saling berhubuangan asosiatif dan demi­
kian pula halnya konsep-konsep pada lajur kanan. Lajur yang satu tak 
mungkin dipahami tanpa Iajur yang lain. 

Demikian juga tiang rumah Temukung mempunyai azas pembagian seperti 
tersebut diatas. Tiang yang membentuk bulat beserta ujungnya yang 
runcing melambangkan Ielaki, Kebie (balok penindas) beserta Iubangnya 
melambangkc.n wanita. Biasanya rumah didirikan di atas delapan tiang 
atau sepuluh tiang. 

Terdapat bemmcam-macam tiang pada rumah Temukung. Ada tiang yang 
ditanamkan atau di dirikan diatas tanah dan ada tiang yang bertumpu di 
atas tanah atau ditanamkan dalam tanah disebut Geri, sedangkan yang 
bertumpu di atas balok yaitu tiang-tiang yang terdapat di Ioteng disebut 
Gela. Ada dua gela di Ioteng; yang terletak ke arah bagian "Ielaki" disebut 
gela Mone (tiang Ielaki) dan yang terletak ke arah bagian "wanita" disebut 
gela Banni (tiang wanita). 

Tiang-tiang utama (agung) pada rumah Temukung adalah dua tiang yang 
disebut Tarru (tarru = tonggak upacara, yaitu Tarru Duru (tiang Ielaki; 
tiang haluan) dan Tarru Wui (tiang wanita;tiang buritan).Terru adalah 
tiang di mana upacara untuk rumah diadakan. Menurut orang Sabu Tarru 
Wui tidak boleh tampak oleh Tarru Duru, dan untuk maksud itu pada 
bagian tengah wui terdapat dinding pemisah. Dengan begituTarru wui, 
tiang utama pada bagian wanita berada tersembunyi dari Tarru Duru, 

Khasanah Budaya Nusantara IX 183 



tiang utama pada bagian lelaki. Ketersembunyian Tarru wui dari Tarru 

duru mendapat penguat pula oleh kegelapan yang terdapat di dalam loteng. 

Tiang-tiang lain, seperti tiang-tiang penyangga loteng, tiang penyangga 

balok-balok lainya diberi nama menurut pembagian utama dalam rumah 

Temukung, yaitu duru dan wui. Hanya tiang penyangga di sisi melebar 

rumah baik pada duru maupun wui. Yang berfungsi untuk menopang atap 
tiris, dinamakan hubu (hubu = moncong). Tiang moncong itu digolongkan 
pula menurut letaknya ke dalam tiang moncong duru dan tiang moncong 

WUI. 

Pada ujung bagian duru maupun pada bagian wui, kerangka tiris yang 

melengkung disebut tebakka tidak saling bertemu kedua ujungnya. Oleh 

_
orang Sabu hal itu diterangkan sebagai jalan napas dari rumah. 

Rumah Besar (femukung) 

Kela Rai, Kelaga Ae, dan Kelaga Dammu. 

Rumah dengan lantai panggung atau dek berfungsi sebagai balai-balai; 
dalam bahasa Sabu disebut kelaga. Panggung tersebut berbentuk datar 
dibedakan dalam tiga tingkat, yaitu Kelaga Rai (balai-balai tanah), Kelaga 

Ae (balai-balai besar) dan Kelaga Dammu (balai-balai loteng). 

184 Pus/aka Wisata Budaya 



Kelaga rai terdapat di sepanjang sisi memanjang pada bagian depan atau 
bagian kanan rumah. Bagian kanan rumah ditentukan dalam hubungannya 
dengan anjungan (dl:ru) rumab. Apabila anjungan rumah terletak ke arab 
barat maka bagian kanan terletak sebelab utara sedang apabila anjungan 
.rurnah terletak ke sebelab timur maka bagian kanan rumah mengarah ke 
selatan. Kelaga rai yang terletak 0,50 - 0.75 meter di atas tanab terbagi 
menjadi dua bagian menurut dua bagian utama rumab, yaitu Kelaga Rai 
duru dan Kelaga Rai wui. 

Tamu lelaki di terima oleh warga rumab lelaki di bagian balai-balai tanab, 
itulah sebabnya bagian duru di klasifikasikan pula sebagai bagian "lelaki" 
dari rumah. Perempuan di terima oleh warga rumah perempuan di bagian 
wui atau di bagian "perempuan" rumab. Di bagian ini pula para warga 
perempuan duduk dan bekelja (memilin dan menganyam). Batu-batu datar 
dihamparkan di depan rumab bagian duru. Lantai batu itu disebut Dea dan 
di situlab warga lelaki duduk dan bekelja jika tidak hujan. 

Balai-balai berikut adalab Kelaga Ae, balai-balai besar atau balai-balai 
utama, yaitu balai-balai yang terletak di atas balok-balok utama. Balai­
balai ini berada sekitar 1,00 - 1 ,50 meter di atas tanab. Balai-balai ini 
dibedakan pula menjadi bagian duru dan wui. Empat balok utama (Ae) 
yang mendukung b�lai-balai ini serta dua balok yang menopang · halai­
balai loteng terletak dengan pangkal atau kepala (kattu) ke arab duru dan 
seekor (rulai) ke arab wui. Kepala dari balok-balok itu di biarkan mencuat 
keluar sedikit dau di potong menyerupai anjungan perabu. Makanan yang 
dihidangkan, disantap di atas Kelaga Ae, para lelaki di di bagian anjungan 
dan para perempuan di bagian buritan. 

-

Balai berikutnya adalab Kelaga dammu (balai-balai loteng). Loteng ter­
letak di bagian \\Ui rumah. Loteng itu tertutup dan terlindung dari peng-
1ihatan mereka yang duduk di bagian lelaki rumah oleh tabir terbuat dari 
daun kelapa (ketangan rohe = penutup gesek). Bagian dalam loteng gelap 
dan terlindurtg. Di dalamnya ditempatkan berbagai barang yang termasuk 
dalam urusan para perempuan (misalnya makanan, benang, alat ikat dan 
tenun). Sebuag pintu loteng terdapat dekat pintu wui. Hanya perempuan 
dan dalam hal tcrtentu hanyalah Innna Ammu (ibu rumah) isteri kepala 
rumab boleh memasuki loteng "Loteng adalab wewenang perempuan". 

Khasanah Budayc.· Nusantara IX 185 



Semua Kelaga tersebut dibuat dari balok pohon lontar yang telah di­
perhalus, disusun berjajar di atas balok pendukung Kelaga (Ae Kelaga) 
Kelaga Rai tidan � berdinding. 

Selain keluarga yang telah disebutkan pada bagian rumah tengah, rumah 
sejajar dengan Kalaga ada pula yang disebut Kelaga ruuhu (balai-balai 
rusuk). Seluruh bagian tengah berdinding, sedang antara wui dan duru 
diberi sekat. Dibalik sekat bagian wui disebut Koppo, yaitu tempat mela­
kukan kegiatan memasak serta digunakan menyimpan alat-alat masak. 
Ujung-ujung balok kelaga ditindas oleh kemubu (balok penindas). 

Seperti telah dikatakan di atas, lantai rumah terdiri atas tiga tingkat. Hal 
itu bertalian erat dengan kepercayaan mereka. Orang Sabu mengenal tiga 
jenis dunia, yaitu dunia atas (rai dida - liru balla), dunia dewa; dunia 
tengah (rai wawa) dunia manusia; Menata (dunia bawah) dunia arwah. 

Pintu rumah Temukung berbentuk segi empat kecuali Kelae Dammu. Ada 
empat pintu terdapat pada rumah Temukung, yaitu Kelae duru (pintu 
anjungan); kdae wui (pintu buritan); kelae kopo (pintu kama); kelae 
dammu (pintu loteng). 

Pintu loteng dibuka dari bagian tengah, bentuknya bujur sangkar. Pintu 
anjungan, sedangkan pintu buritan berada pada sisi Iebar bagian wui 
(buritan). Kelae (pintu). Dibuka dengan jalan mendorong ke sisi kiri atau 
kanan. Dahulu daun pintu di anyam dari daun lontar, tetapi sekarang 
pintu dari bahan tersebut sudali langka dan diganti dengan pintu pa­
pan.Kelae ini terletak pada bagian luar· dinding. Arti dari bentuk pintu 
rumah kurang jelas diketahui. Namun jika ada upacara, di atas pintu di­
letakkan sesaji. 

Ukuran pintu sangat tergantung pada besar kecilnya rumah, tetapi dapat 
diperkirakan dengan mengambil angka, yakni panjang kurang lebih I ,30 -

1.75 meter, Iebar kurang lebih 0,70 s/d 0.90 meter. 

Dilihat dari cara menutup dan membuka, pintu rumah ada tiga jenis, yaitu 
Kelae nyakka ketode (pintu tolak gantung); Kelae nyakka (pintu tolak); 
Kelae moda (pintu putar). 

Tangga rumah Temukung berbentuk segi empat. Jumlah anak tangga tidak 
tentu tergantung pada tinggi rendahnya panggung rumah. Arti bentuk 

186 PuJtaka Wisata BuJaya 



tersebut tidak jelas. Ukuran tinggi tangga kira-kira 0,50 - 0,60 meter. 
Kebanyakan tangga digunakan untuk naik keloteng. Ada juga yang tidak 
mengguna\<an tangga untuk naik ke balai-balai besar karena di bawah 
pintu sudah ada bal;:1-balai tanah sebagai tempat berpijak sebagai tempat 
berpijak. Kalau panjang balai-balai tidak mencapai daerah pintu maka 
orang akan menggunakan tangga untuk mencapai balai-balai besar. 

Dinding dirikan tegak lurus menempel pada ujung Kelaga Ae. Ujung 
dinding lebih rendah sedikit dari Kelaga Ae sedangkan ujung dinding 
bagian atas berakhir di bawah kebie (balok penindas). Dinding tersebut di­
dirikan mengelilingi bagian tengah rumah ( mengelilingi Kelaga Ae, Kela­
ga Ruuhu). Untuk bagian atas (dammu) tidak di dinding, hanya disekat 
dengan ketangga rohe (tutup gesek). Dibuat dari daun kelapa berbentuk 
segi tiga. 

Tutup gesek terletak di tengah-tengah ruang atap, ia merupakan tabir 
untuk membatasi loteng dari ruang atap duru (anjungan). Tahir ini ber­
fungsi pemisah antara atap duru dan wui, dianyam dari daun kelapa/lontar 
dan dihias dengan beberapa motif. Hiasan yang di buat biasanya berupa 
meander atau tanaman menjalar. Arti bentuk dinding seperti tersebut di 
atas juga tidak jelas ukuran dinding sangat tergantung pada besar kecilnya 
rumah. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 187 



UPACARA MA'BUA DI TORAJA 

T 
ORAJA suatu daerait yang terletak di Propinsi Sulawesi Selatan. 
Kata T oraja berasal dari kata "to" yang artinya "orang" dan 
"raja" artinya "gunung". Jadi Toraja artinya "orang gunung". lbu­

kota Tana Toraja adalah Makale, sebuah kota kecil, bersih dan bagus di 

lembah yang indah. Hawanya sejuk dan nyaman sehingga menarik pelan-

cong dari berbagai negara. 

. � Pakaian orang Toraja, untuk laki-laki a alah celana yang panjangnya 

sampai di lutut dengan pasangan baju be lengan pendek, kadang-kadang 

hiasan untuk di kepala adalah sehelai jerami atau ilalang yang di ikatkan. 

Untuk perempuan berupa sarung hitam atau putih, merah muda, atau biru 

muda. Masing-masing memakai topi Iebar dari bambu yang dianyam, 
istilah orang Toraja "Sarong". 

Tana Toraja terkenal dcngan kcindahan alaminya dan berbagai macam 

upacara adat yang menarik. Salah satunya adalah upacara Ma'bua yang 

semakin jarang dilaksanakan. Orang yang mengadakan pesta umumnya 

adalah hartav. :'-1 terkemuka dalam masyarakat Toraja dan masih me­
nganut kepercayaan Aluk Todolo, yaitu pemujaan terhadap arwah Nenek 
Moyang. Pemeluk kepercayaan ini dipcrkirakan ber-jumlah 10% dari 

pcnduduk Toraja. 

Upacara Ma'bua terdiri atas dua macam, yaitu La'pu Padang dan La'pu 

Banua. Upacara La'pa Padang yaitu upacara yang diadakan di tengah 
sawah dengan maksud meminta berkah dewata untuk melimpahkan basil 

sawahnya. 

Upacara La'pu Banua yaitu upacara yang diadakan di pckarangan rumah 
tongkonan (rumah turun temurun) dengan maksud meminta berkah dewata 
supaya seisi rumah sehat, berharta makmur dan banyak turunan. 

Di suatu lapangan, hartawan tersebut menyuruh beberapa tukang mem­

buat pondok dari kayu dan bambu untuk keluarga. Lantai pondok dibuat 

tinggi kira-kira dua meter dari tanah. Atapnya dari bambu dan dinaungi 
dengan daun-daun bambu. Bambu-bambu berbatang kecil dipancangkan 
miring ke dep; · . : :ian di Jetakkan di belakang pondok tersebut. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 189 



Di tengah lapangan, di sekeliling batang cendana didirikan orang enam 
tonggak dengan tinggi 10 meter, bentuknya bulat-bulat dan berfungsi se­
bagai "mercu". Dari sinilah para tominaa (tua-tua) adat mengucapkan 
do'anya. 

Tangga naik ke atas dibuat dari bambu. Anak tangganya dari kayu yang 
jumlahnya harus sembilan. Sebab itu antara satu anak tangga dengan yang 
lainnya lebih dari lm. Di tengah "mercu" itu ditegakkan sebatang bambu 
hidup yang disebut lumbaa, ditaruh di samping sebuah lesung. Ujung 
bambu ini masih berdaun. Di bawahnya diikatkan padi, dan seekor ayam · 

jantan yang ditempatkan di dalam kurungan panjang. Panjang bambu ini 
lebih dari 20 m. Pada bambu ini diikatkaR seutas rotan panjang, tempat 
orang bergantung sambil memegang rotan untuk meminta berkah dewata, 
yang dilakukan pada petang hari. Pada pagi hari sekitar pukul 8.00 salah 
seorang laki-laki menarik seekor kerbau muda ke lapangan tersebut dan 
diikatkan ke sebuah mercu. Tiga orang Tominaa laki-laki yang pandai 
membaca syair telah menunggu dan akan mempersembahkan kerbau itu 
kepada dewata. Scbelum ker»au di sembelih tiga orang itu membacakan 
do'a, menyebut-nyebut semiJia hagian badan kerbau seperti kaki, bulu, 
kepala, kulit, mata dan lain-laaunya. 

Kemudian salah seorang la�i-laki mengikat erat-erat mulut kerbau itu 
dengan .tali supaya tidak mengerang kesakitan pada waktu disembelih. Me­
nu rut kepercayaan Alu.k Talodo jika kerbau itu mengerang maka dewanya 
akau tcrkejut dan jauh dari lapangan itu. 

Sehabis membaca do'a, kerbau muda itu langsung disembelih dan jatuh 
tergelimpang di tanah. Lima menit kemudian kerbau itu mati. Anak-anak 
dan orang tua berlomba menuju kerbau dan masing-masing mem-bawa 
seruas bambu memperebutkan darah yang masih panas itu. Darah yang 
ditampung itu nantinya akan diminum sesudah dimasak. Kerbau itu kemu­
dian dikuliti, dagingnya dibagi-bagikan kepada tominaa dan para pemuka 
kampung lainnya untuk dimasak di rumah masing-masing. Tonggak mercu 
juga dilumuri darah kerbau itu dengan maksud agar mereka diberkahi de­
wata. Menjelang tengah hari ramailah lapangan oleh para tamu yang 
datang dan ratusan penonton duduk sambil bercakap-cakap menunggu 
upacara selanjutnya. Mereka datang dari kan1pung-kampung yang jauh. 
Pondok-pondok pun mulai di�si kerabat, sanak, anak cucu dan keluarga 

190 Pustaka Wisata Budaya 



yang berpesta. Semua duduk bersimpuh di atas lantai pondok. Di antara­
nya ada perempuan yang kepalanya diikat dengan kain kuning tebal se­
bagai tanda bahwa mereka pemah merayakan pesta ma'bua. Dengan arti 
lain mereka keluarga hartawan. 

Kemudian satu persatu tandu didatangkan dari rumah yang berpesta, yang 
dihiasi dengan tanduk kerbau dan gambar kepala ayam yang lehemya 
panjang serta kain wama merah dan pucuk enau. Pada leher ayam tadi 
diikatkan padi dan tabang yang artinya meminta padi banyak kepada 
dewata. Di atas tandu itu duduk tiga perempuan yang mengadakan pesta. 
Kepalanya diikat dengan kain kuning tebal atau untaian kalung dari terung 
kuning. Tandu itu di pikul oleh laki-Iaki yang jumlahnya empat belas 
sampai dua puluh orang. Mereka berjalan-jal.an sambil bemyanyi-nyanyi 
dan tertawa-tawa. 

Kemudian didatangkan lagi tandu yang lain. Tandu-tandu ini dilarikan 
berkeliling mercu sambil yang mengangkatnya, bemyanyi dan bersorak­
sorak. Di atas tandu duduk tiga perempuan dan di belakang berjalan se­
puluh perempuan, pengiring atau pembantu perempuan yang berp�sta. 
Pada pinggang bagian samping pengiring itu dililitkan daun enau. La­
pangan semakin ramai, gendang dipukul terus-menerus dan para pemikul 
tandu semakin gembira berlari-lari dan bersorak-sorak di sekeliling mercu. 
Bila capek mereka beristirahat sebentar, dan perempuan yang sudah di­
arak turun dari tandu dan digantikan oleh keluarganya yang juga perem­
puan. Demikian mereka diarak berganti-ganti setelah berlari-Iari puluhan 
kali, merei<a mulai makan. Orang yang memikul dib�ri upah makan. Se­
habis makan, laki-laki dari orang yang berpesta itu mulai bergantian ber­
lari di sekeliling mercu dengan memegang rotan. Orang yang bukan ke­
luarga yang berpesta tidak boleh ikut. 

· Menu rut kepercayaan mereka, masing-masing merasa dirinya diberkati de-. 
wata. Muka mereka berseri-seri menandakan keberuntungan. Sambi! ber­
lari-lari mereka meminta kepada dewata supaya rejekinya banyak, pan­
jang umur dan mempunyai banyak keturunan. Kemudian tiga tominaa naik 
ke atas tangga mercu sambil membunyikan lonceng kecil. Mereka mem­
berkahi tanah sawah dan ladang. Menurut kepercayaan mereka dengan 
perantaraan tominaa ini dewata memberkahi tanah. Setiap tominaa selesai 
membaca satu kalimat dalam do'anya orang bersorak dan berteriak. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 191 



Kemudian dari pondok-pondok tadi orang-orang berpesta. Seorang laki­
Iaki kepala rumah tangga berpakaian kebesaran membawa sebilah tombak 
dan keris dipinggagnnya. Berjalan diiringi oleh istri, anak dan saudara­
saudaranya semuanya bemaung di bawah kain polos berwama merah yang 
direntangkan panjang dan berjalan berkeliling mercu dengan didahului 
tominaanya yang membunyikan lonceng. Mereka berkeliling sambil ber­
nyanyt. 

Setelah berkeliling tiga kali, laki-laki yang berpakaian kebesaran duduk di 
atas tandunya yang dihadapkan ke mercu. Para pengiringnya berbaris di · 

belakangnya. Seorang perempuan di antara pengiringnya memegang se­
buah bungkusan berisi beras dan daun �irih dengan perlengkapannya 
untuk tominaa. Tominaa yang memegang ujung kain panjang naik ke pun­
cak mercu dan ujung kain diikatnya ke seb�ah tonggak mercu. Ujung yang 
di bawah dipegang oleh laki-laki berpakaian kebesaran yang akan me-
nyambut berkah. 

' 

Menurut kepercayaan mereka lierkah dan kekuatan gaib turun melalui kain 
itu. Tominaa dengan loncengnya memberkahi laki-laki tadi dan keluarga­
nya. Mendo'akan supaya mereka kaya, selamat dan mempunyai urusan 
ban yak. 

192 Pustaka Wisara Br1daya 



RADIO RIMBARAYA ACEH 

DALAM PERJUANGAN KEMERDEKAAN 

P 
ENYEBARLUASAN berita proklamasi 17 Agustus 1945 dan 
peljtiangan mempertahankan kemerdekaan tidak bisa dilepaskan 
dari keberadaan Radio Republik Indonesia. Berita proklamasi 

untuk pertama kalinya disiarkan oleh para pegawai yang bekelja di kantor 
berita Jepang Domei dan Studio Jakarta Hoso Kyoku. Atas usaha Joesoef 
Ronodipuro bersama-sama dengan Suprapto dan Sjahroedin, berita pro-· 
klamasi dapat dikumandangkan keluar negeri pada pukul 19,00 berlang­
sung 15 menit. 

Siaran-radio ini akhimya dikenal dengan Qama Radio Indonesia Merdeka. 
Untuk memperluas jangkauan siarannya agar sampai keluar negeri dengan 
kode panggilan '·'Tf!is is the Voice of Free Indonesia" The Voice of Free 
of Indonesia siarannya pada mulanya hanya satu jam setiap hari kemudian 
ditingkatkan menjadi dua jam setiap hari, satu jam siaran bahasa Indone­
sia, satu jam siaran bahasa Inggris yang disiarkan pada pukul 19.00 dan 
21.00. 

Pada mulanya stasiun radio yang ada di Jawa beljumlah delapan stasiun, 
yaitu Bandung, Jakarta, Purwokerto, Semarang, Yogyakarta, Surabaya 
dan MaJang. Setelah ibukota Jakarta pindah dari Jakarta ke Yogyakarta 4 

Januari 1946 kedudukan radio di Jakarta, sangat berat karena tekanan 
Belanda dan Inggris. 

Tekanan dari pihak Belanda dan Inggris puncaknya pada saat Belanda 
melancarkan agresi pertama 21 Juli 1947 dan agresi kedua 19 Desember 
1948. Stasiun radio di Jakarta harus bergerilya dan berpindah-pindah tern­
pat untuk menyiarkan api perjuangan. Akibat tekanan ini maka radio-radio 
amatir yang ada sangat besar perannya. Radio amatirlah yang meyebarkan 
semangat peljuangan. Di Surabaya Radio Pembrontakan yang dipimpin 
oleh Soetomo merupakan radio an1atir yang memanfaatkan peralatan RRI 

untuk menyebarkan berita-berita perjuangan. Di Jakarta ada Radio Ge­
rilya YKO yang diputarkan dari rumah Heroe Gunadi di Gang Kembang 
Sepatu No. 62 A. Akibat tekanan pihak Belanda dan Inggris maka untuk 

Khasanah Budaya Nusantara IX 193 



penyiarannya ke luar negeri agak terganggu. Pada saat yang agak genting 
muncullah Radio Rimba Raya di Aceh. 

Radio Rimba Raya pada dasamya merupakan RRI yang di tempatkan di 
rimba, sehingga namanya Radio Rimba Raya. Radio pemancar ini berhasil 
diselundupkan dari Malaya oleh Komando Tentara Republik Indonesia 
Divisi Gajah I, menjelang meletusnya Agresi Belanda yang pertama. Pe­
nyelundupan itu dipimpin oleh Mayor John Lie, yang dikenal sebagai Raja. 
Penyelundup Asia Tenggara. 

Mularwa radio pemancar itu di pasang di Krueng Simpo, kurang lebih 20 

km dari Bi.reun j�rusan Takengon. Selain dipergunakan sebagai siaran 
umum radio pemancar ini juga dipergunakan sebagai alat memonitor dan 
mengirirnkan berbagai pengumuman dari instruksi Tentara Republik Indo­
nesia. Beberapa bulan setelah itu atas pertimbangan agar pemancar itu 
lebih bermanfaat, terutama untuk menyiarkan warta berita dan pesan­
pesan perjuangan, maka radio pemancar itu dipindahkan ke Kutaraja, 
yang pada waktu itu telah menjadi pusat kegiatan pemerintah dan badan­
badan perjuangan di Aceh. Radio pemancar itu di pasang di Cot Cue, 
kurang lebih 8 km dari arah selatan Kutaraja, sementara penyiarannya 
dilakukan dari sebuah gedung peninggalan Belanda di Peunayong. Antara 
studio di Peunayong dan Cot Cue dihubungkan dengan kabel dan untuk 
menghidari kemungkinan didudukinya Kutaraja oleh Belanda, di Cot Cue 
sendiri dibangun studio penyiaran cadangan. 

Di tempat ini pemancar tersebut tidak sempat melakukan siarannya karena 
sebelum semuanya selesai pihak Belanda melakukan Agresi Militer ke dua 
pada 19 Desember 1948. Gubemur Militer Tengku Mohammad Daud 
Beureuh yang melihat kondisi politik RI genting, memerintahkan agar pe­
mancar itu dipindahkan ke tempat lain yang kemudian disepakati tempat­
nya di Aceh Tengah. Alasannya, daerah itu bergunung-gunung, berhutan 
lebat, cocok untuk garis pertahanan, terutama untuk berperang gerilya. 

Pada 20 Desember 1948 pemancar diberangkatkan ke tempat tujuan se­
cara rahasia. Tempat yang dituju adalah Bumi Aceh, namun Belanda me­
ngetahui perjalanan tersebut, sehingga pesawat terbang Belanda sering 
muncul dan terbang rendah di sekitar perjalanan tersebut. Akibatnya ber­
kali-kali kendaraan yang membawa peralatan radio harus sembunyi di 
pinggir jalan yang terlindung. Setelah pesawat musuh menghilang, per-

194 Pustaka Wisa/a Budaya 



jalanan barn bisa dilanjutkan. Dalain suasana tegang itu rencana ke Bumi 
Bius terpaksa dibatalkan, terutama atas pertimbangan kemungkinan ter­
jadinya kerusakan pemancar itu di perjalanan. Tujuan kemudian dialihkan 
ke Rimba Raya dekat Ronga-ronga, Kecarnatan Timang Gajah, Aceh 
Tengah. 

Ketika akan dipasang alat sender, timbul permasalahan. Masalah pertama 
di daerah Rimba Raya itu karena tidak ada mesin tenaga listrik yang 
diperlukan untuk menghidupkan alat pemancar sehingga harus dicarikan 
ke Kuala Simpang. Masalah kedua temyata kabel yang ada tidak meh­
cukupi panjangnya sehingga perlu dicarikan gantinya yang sesua�. Setelah 
kedua permasalahan selesai dapat diatasi. maka siaran Radio Rimba Raya 
mulai mengudara dengan pengelola Kolonel Hussein Yusuf dan ibu Umi 
Sal amah. 

Berita-berita yang disiarkan oleh Radio Rimba Raya ini antara lain dapat 
diterima secara jelas oleh Indian Radio yang kemudian disiarkan kembali 
ke penjuru dunia. Call sign yang dipergunakan oleh Radio Rimba Raya 
adalah "Suara Republik Indonesia" dan "Suara Merdeka". Disarnping itu 
juga menggunakan kode panggilan "Radio Rimba Raya" dan "Radio Re­
publik Indonesia", namun kebanyakan kode panggilan yang sering diper­
gunakan adalah "Radio Rimba Raya" dan "Suara Radio Republik Indo­
nesia". Radio pemancar ini berkekuatan l K w dan bekerja, pada frequensi 
19,25 dan 61 meter. Dalam siarannya selain menggunakan bahasa Inggris, 
juga Urdu, Arab, Cina, Belanda dan Bahasa Aceh. 

Menurut Mohammad Iskandar dalarn tulisannya 'Tayangan TVRI 30 

menit" keberadaan Radio Rimba Raya ini di nilai tepat waktunya, karena 
ketika itu RRI yang berada di Y ogyakarta dan Solo telah jatuh ke tangan 
Belanda. Demikian pula RRI serta radio pemancar di Palembang dan 
Bukittinggi telah mendapat serangan sehingga untuk sementara waktu siar­
annya mendapat gangguan. Melalui Radio Rimba Raya yang kedudukan­
nya relatif lebih dekat ke dunia intemasional, suara Indonesia merdeka 
dapat berkumandang. Propaganda Belanda yang berusaha membentuk 
opini dunia int�masional untuk tidak mengakui lagi keberadaan Republik 
Indonesia dapat digagalkan. 

Seperti juga radio pemancar lainnya, Radio Rimba Raya juga diperguna­
kan untuk melakukan hubmigan dengan perwakilan-perwakilan RI di luar 

Khasanah Budayu Nusantara IX 195 



negeri. Informasi-informasi yang diperlukan oleh wakil-wakil RI di luar 
negeri antara lain banyak dipancarkan melalui radio pemancar ini. Misal­
nya, diadakan Konferensi Asia tentang Indonesia di New Delhi, India pada 
20-23 Januari 1949, Radio Rimba Raya memperpanjang masa penyiaran­
nya. Banyak berita dan informasi tentang situasi politik di Indonesia 
dikirimkan kepada wakil-wakil Indonesia mempunyai bahan cukup untuk 
melawan balik propaganda-propaganda Belanda yang menghina Republik 
Indonesia. 

Jika dibandingkan dengan siaran stasion RRI di beberapa tempat lainnya; 
suara RRI alias Radio Rimba Raya ini termasuk yang beruntung dapat 
terns sampai tercapainya pengakuan kedatJlatan oleh pemerintah Belanda 
pada November 1949. 

196 Pustaka Wisata Budaya 



TIW AH, UPACARA KEMA TJAN 

PADA MASYARAKAT 

DA YAK NGAJU DI KALIMANTAN TEN GAB 

S 
UKU bangsa Dayak Ngaju yang berdiam di sebagian besar wila­
yah Barat Sungai Barito Kalimantan Tengah memiliki sistim ke­
percayaan yang unik dalam penyelenggaraan upacara kematiannya. 

Sistim kepercayaan yang di sebut Kaharingan merupakan sistem keper-: 
cayaan lama yang diperoleh turun-temurun dan dianggap sebagai agama 
asli suku bangsa Dayak Ngaju. 

Pada intinya agama Kaharingan percaya bahwa segala benda dan mahluk 
hidup memiliki jiwa (gana, hambaruan) dan ada satu Tuhan, yaitu Ra­

nying Hatala (Mahatara) Langit yang menciptakan alam semesta dan 
seluruh isinya. Dalam perkembangannya sistem ini telah mendasari ber­
bagai upacara yang bersifat religius pada masyarakat Dayak Ngaju, 
seperti upacara yang menyangkut manusia yang masih hidup (gawi 

belum), misalnya upacara kelahiran, perkawinan, pengobatan, menolak­
marabahaya dan juga upacara yang berkenan dengan kehidupan manusia 
yang sudah meninggal (gawe matey). 

Dari sekian banyak upacara yang diselenggarakan sehubungan dengan 
lingkaran hidup manusia, upacara kematian merupakan yang terpenting 

. ' 

dan terbesar dalam masyarakat Dayak Ngaju. Hal ini berdosa pada keper-
cayaan bahwa manusia mencapai ajalnya tidak berarti hidupnya telah 
berakhir sama sekali, tetapi lebih merupakan suatu proses peralihan me­
masuki dunia roh. Dengan demikian upacara kematian tlimaksudkan untuk 
mengantar si mati menuju dunia kekal atau dunia roh. Upacara kematian 
yang disebut tiwah merupakan sarana mutlak untuk mencapai alam 
akhirat, artinya apabila upacara tiwah tidak diselenggarakan, roh si mati 
akan tetap tinggal di sekitar lingkungan manusia yang masih hidup, bah­
kan akan mengganggu keluarga yang masih hidup. Maka upacara tiwah, 

senantiasa diadakan meskipun pihak penyelenggara harus menyediakan 
dana besar. 

Upacara tiwah juga dikenal sebagai upacara penguburan ke-dua. Orang 
Ngaju mengenal tiga tingkatan dalam upacara kematian. Pertama, jenasah 

Khasanah Budaya Nusantara IX 197 



orang yang baru saja meninggal akan dibuatkan upacara dan tempat pe­

makaman sementara. Ke-dua, upacara memberi makan arwah dianggap 
berada di sekitar tempat tinggal manusia yang masih hidup, masa ini dapat 

berlangsung satu sampai lima tahun. Ke-tiga, barulah upacara tiwab, atau 
upacara penguburan ke-dua, yang juga merupakan puncak dari serangkai­

an upacara-upacara kematian orang-orang Kabaringan. 

Pelaksanaan upacara kematian di kalangan masyarakat Dayak Ngaju me­
libatkan banyak pihak dan mempunyai jaringan kegiatan luas. Upacara 
dilaksanakan berdasarkan pedoman yang telah ditetapkan, juga pe.ngaturan 
pelaksanaannya melibatkan pranata khusus dengan tujuan supaya upacara 
berlangsung tertib dan teratur. Pranata itu meliputi, proses jalannya upa­

cara, pemimpin upacara, peralatan upacara dan sebagainya. Secara sing­

kat upacara kematian adalah identik dengan tata keteraturan dalam kehi­
dupan masyarakat. 

Adapun upacara-upacara yanga berkenaan dengan meninggalnya sese­

orang sampai saat penguburan sementara adalah sebagai berikut: 

1. Meniti, yaitu membunyikan gong dengan irama tertentu yang bertujuan 
memberi kabar kepada masyarakat bahwa baru saja ada orang mening­
gal. 

2. Mabunjur, yaitu upacara membersihkan dan memandikan jenasah, 

kemudian jcoasah diberi pakaian dan diangkat kedalam rumah jenasah 
(pasab bantu) yang ter1etak di tengah-tangah rumah. 

3. Mini bantu, yaitu menjaga jenasah selama satu malam penuh. Semen­
tara menjaga jenasah pada malam bari, beberapa anggota keluarga 

duduk menghadap ke arab jenasah, sedangkan yang lainnya menghadap 

ke pintu. Hal ini disebut dengan mamali. 

4. Manampa raung, yaitu membuat peti jenasah yang berbentuk ular naga 
untuk laki-laki dan burung enggang untuk wanita. Dalam peti ini di­
sertakan pakaian adat sesuai dengan jenis kelamin si mati. 

5. Mamalas peti jenasab, yaitu semacam upacara pengucapan syukur, 
setelah itu peti jenasah diangkat ke luar rumah diiringi gong (meniti). 
Peti jenasah tersebut tidak boleh langsung di bawa keluar, tetapi harus 
dibawa ke luar masuk ambang pintu sebanyak tujuh kali bagi jenasah 

laki-laki dan tiga kali bagi jenasah wanita. Setelah itu peti jenasah 

198 Pustaka Wisata Budaya 



dibawa ke tempat penguburanny� atau sering pula diletakkan dalam 
sebuah rumah-rumahan yang bertiang empat buah, yang disebut pasah 

raung. 

6. Manatun, yaitu tuturan-tuturan sedih yang mengisahkan riwayat kehi­
dupan orang yang meninggal, biasanya dilakukan oleb seorang wanita 
yang sudah tua. 

7. Tantulak Matey, yaitu upacara mengusir rob jahat yang datang pada 
waktu ada peristiwa kematian. Upacara dipimpin oleb tiga balian 

(pemimpin upacara). Upacara dilaksanakan selama tiga bari setel� 
pemakaman dengan memotong beberapa ayam dan babi, kemudian 
darahnya digunakan untuk membersihkan alat-alat upacara supaya rob 
jahat tidak murka, maka barns disediakan sesaji yang berupa hidangan 
tertentu dengan beberapa ayam yang telah dimasak. 

Demikianlah proses upacara sejak meninggal seseorang sampai pengu­
buran sementara. Sampai saat ini lingkaran upacara dilanjutkan dengan 
upacara penguburan ke-dua atau tiwab. Upacara tiwab ini dilakukan 
dengan rentang waktu yang lama, sekitar satu tahun atau beberapa tahun 
kemudian setelab upacara penguburan sementara. Pada upacara tiwah, 

tulang-tulang si mati dikumpulkan dan nantinya secara simbolis dibakar 
dan melalui serangkaian upacara jenasah ditempatkan pada pemakaman 
yang tetap. 

Upacara tiwah dilaksanakan setelah musim panen padi karena setelah 
pa..nen hiasanya keluarga yang bersangkutan merniliki persediaan pangan 
yang melimpah, dan sampai waktu tersebut dianggap sebagai tenggang se­
mentara dan semua kegiatan pertanian. 

K.arena upacara tiwab membutuhkan dana besar, maka bagi golongan 
kurang mampu biasanya melaksanakannya secara gotong royong (han­

dep). Gotong royong ini melibatkan beberapa keluarga bahkan beberapa 
desa. Mereka bersama mengumpulkan biaya untuk keperluan upacara 
(Ialob) yang kemudian diberikan kepada pimpinan penyelenggara atau 
"bakas tiwah" yang akan mengkoordinir semua kegiatan upacara. Pim­
pinan dan para peserta upacara dipilib melalui suatu musyawarah (Pum­

pung). Sering kali ada pibak yang menyumbang untuk penyelenggaraan 
upacara. Pibak yang menerima sumbangan kelak berkewajiban membalas 

Khasanah Budaya Nusantara IX 199 



sumbangan kepada penyumbang tersebut pada upacara yang sama. Tahap 
kegiatan upacara tiwah meliputi: 

1. Memilih dan menentukan seorang yang akan memimpin upacara (Upo) 
dan pembantunya terdiri atas tujuh atau sembilan orang. 

2. Mempersiapkan perlengkapan upacara. Yang perlu dipersiapkan: 
a. Balay tiwah, yaitu tempat para balian mengucapkan do'a syukur 

agar para arwah tiba di dunia row (Lewu tatau) dengan selamat. 

b. Sangkay raya, yaitu rangkaian batang bambu (Saba bulu) yang 
jumlahnya disesuaikan dengan jumlah peti jenasah. Saba bulu ber-· 
fungsi untuk meletakkan tengkorak kepala musuh yang diperoleh 
dengan cara mengayau. 

c. /Sandonglsandung, berupa rumah-rumahan dari kayu besi yang 
berukuran Iebar 0,5 - 1,5 - 1,5 meter,-tinggi 0,5 meter dengan tiang 
penyangga yang berjumlah antara 1 - 4. Sandong berfungsi untuk 
meletakkan tulang-tulang sisa pembakaran. 

d. Sapundu, yaitu tiang kayu yang dipahat menjadi bentuk patung 
manusia atau jenis hewan tertentu. Sapundu ditanam ke tanah 

dengan ketinggian antara 1,5 - 3 meter, bergaris tengah antara 15 -

25 dm,. Fungsinya untuk mengikat hewan korban, biasanya kerbau. 
Jumlah Sapundu sama dengan jumlah hewan yang akan dikorban­
kan. 

e. P.antar, berupa tiang kayu yang bagian bawahnya di ukir dan 

bagian atas dipahatkan gambar burung enggang (tinggang) yang di­
dirikan dekat sandung sebagai pertanda bahwa tiwah sudah selesai. 

f. Bl'-ra-bara, yaitu sernacam pintu gerbang yang didirikan di tepi 
sungai. Sebab rumah-rumah orang Dayak Ngaju umumnya terletak 
di tepi sungai. Di sebelah menyebelah bara-bara dipancangkan be­

berapa tiang kayu yang berjumlah sarna dengan peti jenasah. 

g. Pasah pali, yaitu rumah-rumahan tempat meletakkan sesaji. 

h. Garuntung (gong), dan kakandin (kain merah). Gong berfungsi se­
bagai bunyi-bunyian juga sebagai alat membawa tulang-tulang. 
Sedangkan kain merah untuk membungkus tulang-tulang. Sebelum 
dimasukkan dalam sendong. 

1. Pemahay, yaitu tempat untuk membakar jenasah. 

200 Pustaka Wisata Budaya 



J. Hewan korban seperti ayam, babi dan kerbau. Kerbau mempunyai 

nilai tertinggi diantara bewan korban lainnya. 

Setdah semua perlengkapan upacara telah tersedia, selanjutnya upacara 
tiwah segera dimulai. Pertama-tama jenasah dikumpulkan di tempat khu­
sus di bawah pengawasan pemimpin upacara (Upo dan Basir). Setelah 

itu jenasab dibersihkan oleb anggota keluarga terdekat dan pada akhir 

upacara tiwah tulang-tulang ini dibakar. Pembakaran banya bersifat sim­
bolik sehingga masib banyak tulang belulang yang tak terbakar, kemudian 
dibungkus dengan kain merah, diletakkan dalam gong dan diangkat me­
nuju sandong, untuk disimpan selama-lamanya. Dalam tugasnya memim­
pin upacara para basir dan upo duduk berjejer di balai tiwab dan masing- . 
masing memegang sebuah tambur (Katambung) .• Sambi) mengucapkan 
kata-kata tertentu, Upo memukul tambur dengan irama tertentu. Kata-kata 
yang diucapkannya barus diulangi oleb para basir dan anggota lainnya. 
Setelab itu Upo dan para basir menuturkan cerita, yaitu sebagai berikut: 
Mula-mula membangunkan arwab dari kuburannya. Arwah ini terdiri dari 
atas rob tubub (salumpuk liaw balawang panjang) dan rob tulang belu­

lang (salumpuk liaw karahang-tulang), kemudian memandikan arwah 
rersebut, memberi pakaian, menjamu berbagai makanan yang enak dan 
memberi nama baru kepada arwah. Selanjutnya arwah diantarkan ke 
rumah tunggu (balay entay) yang terletak di bukit Pasaban Raung, yaitu 

peti jenasah itu sendiri. Kemudian Upo memanggil rob robani dan jasmani 

(salumpuk liaw baring kabaringan) dari sebuah tempat yang bemama 
Balu Indu Rangkang. Ketiga rob tersebut bergabung jadi satu dan ber­
sama di bawa ke sebuah tempat yaitu Banama Nyaho. Selanjutnya rob­
rob ini melakukan perjalanan panjapg menuju suatu tempat yang bemama 
Lew tatau panungkup, yaitu semacam dunia yang penub kemakmuran, . 
kekayaan dan semua keinginan manusia dapat terwujud. Setelah itu rob­
rob dibawa turun lagi ke dunia untuk memberi pesan dan kesan terakhir 
kepada keluarga, yang disampaikan oleb Upo, kemudian dilanjutkan 
dengan acara bersalam-salaman antara seluruh yang hadir dengan ke­

Iuarga yang ditinggal mati. Kemudian tokob Dubung Mama Tandang, 

yaitu salab seorang pemimpin dari 40 sangiang menyatukan kembali rob 
jasmani dan robani atau rob tubub dan rob tulang agar arwah dapat bidup 
sempuma selama-lamanya di "Lewu tatau". Pembakaran jenasah meru­
pakan puncak upacara tiwah. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 201 



Selama upacara tiwah berlangsung setiap malam dilakukan upacara 
nganjang, yaitu orang yang menari sambil mengelilingi jenasah. Para pe­
nyanyi dan penari terdiri atas pria dan wanita yang terlibat dalam upacara. 
Di sini banyak pengunjung yang datang tidak semata-mata ikut ber­
dukacita, tetapi juga melihat hal-hal yang menarik selama upacara 
berlangsung. 

Sedangkan pelaksanaan pembunuhan kerbau sebagai korban dilakukan 
sehari sebelum pembakaran jenasah. Kerbau korban ini diikat pada 
sapundu, selanjutnya dihujani tombak oleh beberapa orang secara ber­
gantian. Orang pertama yang berkewajib<tn menombak adalah saudara 
kandung orang yang meninggal atau saudara sepupu derajat pertama. 
Tombakan ke-<iua, ke-tiga dan seterusnya dilakukan oleh peserta yang 
telah ditunjuk. Setelah kerbau mati beberapa anggota keluarga berdiri 
sambil menginjak-injak secara bergantian. Selanjutnya daging kerbau 
tersebut dibagikan dengan ketentuan sebagai berikut: Orang yang pertama 
menombak mendapat paha kiri, orang ke-dua mendapat kaki bagian depan 
kanan dan ke-tiga memperoleh daging sekedamya. Sisa daging ini dibagi­
bagikan dan dimasak dihidangkan untuk seluruh peserta upacara tiwah. 

Tandu kerbau menjadi milik keluarga atau pihak yang mengeluarkan biaya 
paling besar. Selang tiga hari atau tujuh hari berikutnya diadakan upacara 
pembersihan peralatan rumah tangga yang digunakan selama upacara 
tiwah.· Upacara dipimpin oleh seorang dukun khusus, bertujuan mengusir 
roh-roh jahat yang mungkin masih berdiam. 

Dewasa ini penyelenggaraan upacara tiwah lebih berorientasi pada nilai 
sosial daripada nilai religiusnya. Suatu keluarga menyelenggarakan upa­
cara tiwah dengan dasar agar· tidak dice Ia atau berarti menambah gengsi 
mereka. Sebagai contoh ada pandangan bahwa semakin banyak kerbau 
yang dikorbankan, akan semakin lama upacara tiwah berlangsung. Hal 
tersebut akan menambah kebangaan pihak penyelenggara dan nama ke­
luarga tersebut menjadi buah bibir di mana-mana. Ada pula anggapan 
bahwa suatu keluarga yang cukup mampu untuk menyelenggarakan 
upacara tiwah, tetapi tidak mengadakan, akan dianggap kikir dan tidak 
hom1at ter-hadap si mati. Dcmikianlah bahwa tekanan-tekanan dan 
kepentingan sosial di atas mcmberi pengaruh besar dalam penyelenggaraan 
upacara tiwah. 

20,2 · Pustaka Wisata Budaya 



AJARAN BRA TAKESA WA TENTANG MANUSIA 

B 
RA TAKES A W A adalah seorang mantan wartawan yang me­
naruh minat pada tasawuf. Dua karya tulisnya yang berisi ajaran­
ajarannya sering menjadi sorotan para peneliti, terutama karena 

fahamnya. Buku tersebut adalah Kunci Swarga dan Wirid Iman, Tau­

hid, Ma'rifat, Islam (ITMI). Sedangkan cara penyampaiannya dengan 
menggunakan dialog antara dua orang, tua dan muda. 
Sesungguhnya dalam kedua buku tersebut Bratakesawa juga mengajarkan 
tentang Tuhan dan kesempumaan. Pada k�sempatan ini hanya akan di­
bicarakan mengenai ajaran tentang manusia. Seperti dikatakan dalam 
Kunci Swarga, manusia menurut Bratakesawa terdiri atas tiga lapisan, 
yakni badan wadag, badan alus dan Sang Alus. 

Badan Wadag 

Yang dimaksud dengan badan wadag adalah badan kasar atau jasmani 
kita ini. Badan wadag memiliki peralatan yang dapat dipergunakan oleh 
manusia yang disebut asthendriya atau delapan indera, yang terdiri atas 
pancadriya (panca indera) dan tiga sarana yang lain. Secara lengkap, 
kedelapan indera yang dimaksud oleh Bratakesawa: 

1. Hidung, mesinnya dinamakan penciuman, tindakannya disebut men­
cmm; 

2. Telinga, mesinnya dinamakan pendengaran, tindakannya disebut men­
dengarkan; 

3. Mata mesinnya dinamakan penglihatan, tindakannya disebut melihat; 
4. Lidah, mesinnya dinamakan pengecap, tindakannya disebut merasakan 

manis gurih dan sebagainya. 
5. Kulit, daging, ·dan tulang mesinnya dinamakan sentuhan, tindakannya 

disebut merasakan perih, ngilu dan sebagainya. 
6. Jantung, mesinnya dinamakan hati, tindakannya disebut berangan­

angan, membayangkan dan sebagainya. 
7. Otak, mesinnya dinamakan nafsu, tindakannya disebut marah, mgm 

dan sebagainya. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 203 



Badan wadag tersebut, menurut Bratakesawa, terbuat dari adon-adoning 
bebakalan atau percampuran anasir atau elemen. 

Badan Alus 

Badan alus atau badan halus. Karena masih bemama badan, juga ter­
susun dari adon-adoning bebakalan atau percampuran anasir atau ele­
men. Apabila badan alus hanya mempunyai satu alat, yaitu rasa eling 
atau rasa jati (rasa ingat atau rasa sejati) yang sangat halus dan bertin­
daknya hanya kadangkala saja. 

Dikatakan oleh Bratakesawa, jika badan wadag ditinggalkan oleh badan 
alus, maka orang menjadi mati. Asthendriyacyang dimiliki oleh orang tadi 
lalu tidak berfungsi lagi. Bila tadinya hidqng dapat berfungsi untuk men­
cium, maka kini tidak dapat mencium lagi. Demikianpula dengan alat-alat 
yang lain seperti telinga, mata, lidah, kulit, otak dan kemaluan, semuanya 
sudah tidak berfaedah lagi. 

Badan Alus 

Badan alus atau badan halus, kata Bratakesawa, masih dalam keadaan 
hidup jika masih ditempati oleh Sang Alus. Jika Sang Alus pergi mening­
galkan badan alus, maka badan alus itupun akan mati, sama seperti 
badan wadag yang ditinggalkan oleh badan alus. Badan alus inilah yang 
dalam bahasa sehari..:hari disebut dengan rob. Sedangkan Sang Alus tetap 
abadi, kembali ke asalnya. Demikian, dikatakan oleh Bratakesawa. 

Simg Alus 

Sang Alus adalah bagian terdalam, tidak memiliki suatu alat apapun, ka­
rena berkuasa tanpa alat. Juga tidak teljadi,, dari bentuk seperti badan 
wadag dan badan alus. Sang Alus ini oleh Bratakesawa disebut dengan 
istilah lain ikheid atau Purusha yang memiliki sifat' wajib 20 dan sifat 
mustahil 20. Akan tetapi lkheid atau Purusha bukanlah yang mencipta­
kan bumi dan langit seisinya. Yang menciptakan itu semua oleh Bratake­
sawa disebut dengan istilah Absolute IK atau Isywara. Perbedaannya, 
Absolute IK atau lsywara ini di samping memiliki sifat wajib dan mus­
tahil seperti lkheid atau Purusha, juga masih memiliki satu sifat lagi, 

· yaitu sifat wenang atau jais. 

204 Pustaka Wisata Budaya 



Menurut Bratakesawa, baik lkheid atau Purusha maupun Absolute IK 
atau Isywara dalam Alquran sama-sama disebutAllah. Akan tetapi, demi­
kian katanya. Ikheid _atau Purusha adalah Allah ijen-ijen atau Allah per­
seorangan, sedangkan Absolute IK atau Isywara adalah Allah sebagai 
Sang Pencipta. 

Hubungan antara Ikheid atau Purusha dengan Absolute IK atau lsywara 
oleh Bratakesawa digambarkan sebagai berikut. 

Manusia-yang terdiri atas tiga lapisan, yakni badan wadag, badan alus 
dan Sang Alus diibaratkan dengan jembatan berisi air yang diletakkan di 
alun-alun. Jembangan adalah lambang badan alus, sedangkan bayang­
bayang matahari adalah lambang Sang Alus atau Ikheid atau Purusha 
yang ada pada setiap diri manusia. Sedangkan matahari adalah lambang 

Absolute IK atau lsywara. Jadi Sang Alus atau lkheid atau Purusha 
adalah "bayang-bayang" Allah Sang Pencipta atau Absolute IK atau 
lsywara. 

Demikian ajaran Bratakesawa tentang manusia. 

Khasanah Budaya N-.:santara IX 205 



MAKNA KEWASPADAAN 

MENURUT SERA T KALA TIDHA 

S 
ERA T Kalatidha adalah manuskrip sastra Jawa karya R. Ng. 
Ranggawarsita, pujangga terkenal keraton Surakarta dalam bentuk 
tembang macapat pupuh Sinom, terdiri dari 13 bait, I bait sebagai 

pendahuluan dan 12 bait merupakan isi. Nama Kalatidha terdiri dari dua. 
'kata yaitu kala dan tidha. Kala berarti zamanlmasa, tidha berarti bimbang 
atau rusak/cacat. Serat Kalatidha menggambarkan pemerintahan pada za­
man itu dalam keadaan rusak/cacat karena dilanda keangkaramurkaan. ma­
syarakat seluruh negeri. Karena menggambarkan zaman keangkaramurka­
an, maka Serat Kalatidha dikenal dengan gambaran jaman edan. 

Serat Kalatidha di samping mengungkapkan gambaran zaman edan, di­
anggap juga mengungkapkan isi hati Sang Pujangga, kekecewaan Sang 
Pujangga tidak jadi dinaikan pangkatnya menjadi Bupati .Anom. 

Setelah mengungkapkan gambaran zaman edan dan di ikuti dengan peng­
ungkapan rasa kecewa tersebut, selanjutnya Sang Pujangga menyampai­
kan pesan untuk"ingat kepada Tuhan Yang Maha Esa dan bersikap was­
pada. Pesan dimaksud diungkapkan dalam satu bait tembang, yang baris 
terakhimya dikenal oleh masyarakat menjadi ungkapan luhur yaitu 
"Begja-begjane kang /ali, lewih begja kang eling lawan waspada ". 
Ungkapan ini yang akan dibicarakan dalam tulisan berikut, terutama 
mengenai makna kewa5padaan yang terkandung di dalamnya. 

Latar belakang timbulnya ungkapan 

Sebagaimana telah disebutkan pada bah terdahulu bahwa Serat Kalatidha 
dikenal dengan gambaran jaman edan karena pemerintahan ketika itu dal­
am keadaan msak dilanda keangkaramurkaan masyarakat seluruh negeri. 

Gambaran yang demikian itu dinyatakan pula oleh Menteri P dan K Al­
marhum Prof. Muh. Yamin, SH pada pidato pengantamya dalam peres­
mian patung Sang Pujangga di depan Gedung Perpustakaan Radya Pusta­
ka pada 11 Nopember 1953. Antara lain ia mengatakan : ''Nama-nama 
Jaka Lodhang dan Kalatidha tidaklah asing bagi kita. Petunjuk-petunjuk 

Khasanah Budaya Nusantara IX 207 



beliau (Ranggawarsita) terhadap dunia yang dianggap "gila" seperti ter­
muat dalam kitab-kitab tersebut, boleh dikatakan telah menjadi buah bibir 
bagi mereka yang suka menyindir keadaan masyarakat pada suatu ketika 
dengan pengharapan supaya ada perbaikan pada ketika yang akan da­
tang!". Penggambaran zaman edan (Pemerintahan yang rusak) dapat di-
lihat pada ba:it satu dan dua Serat Kalatidha : 

· 

- Mangkya darajating Praja, kawuryan wus sunya ruri, rurah pang­
rehing ukara, karana tanpa palupi, ponang parameng kawi, kawile­
ting tyas malatlcung, kongas kasudranira, tidhem tandhaning dumadi, 
ardayengrat dening karoban rubeda. 

- Ratune ratu utama, patihe patih linuwih, pra nayaka tyas raharja, 
panekare becik-becik, parandene tan dadi, paliyasing kalabendu, 
malah sangkin andadra, rubeda Ieang ngreribeti, beda-beda ardane 
wong sanagara. 

Terjemahan dalam bahasa Indonesia kurang lebih: 
- Sekarang martabat negara tampak sunyi sepi, karena telah rusaknya 

pelaksanaan hukum dan tidak lagi ada teladan. Maka Sang Pujangga 
diliputi kesedihan hati, merasa tampak kehinaannya, bagaikan kehi­
langan tanda-tanda kehidupannya, karena mengetahui kesengsaraan 
dunia dilanda berbagai halangan. 

\ 
- Rajanya baik, patihnya pandai, para menterinya mendambakan selamat 

para punggawa dan atasannya baik-baik, namun tidak mampu mence­
gah zaman terkutuk. Justru kead3an semakin menjadi, k3rena keangka­
ramurkaan orang seluruh negeri yang f?erbeda-beda. Sementara ada 
anggapan bahwa Serat Kalatidha berisi pengungkapan kekecewaan 
hati Sang Pujangga karena tidak jadi diangkat sebagai Bupati Anom. 
Penggambaran ini nampak pada bait empat Serat Kalatidha: 

"Dhasar karoban pawarta, babaratan ujar /amis, pinundya dadya 
pangarsa, wekasan ma/ah kawuri, yen pinikir sayekti, pedah apa aneng 
ngayun, andhedher kaluputan, siniraman banyu /ali, /amun tuwuh dadi 
kekembanging beka" 

Terjemahan dalam bahasa Indonesia kurang lebih : 

- Memang banjir berita yang dibawa angin, yaitu berita yang meng­
enakan hati, yang katanya Sang Pujangga dipilih menjadi pemimpin, 

208 Pustaka Wisata Budaya 



namun akhimya malah berada di ·belakang. Apabila di pikir . benar­
benar, apa gunanya ada di depan (menjadi pemimpin), yang banyak 
menanam benih-benih kesalahan, terkena daya yang dapat menjadikan 
lupa diri dan jika hal ini tumbuh tentu akan menambah bencana. 

Dari adanya tata pemerintahan yang rusak karena keangkar�urkaan dan 
Sang Pujangga tidak jadi diangkat sebagai Bupati, ia sadar dan menerima 
kenyataan dengan sikap waspada. Terungkap dalam salah satu bait Serat 
Kalatidha yang berkaitan dengan sikap Sang Pujangga tersebut: 

T 

"Amenangi jaman edan, ewuh aya ing pambudi, melu edan nora tahan, 
yen tan melu anglakoni, boya kaduman melik, kaliren wekasaf!ipun, 
dilalah karsa Allah, begja-begjane kang la/j, luwih begja kang eling /an 

waspada" 

Terjemahan dalam bahasa Indonesia kurang lebih: 

- Mengalami zaman gila, , serba menyulitkan pemikiran. Turut serta 
menggila tidak kuat, kalau tidak ikut serta menggila, tidak akan mem­
peroleh bagian, yang akhimya bisa kelaparan. Tetapi takdir kehendak 
Allah, sebahagia-bahagianya orang yang lupa, masih lebih bahagia 
orang yang sadar dan waspada. 

Baris terakhir dalam bait tersebut berbunyi: 
"Begja-begjane kang /ali, luwih begja kang· eling lawan waspada" 

sampai saat ini menjadi ungkapan · populer dalam masyarakat, sebagai 
sindiran bagi yang lupa diri, sekaligus berisi pesan agar bersikap sadar 
dan waspada. 

Makna kewaspadaan dan penerapannya 

Kata waspada dimaksud disini adalah sebagaimana yang ada dalam ung­
kapan: "Begja-begjane kang /ali, lewih begja kang eling lawan waspa­
da". Situasi yang dilukiskan dalam ungkapan ini adalah gambaran adanya 
zaman keangkaramurkaan, yaitu masyarakat menampakkan sikap tidak 
terpuji, seperti mementingkan diri sendiri dan berlaku tidak adil sehingga 
orang-orang yang demikian akan kehilangan kesadaran dan kepercayaan­
nya kepada Tuhan Yang Maha Esa dan lupa melaksanakan kewajiban her-. 
Tuhan. Dalam keadaan yang demikian, dinasehatkan agar sesoorang dapat 
menjaga keseimbangan diri, jangan sampai kalut pada keadaan dirinya. 
tetapi hendaknya dapat membina sikap selalu in��t,¢!,n waspada. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 209 



Ingat berarti sadar diri dan sadar ber-Tuhan sehingga dapat mewujudkan 
perilaku seseorang yang baik. Membina sikap ingat (eling) berarti senan­
tiasa menyembah kepada Tuhan dengan penuh keyakinan, dilandasi hati 
yang suci. Anugerah eling yang kekal dapat menuntun sikap waspada, 
yang berarti dapat melihat dengan cermat, sehingga seseorang dapat mem­
bedakan mana yang benar/baik dan mana yang salah/buruk. Dengan 
anugerah eling dan waspada itu dapat mendorong kepada tingkah laku 
yang baik, yaitu tingkah laku yang berada di jalan Tuhan Yang Maha Esa. 

Dalam kenyataan hidup sehari-hari seseorang ti� bisa lepas dari per­
gaulan dengan sesama, dan tidak bisa lepas dari pengaruh lingkungan 
dengan berbagai bentuk, sekaligus merupakan tantangan bagi dirinya. 
Dengan kenyataan yang demikian mungkiri seseorang bisa terkena pe­
nyakit sosial yang bisa sampai mengalami krisis mental. Hal demikian_ bjsa 
terjadi karena seseorang sedang dalam keadaan /kondisi kehilangan kontrol 
dan keseimbangan dirinya, sehingga ia terlepas dari jalur Ketuhanan Yang 
MahaEsa. 

Seseorang yang sedang tidak berada pada jalan Tuhan Yang Maha Esa, 
akan menampakkan sikap yang tidak terpuji seperti bersikap mau menang 
sendiri, serakah, adigang, adigung, adiguna dan sebagainya. 

· . ,  _ Untuk dapat menjaga agar seseorang dapat tetap berada pada jalan Tuhan 
Yang M<;Wa Esa, dipesankan agar seseorang dapat membina sikap selalu 
ingat dan waspada sebagaimana dimaksud dalam Serat Kalatidha. Sikap 
ingat dan· waspada hendaknya dapat dijadikan dasar perilaku seseorang 
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan membina sikap ingat dan waspada, 
seseorang akan dapat tertuntun ke arah hal-hal y�g baik dan menempat­
kan diri dalam pergaulan yang tepat dalam �yaiakat. 

210 Pusta/co Wisata Budaya 



KESENIAN 

Khasanah Budaya Nusantara IX 
211 



MUSIK CILOCAQ ENSAMBLE TRADISIONAL 

DARI KABUPA TEN LOMBOK TIMUR 

·T ULISAN ini bennaksud memberikan gambaran secara singkat 
tentang keberadaan musik Cilocaq, yaitu salah satu jenis musik 
ensamble tradisional dari Kabupaten Lombok Timur, Propinsi 

. Nusa Tenggara Barat. Apa sebabnya musik ini penting untuk dijadikan 
bahan telaah? Pertama musik ini masih memiliki daya hidup yang kuat, 
tidak lekang oleh hempasan zaman dan mampu bertahan dari arus moder­
nisasi yang kini telah melanda kehidupan kita. Ke-dua, lebih membangga­
kan lagi, musik ini masih mendapat dukungan dari generasi mudanya, 
setidaknya hal ini terbukti banyaknya generasi muda yang menjadi pemain 
atau menyanyi pada grup cilocaq yang bertebaran di Kabupaten Lombok 
Timur. ' 

Kondisi ini justru sangat jarang terjadi pada musik tradisional lainnya, di 
mana generasi muda lebih cenderung berkiblat ke dunia barat yang di­
anggapnya lebih modem dalam berbagai hal. 

Arti kata Cilocaq 

Mengenai kata Cilocaq, sampai saat ini tidak ·ada orang yang dapat mem­
berikan jawaban pasti apa artinya. Ada yang berpendapat bahwa kata se­
loka. Jika kita hubungkan dengan Jirik lagu yang dinyanyikan dalam pa­
gelaran Cilocaq, agaknya pendapat ini mendekati kebenaran karena susun­
an bait kata-katanya mirip dengan seloka. Perhatikan Jirik lagu di bawah 
llll. 

Bile rincik bile arak sekedik Usut lawak mun semetan sik daun srikaya. 
Jte mirik ite sak tesengkirik Susut awak mun semeton takuk ji beraye. 

Artinya: 

Iris buah maja hanya sedikit Gosok tempurung dengan daun pepaya Sing­
kirkan diri saya yang disisihkan. Rendah diri diakui sebagai kekasih. 

Perala tan Musik Cilocaq 

Sebagai musik ensamble, hampir semua jenis alat musik ada daiam page-

Khasanah Budaya Nusantara IX 213 



laran Cilocoq. Mulai dari alat musik tiup, gesek pukul dan petik ada dalarn 
musik ini. Bahkan dalarn penarnpilannya Cilokak disertai dengan vocal 
yang dibawakan oleh penyanyi, baik secara solo, duet maupun grup. 

Alat musik yang dipergunakan dalarn Cilocaq adalah dua biola, dua buah 
suling dan d.ua buah gambus, semuanya berfungsi sebagai metodi. Selain 
sulin�, pada mulanya ada sebuah alat musik tiup lagi yang disebut 
Pareret. Narnun saat ini alat musik tersebut jarang dipergunakan karena 
sulit diperoleh di pasaran dan teknik meniupnya relatif lebih sulit diban­
ding meniup suling. 

Di samping peralatan di atas, musik Cilocaq juga menggunakan petuk, 
gendang, jidur, dan sebuah rincik yang berfungsi sebagai pembawa ritme. 
Sebagai pengembangan, kini ada grup Cilocaq yang menambahnya dengan 
alat-alat musik tradisional lainnya, bahkan ada yang mulai memakai gitar 
bass. 

Pengembangan Musik Cilocaq 

Pada awalnya Cilocaq berasal dari permainan gambus tunggal yang 
dimainkan untuk mengisi waktu sarnbil menghibur dirinya setelah sehari­
an Ielah mencari nafkah. Secara berangsur-angsur diadakan penambahan 
alat untuk pelengkap irama dan melodi. Pada 1948, di Desa Lengkok Kali 
Kecamatan Sakra Kabupaten Lombok Timur, Cilocaq mulai dipergelarkan 
sebagai suatu "orkestra" untuk pertama kalinya. Pagelaran dipimpin oleh 
Mamiq Srinatih (alm), yang selanjutnya sebagai pencipta musik Cilocaq 
(Ens. Musik dan Tari daerah NTB, tahun 1991). 

Sejarah dengan pesatnya kemajuan zaman, musik Cilacaq pun berkem­
bang, baik kualitas maupun kuantitas, seperti yang kita kenai dewasa ini. 
Maka wajar jika Cilocaq sering mendapat kesempatan untuk tarnpil di:.. 
panggung-panggung terbuka seperti halnya dangdut dan band, sehingga 
mulai masuk pula alat-alat musik dangdut memang terasa kental sekali. 
Pada penyanyi Cilocaq mulai bergoyang ala dangdut, bahkan penari luar 
pun mulai menyemarakkan penampilan musik ini. 
Lagu-lagu .cilocaq juga mendapat perhatian masyarakat Lombok, bahkan 
grup Cilocaq Pustaka dari Kabupaten Lombok Barat sudah beberapa kali 
memasuki dapur rekaman. Cilocaq makiri digemari, bahkan ada yang be­
rani mengatakan bahwa Cilocaq adalah "keroncongnya" masyarakat NTB. 

214 Pustaka Wisata Budaya 



Lagu-lagu Cilocaq 

Lagu-lagu yang dibawakan dalam musik Cilocaq pada umumnya adalah 
lagu-lagu kayaq yang herbahasa Sasak. Masing-masing desa memiliki 
gaya kayaq tersendiri yang sulit dibedakan oleh telinga awam, namun bagi 
penggemar kayaq hal ini tidak menjadi masalah. Ia akan segera tahu dari 
desa· mana kayaq itu berasal. Pada perkembangan selanjutnya musik 
Cilocaq tidak hanya membawakan kayaq, tetapi mulai menampilkan lagu­
lagu yang berisi pesan pembangunan, percintaan, nasehat dan sebagainya. 
Bahasanya pun tidak lagi hanya menggunakan bahasa Sasak, tetapi ada 
yang mulai menggunakan bahasa Indonesia. Walaupun demikian, ciri-ciri 
pantunnya tidak hilang begitu saja. Ia masih tetap melekat. 

Cilacaq masih ada dan tetap bertahan, inovasi heatif dari masyarakat pen­
dukungnya telah menyelamatkan Cilocaq dari gerusan zaman. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 215 



TARI MESALAI, KESENIAN TRADISIONAL 
J(EKA Y AAN PROPINSI SULAWESI UTARA 

D 
aerah tingkat I Propinsi Sulawesi Utara terdiri dari beberapa 
kelompok etnis yang masing-masing rnempunyai ciri khas baik 
adat istiadat, bahasa maupun nilai tradisi yang dianutnya. 

Kelompok etnis tersebut terdiri dari Sangihe Talaut, Minahasa Boloang 
Mongondow dan Gorontalo. Kondisi demikian temyata turut pula memberi 
warna dan corak pada kesenian tradisional yang ada di Sulawesi Utara ter­
masuk tari tradisional yang terdiri dari berbagai bentuk dan menggam­
barkan identitas daerahnya masing-masing. 

Salah satu bentuk tari tradisional yang menjadi kekayaan khasanah buda­
ya Sulawesi Utara adalah tari Mesalai. Tarian ini tumbuh dan berkembang 
dalam masyarakat Kepulauan Sangihe Talaud dan mendapat dukungan 
dari masyarakatnya, terutama golongan tua. 

Asal Muasal Tari Mesalai 

Sejak zarnan dahulu kala masyarakat Sangihe Talaud telah mempercayai 
adanya suatau kekuatan supra natural yang rnengatur kehidupan rnanusia 
di bumi. Mereka rnenyebutnya Chenggona Langi Duatang Saluruang, 

artinya adalah, Tuhan Yang Maha Tinggi Penguasa Alam Sernesta. 
Mereka rnenyadari bahwa segala keberhasilan dan keberuntungan adalah 
rnutlak pemberian Genggona. Sebagai balasannya rnereka harus rnenyem­
bah dan berterirnakasih kepada kernurahan Genggona Perwujudan rasa 
syukur tersebut rnereka sampaikan melalui rentetan upacara ritual. 
Upacara ritual yang diperuntut<kan Genggona dianggap kurang lengkap 
apabila tidak diikuti dengan tari Mesalai sebagai acara puncak setelah 
upacara itu selesai dilaksanakan. Mesalai adalah perwujudan ungkapan 
rasa syukur atas keberhasilan umat rnanusia dalam mengarungi sarnudera 
kehidupan yang penuh dengan rintangan 

Musik Pengiring 

Tari Mesalai berlangsung dengan iringan alat musik khas Sangihe yang 
bemarna Tagonggong., dipadukan dengan Sasarnbo atau lagu pujaan 

Khasanah Budaya Kusantara IX 217 



yang berisi ajaran tentang baik dan buruk hubungan atar manusia, dengan 
manusia, manusia dengan Sang Pencipta dan manusia dengan alam ling­
kungannya. 

Lagu yang sering dipakai mengiringi tari Mesalai terdiri dari lima jenis, 
masing-masing memiliki arti/simbul tersendiri. Kelima lagu tersebut 

1. Tengkelu Bawine, artinya lagu atau irama untuk wanita 
2. Tengkelu Sonda, artinya lagu atau irama untuk pria 
3. Tengkelu Sahola, artinya lagu atau irama lincah 
4. Tengkelu Balang, artinya lagu atau irama mendayung 
5. Tengkelu Duruhang, artinya lagu atau irama menyusur pantai. 

Busana dan Atdbut Penad 

Karena tari Masalai merupakan bagian integral dari upacara adat, maka 
busana dan atribut yang dikenakan penari adilah pakaian adat yang di­
sebut Laku Tepu. Pakaian adat ini terbuat dari tumbuhan sejenis pisang 
yang kadang kala disebut juga Serat Manila. 

Penari pria mengenakan tutup kepala yang terbuat dari lipatan kain, di­
sebut Paporong. Adapun perlengkapan yang dikenakan penari wanita: 

1. Papili (mahkota) yang terbuat dari kulit penyu yang dihiasi seJems 
bunga anggrek. 

2. Topo-topo (rangkaian bunga) yang dililitkan pada sanggul, 
3. Soho (kalung) 
4. Galang (gelang) 
5. Len so (sapu tangan) 
6. Boto Pasige (sanggul di atas ubun-ubun), 

Urutan Tari Mesali 

1. Penari wanita masuk pentas, berjalan dengan gemulai, kemudian mem­
beri hormat kepada penonton. Dalam posisi tersebut penari wanita di­
iringi tabuhan Tegonggong dengan irama yang disebut Tengkelu Ba­

wine dan nyanyian Sasambo, dengan Jirik sebagai berikut: Kawau­

sang ana gunde, Kumandang Kapetuilang Artinya, keagungan (pe­
nari) wanita, kerdipan mata seperti disangga. 

218 Pus taka Wisata Budaya 



2. Penari pria masuk pentas dengan posisi merendah, kemudian mereka 

mamindura atau memberi hormat. Mereka langsung menari dengan 
gerakan kaki yang dihentak -hentak kelantai dan gerakan tangan yang 
diayunkan ke muka sesuai dengan irama. Irama yang dipergunakan 
dalam adegan ini adalah Tengkelu Senda, atau irama laki-laki. Se­
dangkan lirik Sasambo (nyanyiannya): Su pedimpolangang, salaing 

ese mang ene. Artinya, dalam setiap pertemuan, tarian tetap (harus) 
ada. 

3. Dengan gerakan lincah para penari merubah posisi membentuk ling­
karan Mereka menghentak-hentakan kaki sambil mengayunkan tangan 
ke samping kiri dan kanan secara bergantian Irama yang dipakai adalah 
Tengkelu Sahola atau irama lincah, sedangkan lirik lagu Sasambo­

nya: Sengkalitu sengkara angeng, sengka pemedi limbene, Artinya, 
serempak dan bersama-sama naik, serempak melenggangkan tangan. 

4. Dengan gembira mereka langsung memberi pasangan dengan tari per­
gaulan yang disebut medalika. Pada adegan ini para penari memegang 
sapu tangan dengan kedua belah tangannya, berputar membentuk ling­
karan sepasang demi sepasang. Berikutnya penari wanita jongkok dan 
penari pria mengelilinginya dengan gerakan mengaleke 

5. Para penari berubah posisi kemudian menari dengan irama Tengkelu 

Balang, atau irama mendayung. Gerakan mendayung ini merupakan 
sirnbul gerak hidup masyarakat Sangihe Talaud yang hidup dari bahari. 
Adapun Sasambo yang dimainkan: .Basalipe mapia, salai megegu­

nena. Artinya, berbalaslah lagu secara serasi, para penari semakin 
halus dan mantap. 

6. Salaing Duruhang, artinya penari menyusuri pantai. Pada adegan ini 
para penari tetap menari dengan gerakan kaki utama, diiringi Tengkelu 

Durunghang dan lirik sasambo sebagai berikut: Gagaweangu Sangi­

he, ndai tuo katamang. Artinya kebudayaan Sangihe Talaud, semoga 
tumbuh dan berkembang serta lestari. Dalam iringan Tengkelu Duru­

hang, akhirnya para penari memberi hormat, kemudian meninggalkan 
pentas. 

Kondisi Tari Mesalai Dahulu dan Sekarang 

Pada bagian awal tulisan telah dijelaskan bahwa tari Mesalai merupakan 
bagian dari upacara ritual untuk menghormati Sang pencipta. Dengan 

Khasanah Budaya Nusantara IX 219 



demikian kehidupan tarian ini selalu searah dengan adat istiadat Sangihe 

Talaud. Ketika kepercayaan Sangihe Talaud berubah, maka berubah 

pulalah fun'gsi tarian ini. Sekarang hanya menjadi bagian dari upacara 

adat dan syukuran, seperti khitanan, perkawinan, mendirikan rumah baru, 

peresmian perahu baru dan sebagainya. 

Dulu Tari Mesalai dapat ditarikan oleh para remaja, sedangkan .saat ini 

hanya generasi tualah yang dapat menarikannya dengan sempuma. Itupun 

hanya dalam jumlah terbatas, yaitu masyarakat yang masih terikat kuat 

oleh tradisi. 

Kondisi tersebut semakin diperparah lagi oleh langkanya penabuh Tagong­

gong dan pembawa lagu Sasambo yang relatif sulit untuk dipelajari, ter­

utama oleh generasi muda yang semakin pekat oleh penetrasi budaya 

Barat. 

220 



PANTUN SUNDA KESENIAN SAKRAL 

DALAM MASY ARAKA T JA WA BARA T 

K 
AT A pantun dalam pengertian ini jauh berbeda dengan kata 
pantun dalam khasailah sastra Melayu atau sastra Indonesia. 
Dalam kesusasteraan Indonesia kita mengenal sejenis puisi yang 

tiap baitnya terdiri dari empat baris dengan sistem sajak silang. Dua baris 
pertama adalah kulit, sedangkan dua baris yang terakhir adalah isi atau 
jawabab dari baris pertama tadi. Sedangkan dalam kesusasteraan Sunda 
yang dimaksud pantun adalah sastra lisan atau teater tutur yang di­
ungkapkan dalam bahasa ikatan (verse) atau prosa yang didalam penya­
jiannya diiringi petikan kacapi tunggal yang dimainkan oleh seorang juru 
pan tun. 

Sampai saat ini tidak ada data otentik yang menyatakan kelahiran seni 
pantun tersebut, tetapi dari bukti peninggalan tertulis kata pantun sudah 
disebut-sebut dalam naskah kuno" Siksa Kandang Karesian" yang ditulis 

' 

pada tahun candrasangkala Nora Catur Sagara Wulan, yang artinya 
tahun Saka 1440 atau 1518 Masehi. 

Seni yang sakral 

Seni pantun hakikatnya adalah peq)aduan dari seni sastra, seni musik dan 
upacara ritual, yang sebagai upacara ritual, yang sebagai upacara tidak 
dapat dipisahkan dari kepercayaan masyarakat Sunda kuno yang ber­
peradaban agraris. Seni pantun merupakan bagian dari upacara budi daya 
padi, bahkan kata pantun itu sendiri artinya adalah padi. 

Meskipun kepercayaan itu kini sudah ditinggalkan oleh masyarakat pen­
dukungnya, te�pi seni pantun masih tetap bersifat sakral, tidak akan 
dipertunjukkan disembarang tempat seperti pasar, alun-alun, terminal atau 
tempat keramaian lainnya seperti pertunjukan teater tradisional Sunda 
umumnya. Seni pantun hanya dipertunjukkan pada acara tertentu yang 
berkaitan dengan tradisi seperti melahirkan anak, khitanan, ruwatan atau 
untuk memenuhi nazar seseorang. 

� 
- � ..... �-- .... ;,;:.z:;"t; ; 

Khasanah Budaya Nusantara IX 221 



Cerita pantun berakar pada mitos yang menceritakan tentang kerajaan­
kerajaan di daerah Jawa Barat, terutama kerajaan Galuh dan Pajajaran, 
sebagai perwujudan rasa hormat pada kepahlawanan dan keagungan lclu­
hur. Merekapun menyediakan sesajen yang beraneka rupa. Pada umum­
nya sesaje� itu terdiri dari bunga tujuh macam, kopi pahit, ayam bakar, 
kelapa muda, gula b�tu, candu, pendupaan dan sebagainya. 

Bentuk Bahasa 

Bentuk.bahasa yang dipakai dalam seni pantun adalah bahasa Sunda yang 
memadukan gaya prosa dan puisi. Di dalam penceritaan atau narasi Juru 
Pantun biasa11ya berbicara dan bernyanyi dala.m penceritaan atau narasi 
Juru Pantun biasanya berbicara dan bernyanyi dalam bentuk prosa. Kala 
dia mulai melukiskan maka bentuk puisilah yang dipilihnya. Bentuk pe­
lukisan atau deskripsi pada seni pantun umumnya bermutu tinggi, se­
hingga puisi Sunda mutakhir pun sangat sukar untuk menandinginya. 

Kalimat yang dipergunakan Juru Pantun adalah kalimat yang pendek dan 
penuh dengan purwakanti atau sajak. Permainan bunyi kata memang 
menjadi daya tarik yang sangat kuat pada seni pantun, bahkan permainan 
bunyi kata memang menjadi daya tarik yang sangat kuat pada seni pantun, 
bahkan permainan bunyi kata ini terkadang menimbulkan tawa pada 
pendengar atau penontonnya. Perhatikan pelukisan tokoh Ranggawayang 
yang pemberang dan Ranggagading yang pesolek di bawah ini: 

Adat Raden Ranggawayang Urat ngangkang dina tarang Pengaruh jelama 
bedang Sakacap kadua gobang. 
Gandang ginding Ranggagading. Prakatantang-prikitinting Dibajuan ku 
kulit munding Dikancingan ku kikiping 

Musik Dalam seni Pantun 

Baik penceritaan (narasi), percakapan (dialog) atau pelukisan (diskripsi), 
semunya disampaikan oleh Juru Pantun dalam bentuk tuturan dan nyanyi­
an yang senantiasa diiringi oleh petikan kecapi tunggal yang dimainkan 
seorang diri. Petikan kecapi ini tidak hanya berfungsi sebagai pengiring 
atau Jatar belakang, tetapi merupakan bagian integral dari seni pantun itu 
sendiri. 

222 Pustaka Wisata Budaya 



Setiap adegan mempunyai petikan dan susunan musikal tersendiri yang 
berbeda dengan adegan-adegan lainnya. berdasarkan kebiasaan, surupan 
atau tangga nada di dalam pantun Sunda terdiri dari tiga macam, yaitu: 

1. Surupan Salendro untuk suasana marah dan gembira 
2. Surupan Pelog dipergunakan untuk suasana tenang dan bingung 
3. Surupan Nyorok atau Madenda untuk suasana sedih dan susah. 

Selain diiringi kecapi, adajuga yang pemah menyaksikan petunjuk pantun 
yang diiringi rehab kecil yang disebut tarawangsa. lni barangkali mirip 
pertunjukan Sinrilik, teater tutur dari Sulawesi Selatan yang diiringi 
dengan gesekan kose-kose. 

U.-utan Pertunjukan 

Secara garis besar urutan pertunjukan pada seni pantun Sunda terbagi 
menjadi tiga bagian, yaitu: 

1. Rajah Pamunah, yaitu mantera yang dinyanyikan oleh Juru Pantun 
berisi permintaan izin dan maaf kepada Yang Maha Kuasa, makhluk­
makhluk halus dan roh para leluhur apabila nanti di dalam memba­
wakan cerita terdapat kesalahan ucap. Di samping itu rajah pemunah 
berfungsi sebagai penolak bala agar ser.ma terhindar dari pengaruh 
buruk. Meskipl.\n rajah pemunah dalam pantun Sunda ini esensinya 
adalah sama, namun kalimatnya bisa berbeda-beda. Biasanya tergan­
tung kepada lakon atau cerita yang dibawakan oleh Juru Pantun. 

2. lsi, yaitu pemaparap cerita adegan demi adegan, babak demi babak 
yang mengisahkan kepahlawanan para l�luhur masyarakat Sunda 
berdasarkan mitologi. Cerita pantun biasanya dimulai pukul 21.00 dan 
baru berakhir menjelang subuh. 

3. Sebelum pertunjukan berakhir, juru pantun mulai menyanyikan sebuah 
rajah yang berisikan permintaan maaf dan kesejahteraan bagi tuan 
rumah dan para hadirin. Rajah ini disebut rajah pamungkas. 

Ciri-ciri Cerita Pantun 

Sebagai sastra lisan yang diwariskan secara turun temurun dari satu ge­
nerasi kegenerasi berikutnya, pantun Sunda memiliki ciri-ciri yang mem­
bedakannya dengan seni tradisi masyarakat Sunda lainnya,. Adapun ciri­
ciri tersebut adalah: 

Khasanah Budaya Nusantara IX 223 



1. Cerita sudah tidak orisinal karena sudah dikenal sebelumnya dan ber­
sandar kepada mitologi yang sudah menjadi milik bersama. Sifatnya 
anonip1 dan tidak mengenal hak cipta. 

2. Tema cerita berisikan masalah atau pendapat yang sudah terdapat 
dalam adat istiadat dan·kepercayan yang dianut oleh para pendukung­
nya. Nilai-nilai yang diusungnya adalah mutlak tentang hubungan 
manusia dengan baik dan buruk atau dengan tuhannya. 

3. Bahasa yang dipergunakan cenderung "puitik" sehingga lebih bersifat 
foimal sastra dan banyak menggunakan ungkapan klise dan pengu­
langan. 

4. Bersifat lugu dan polos. 

5. Memiliki versi dan warisan yang berbeda karena penuturannya ber­
dasarkan kepada daya ingat si penutur semata. 

Kondisi Panton Sunda Saat ini 

Sebagai seni pertunjukan, pantun Sunda pernah mengalami zaman kee­
masan yang panjang. Juru Pantun mendapat kedudukan khusus di mata 
masyarakat sunda. 13. sangat dihormati dan dituakan, bahkan dapat hidup 
layak dari penghasilannya sebagai Juru Pantun. 

Sejak awal dasa warsa 1970 seni pantun mulai memudar dan mengalami 
kemerosotan, baik secara kualitas maupun secara kuantitas, bahkan mulai 
awal 1990-an kondisinya semakin memprihatinkan dan saat ini mulai tam­
pak gejala kepunahannya. 

Keadaan ini semakin diperburuk lagi oleh sikap Juru Pantun yang tidak 
mau mewariskan keahliannya kepada sembarang orang yang menurutnya 
tidak memenuhi persyaratan. �da kalanya seorang Juru Pantun hanya me­
miliki seorang murid, bahkan apabila tidak menemukan orang yang tepat 
untuk dijadikan murid ilmu pantun tersebut lebih baik dibawanya mati. 
Hal ini berdasarkan kepada kepercayaan pamali atau takut kuwalat 

Kondisi di atas kalau dibiarkan terus menerus tidak mustahil akan semakin 
mempercepat kepunahan seni pantun Sunda. Maka usaha pembinaan, pe­
ngembangan dan pelestariannya harus segera mendapat penanganan se­
rius. Baik dari pcrorangan, pemerintah maupun dari pihak swasta. 

224 Pustaka Wisata Budaya 



WAYANG SASAK DARI DAERAH LOMBOK 

B 
.entuk pertunjukan wayang di Indonesia secara teatrikal sangat be­
ragam. Sejarah mencatat beberapa daerah di Nusantara selalu 
memiliki kecenderungan yang agak berbeda. Di Bali misalnya, 

ada Wayang Gambuh, Wayang Golek di Jawa Barat, Wayang Beber di 
Pacitan, Wayang Sasak di Lombok dan masih banyak lagi. Pada dasamya 
meski bentu·k pertumbuhan seni pertunjukan wayang ditentukan oleh fak­
tor Ungkungan yang melingkupinya, namun ada beberapa hal yang berciri­
kan sama. 

Dari data-data tertulis bahwa drama Bayang-Bayang (wayang kulit) pada 
awalnya berkembang di sekitar Pulau Jawa dan sebagian Bali. Pada per­
kembangan selanjutnya temyata ditemukan juga jenis pertunjukan ini di 
daerah Lombok (Wayang Sasak). 

Proses Penciptaan 

Menurut perkiraan, jenis pertunjukan Wayang Sasak berasal dari Pulau 
Jawa. Hal ini diperkuat dengan konvensi (pakem) cerita yang banyak 
mengambil dari buku-buku cerita Menak yang berasal dari Kediri. Di 
samping itu isi cerita sebagian besar menggambarkan tentang sejarah per­
juangan Parsi yang dikembangkan oleh para wali (Wali Songo). Seorang 
tokoh pedalangan di Lombok menyatakan bahwa pembawa pertunjukan 
wayang tersebut adalah Wali Nyoto. Ia adalah seorang Wali yang ter­
kenal di daerah Lombok. Waktu kecil Wali Nyoto sering berkelana ke 
Jawa dan melihat pertunjukan Wayang Kulit. 

Perihal tokoh yang pertama kali membuat (menyungging) wayang di 
Lombok, belum diketahui secara pasti, namun pada dasamya tidak jauh 
berbeda dengan penciptaan Wayang Kulit Purwa di Jawa. Wayang Lom­
bok di buat dari kulit menjangan atau kulit sapi. 

Meski bentuk dan asesorisnya tidak jauh berbeda &ngan Wayang Purwa, 
namun yang pasti Wayang Lombok terlihat lebih ramping. Secara pasti, 
penyungging wayang lombok berpedoman penuh pada buku-buku lontar/ 
Serat Men.ak, Dalam referensi tersebut banyak dicantumkan tentang tinggi 

Khasanah Budaya Nusantara IX 225 



dan bentuk badan, Iebar dada, berat senjata dan sebagainya. Hal ini bisa 
dilihat misalnya dengan mengamati tokoh Raja Saelan yang lebih dikenal 
dengan nama Serandil atau Macan Kuning atau raja Lamdahur. Di dalam 
serat menak tertulis bahwa tinggi badan tokoh tersebut ll 0 gas, muka 

perwira dan berat senjatanya belum tentu bisa diangkat oleh 300 orang. 

Muatan dan Sumber Cerita 

Dilihat materi ceritanya yang mengisahkan perjuangan orang Islam, maka 

banyak yang menyatakan bahwa semua Wayang Lombok memang diguna­

kan untuk menyebarkan agama. 

Pada awalnya materi cerita wayang memang berasal dari wiracarita India 
yang sangat terkenal, yaitu Mahabarata dan Ramayana Dengan demikian 
pertunjukan Wayang Purwa tidak lepas dari bentuk kebudayaan India. 
Pada perkembangan selanjutnya, sekitar tahun 1300 sampai 1750 invansi 

kebudayaan Cina dan Islam memasuki Nusantara, yang menarik, hampir 
tidak ada tumpang tindih atas kedua pengaruh bentuk kebudayaan di atas. 

Patut dicatat bahwa penyebaran Islam di Indonesia sekitar abad ke-7 dan 

ke 10 bukanlah oleh para pedagang dari Arab. Yang mengislamkan ko­

munitas pribumi justru orang-orang India yang melakukan perdagangan 
)aut antara India dan Asia Tenggara. 

Telah disinggung di atas bahwa Wayang Sasak mengambil cerita dari 
Serat Menak, yang terdiri dari tujuh jilid, Di samping dari buku tersebut, 
di ambil juga bahan dari Serat Nabi dua jilid, dan yaitu Serat Muhammad 

Satu dari Serat Muhammad Dua. Cerita yang di ambil dari kedua buku 

terakhir sekarang dilarang dipentaskan sehubungan dengan kepercayaan 

Islam 

Di sam ping kedua jenis cerita di atas yang dikarang oleh Y asadipura, 

pujangga dari Keraton Surakarta (zaman Sunan Pakubuwono VII), cerita 

Wayang Sasak juga diambil dari Kitab Lontar karangan para pujangga 
Lombok sendiri. Sebenarnya cerita yang tertulis di lontar ini juga berasal 
dari buku-buku menak, namun dikembangkan dan disesuaikan dengan 
pola kehidupan masyarakat Lombok. Garis besar cerita lontar kebanyakan 

berkisar pada ceriya "Serandil Ngamuk". 

226 Pustaka Wisata Budaya 



Bentuk Penyajian 

Hingga saat ini oergelaran Wayang Sasak di Lombok dilakukan dalam 
acara perhelatan ttanggapan). Hal ini bukan berarti sakehe (sekelompok) 
lalu menuntut imbalan jasa dalam bentuk finansial. Seorang dalang di­
bantu oleh kurang lebih 10 penabuh masih berpandangan bahwa aktivitas 
ini merupakan suatu kerja pengabdian. Soal imbalan diserahkan kepada 
penanggap. 

Sebagai prasarat pertunjukan, diperlukan sesaji berupa beras, segulung 
benang mentah lawe, sirih dan pinang, cabe, kemiri, telur ayam, kendi 
(ceret dari tanah), dua kelapa masih berkulit, pisang hijau, bem1acam­
macam buahan pasar, renggi (rengginang: Jw) dan uang sekedamya. 

Maksud diselenggarakannya sesaji adalah memohon keselamatan dalam 
pertunjukan. lni menunjukkan masih adanya adat tradisional meski telah 
ada pengaruh dari Islam. 

Pertunjukan wayang sasak dimulai dengan pembacaan mantra pada pemu­
kul alat gong dan lainnya oleh Dalang. Mantra dipanjatkan untuk kesela­
matan pertunjukan, penanggap atau penonton. 

Sesudah semua aht pemukul gamelan dipasangkan mantra, segera dimulai 
dengan tabuhan pembuka dengan irama gamelan rangsang tiga kali ber­
turut-turut. Tetabuhan seperti ini di Jawa disebut Talu yang berfungsi 
juga untuk memanggil penonton (pertanda pertunjukan akan dimulai). 

Kemudian lan1pu labakan/blencong dinyalakan masih dengan iringan ta­
buhan rangsang. Beberapa saat Dalang memberi mantra pada lampu, 
diayunkan ke belakang. Baru ketika dalang akan mengeluarkan wayang 
yang pertama gamclan harus berganti melantunkan Gending Selutur. 

Selanjutnya Dalang membuka pertunjukan dengan memberitahukan lebih 
dahulu maksud pewayangan yang diselenggarakan. Ia meminta permisi 
pada penonton untuk melakukan pergelaran. Dengan segala kerendahan 
hati dalang menyatakan bahwa dirinya adalah pengubah, bukan pencipta, 
Dijelaskan pula bahwa yang akan diceritakan merupakan warisan dari 
orang-orang dulu atau dari kitab-kitab yang dibacanya. 

Khasanah BuJaya Nusantam IX 227 



Perlengkapan Pergelaran 

1. Wayang yang dipisah dalam dua bagian: Tokoh kanan (baik) dipimpin 

oleh Wong Menak (Wong Agung Menak) dan tokoh kiri (jelek) diketuai 

oleh Baktak. 

2. Panggung : BeJ1.1kuran kurang lebih 3 m x 3 m dengan tinggi kurang 

lebih 1 m. Di samping sebelah kanan, kiri dan depan dipasangkan ba­

tang pisang untuk menancapkan wayang. 

3. Tenda (layar): Terbuat dari kain putih selebar 2,5 m x 70 m ·dengan lis 

kain hitam selebar 15 em. 

4. Lampu/labakan blencong): Lampu ini berbentuk kepala manusia yang 

sedang merokok. Pada mulutnya sumbu dari benang untuk nyala api. 

5. Rerontog (cempala: Jw) : Alat ini terbuat dari kayu keras atau tanduk 

kerbau. Digunakan untuk dodogan (mengatur irama gamelan). 

6. Gerobag (kotak wayang: Jw): 

7. Gamelan: Terdiri dari satu guling besar, kendang besar (kendang wa­

don), kendang kecil (kendang lanang), kekanjar, kekemong (penyelak), 

gong. 

228 Pustaka Wisata Budaya 



MAMANDA SENI TRADISIONAL 

KALIMANTAN SELA TAN 

M 
AMANDA adalah kesenian tradisional Propinsi Kalimantan 
Selatan. Kesenian ini banyak dipengaruhi oleh rombongan 
komedi Abdoel Moeloek yang dibawa dari Malaka ke Banjar­

masin pada 1897 oleh Encik Iberahim bin Wangsa. Selama kurang lebih 
sepuluh bulan berada di Banjarmasin, Abdoel Moeloek banyak mempe­
ngaruhi bentuk seni suara dan tarian Kalimantan Selatan. Akibat penga­
ruhnya yang banyak pada kesenian daerah banjar, maka pada akhir abad 
kel9 munculah bentuk kesenian baru yang diberi nama Ba Abdul Muluk 
atau Badamuluk (ber-Abdul Muluk) yang dipelopori oleh Angga Patuh 
dan Anggah Datu Irang dalam bentuk seni teater. 

Awalnya syair-syair yang dibawakan oleh Abdoel Moeloek di Banjar 
mengisahkan kerajaan Babarsari yang diperintah oleh Sultan Abdoel 
Moeloek. Karena hal tersebut, cerita selanjutnya selalu menampilkan kisah 
tentang kerajaan di mana tokoh-tokoh penting yang sering dimintai saran 
dan pendapat oleh raja dipanggil dengan sebutan mamanda yang berarti 
paman, maka jadilah kesenian di Kalimantan Selatan ini mumi diambil 
dari Abdoel Maeloek, tetapi banyak pula dipengaruhi oleh kesenian 
setempat, misalnya kesenian Dundam (menyanyi untuk mengutarakan isi 
hati, lebih condong berbicara), Balalaguan (mengeluarkan kepadaian me­
ngubah lagu dari pantun yang diciptakan Batatarian (gerak ritmes) meng­
ikuti lagu-lagu) dan Bapandung (cerita h.icu yang dibawakan oleh seorang 
tukang pandung/pelawak). 

' 

Kesenian ini berk.embang dengan pesat. Pada awalnya hanya di daerah 
Margasari, kemudian meluas ke daerah Hulu Sungai dan Banjarmasin. 
Pada tahun 1937 di kampung Tubau di Kabupaten Hulu Sungai Tengah 
Barabai muncul kesenian Mamanda yang sedikit berbeda dari aslinya. 
Menurut Max Arifin ( 1980; 19) pengarang menggali materinya dari alam 
kehidupan manusia. Di sini tidak bisa tidak pengarang mengadakan, 
seleksi dan interpresi atas kehidupan. Jadi dalam pagelaran selanjutnya 
Mamanda tidak lagi mengambil cerita dari syair atau hikayat. Mereka 
sudah mulai mengarang cerita yang disesuaikan dengan kehidupan saat ini 

Khasanah Budaya Nusanrara IX 229 



yang tidak terlepas dari kerajaan. Misalnya saja tentang percintaan di 
istana, pemberontakan dan lain sebagainya. Pada kelompok ini tidak lagi 
meng-utamakan tarian dan nyanyian, tetapi lebih mengutamakan cerita 
yang disajikan. Fungsi Ladon (Baladon) .sudah tidak digunakan dan di 
ganti oleh tukang kisah atau kata sambutan dari pimpinan rombongan. 

Kelompok ini kemudian dikenal dengan nama Mamanda Tubau (Batubau). 
Sedangkan Mamanda yang tumbuh di daerah Margasari disebut dengan 
Mamanda Periuk Margasari (Mamanda Batang Banyu). Pada 1930 Ulama 
Aklabio kembali dari Mekkah. Ia banyak membawa syair pujangga Timur. 
Tengah dan syair itu kemudian mempengaruhi Mamanda Periuk Marga­
sari Pada akhimya syair tersebut mempengaruhi seluruh daerah di Kali-
mantan Selatan dan Kalimantan Timur. 

• 

Mater·i seni : 

Cerita Mamanda dibawakan oleh seorang penata kisah secara garis besar­
nya saja. Bentuk bahasa yang digunakan adalah bahasa Melayu dengan 
dialek dan struktur Bahasa Belanda,- bahasa yang dipakai dalam sidang 
kerajaan. Sedangkan di !uar sidang digunakan bahasa Banjar. 

Peran Raja, Mangkubumi, Wajir, Perdana Menteri, Panglima Perang, 
Harapan I dan II, Hadam!Badut dan Sudut/Putri harus selalu ada dalam 
setiap kisah. Sebahagian dari pemeran tersebut ada yang melakukan meno­
long memperkenalkan nama, pangkat, jabatan dan tujuan pekerjaan yang 
akan diiakukan. 

Dalam Mamanda nyanyian merupakan pantun atau syair yang dialognya 
dilagukan. Jadi dalam hal ini Mamanda hampir memiliki kesamaan dengan 
opera. Awalnya pakaian yang digunakan dalam Mamanda adalah pakaian 
asli masyarakat Banjar. Karena penjajahan Belanda banyak pengaruhnya, 
pakaian tersebut akhimya berganti dengan pakaian Belanda. Pada 1950-

an Mamanda dipengaruhi oleh lagu dan akses Melayu, tetapi ini tidak ber­
langsung lama. Tahun 1960 Mamanda kembali pada bentuk mulanya, 
bentuk sebelum dipensaruhi oleh lagu dan Orkes Melayu. 

Penyajian 

Mamanda dipergelarkan pada malam hari setelah shalat isya sampai terbit 
fajar, di alam terbuka dan lapangan (alun-alun). Untuk melindungi dari 

230 Pu�taka Wisala Budaya 



tantangan alam, maka dibuat serubung (bangsal) darurat. Disekeliling 
bangsal tersebut diberikan kursi untuk para penonton, sehingga bentuk 

pementasan tersebut menjadi teater arena. Sebagai alat penerang diguna­

kan "strom king" atau pelita/lampu tembok. Sedangkan arang pacta lampu 
tersebut dapat digunakan sebagai kosmetik, untuk mempertebal kumis alis 
dan keperluan lainnya. 

Untuk introduksi digunakan Baladon yang terdiri dari lima sarnpai tujuh 
orang pemain mengucapkan salam pembuka, menari bergilir dua-dua dan 
ini menjadi Iomba keahlian. Baladon dipimpin oleh seorang kepala .Iadon 
yang berdiri di depan Setelah Baladon baru rnemasuki cerita yang dimulai 

dengan sidang kerajaan. Baladon dalam Marnanda Tubau disebut Konon. 

Lakonnya terdiri dari banyak babak. Tiap babak atau dua/tiga babak dise­

lingi dengan hiburan tarian, nyanyian, dan lawak. Pada babak berikutnya 

diisi dengan Babujukan (membujuk putri). 

Cerita Mamanda selalu diakhiri dengan kebahagiaan dan fungsinya seba­
gai alat hiburan sehabis panen atau dalam memperingati hari-hari besar. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 231 



BAHASA DAN KESUSASTRAAN 

Khasanah Budaya Nusantara IX 233 



PETATAH-PETITIH MINANGKABAU 

P 
ETA T AH-PETITIH kadang-kadang disebut pepatah-petitih, sama 
dengan peribahasa dalam sastra Indonesia lama. 

"
Petatah-petitih 

adalah suatu kalimat atau ungkapan yang mengandung pengertian 
yang dalam luas, tepat, hal us dan kiasan dikemukakan oleh Bakar ( 1981: 
6) bahwa kelahiran pepatah ini disebabkan oleh kecenderungan watak 
masyarakat Minangkabau yang lebih banyak menyampaikan sesuatu se­
cara sindiran. Kemampuan seseorang untuk menyampaikan sesuatu dalam 
bentuk sindiran dianggap sebagi ciri kebijaksanaan. Demikian pula bagi 
orang yang ment!rima,, kemampuan memahami sindiran dianggap pula 
sebagai ciri kearifan. 

Fungsi utama pepatah-petitih ini adalah nasihat. Berikut ini diberikan 
contoh pepatah-petitih adat Minangkabau yang berisi pelajaran bagi anak 
muda. 

(l) Duduak marauk ranjau, tegak meninjau jarak (D�duk meraut ranju, 
tegak meninjau jarak). 
Artinya hendaklah senantiasa bekerja yang bermanfaat, jangan me­
nyia-nyiakan waktu. 

(2) Tidak hi/ang balang dibawa menyubarang, (tidak hilang belang 
dibawa menyeberang). 

(3) Pergi tampak punggung datang tampak muka (Pergi tampak pung­
gung, datang tampak muka). 
Artinya jika __ hendal< pergi hendaklah memberitahu orang tua atau 
sanak keluarga, hila kembali juga demikian 

(4) Pergi dengan rundingan tinggal dengan mufakat, Artinya setiap 
usaha hendaklah musyawarah terlebih dahulu. 

(5) Di mano rantiang dipatah, di sinan sumua digali, (dimana ranting di 
patah, disana sumur digali) 
Artihya, dimana kita tinggal, adat disitulah yang kita pakai. 

Di dalam sastra Minangkabau, istilah lain yang digunakan untuk menye­
but petatah-petitih ini adalah mamang dan pameo. Mamang adalah kali­
mat (ungkapan yang mengandung pengertian pegangan hidup, suruhan, 

KhasanahBudaya Nusantara IX 235 



anjuran atau lara;1gan Misalnya, Anak dipangku kemenakan dibimbiang, 

Maksudnya, seorang laki-laki berkewajiban memangku anaknya, disam­

ping itu ia berkewajiban membimbing kemenakannya. 

Contoh lain, Gadang jan malendo, cadiak jan manjua (Besar jangan me­

laiida, cerdik jangan menjual), Maksudnya, seorang pemimpin jangan 

menggilas orang kecil, orang pintar jangan menipu orang bodoh, (Navis, 
1984:259), 

Pameo adalah kalimat (ungkapan) yang artinya bertentangan atau tidak 

mungkin terjadi. Misalnya, Duduak surang basampik-sampik, duduak 
basamo balapang-lapang (Duduk sendiri bersempit-sempit, duduk bersama 

berlapang-lapang), Maksudnya, kalau orang hidup sendiri, ia akan meng­

alami banyak kesukaran karena tidak ada orang yang membantu, tetapi 

kalau hidup bersama dengan orang banyak ia akan senang karena banyak 

orang yang bisa membantu. 

Contoh lain, Tahimpik nak di ateh, takuruang nak di lua, terlimpit hen­
daknya di atas, terkurung hendaknya, orang hendaklah berusaha keluar 

dari kesulitan, bcrusaha sedapat-dapatnya lepas dari hukuman. Kalau hu­

kuman itu harus dilaksanakan juga, berusahalah agar hukuman itu se­

ringan-ringannya. (Navis, 1984:261). Dengan kata lain, orang hendaklah 
cerdik mengatasi persoalan yang sulit. 

236 Pustaka Wisata Budaya 



SENI PERTUNJUKAN SASTRA MINANGKABAU 

T 
ERDAPAT dua macam seni pertunjukan (performing arts) dalam 
sastra Minangkabau, yaitu Rabab Piaman dan Randai. Berikut ini 
akan dijelaskan satu per satu kedua macam seni pertunjukan itu. 

I. Rabab Pasisia/Rabab Piaman 

Salah satu seni penceritaan kaba itu adalah dengan cara mendendangkan 
kaba ·disertai alat musik gesek, rabab (rebab ). Model penceritaan kaba di­
sertai rebab ini dikenal dengan istilah Rabab Pasisia dan Rabab Piaman. 
Rabab adalah alat musik gesek, Rabab digunakan untuk mengiringi pem­
bacaan/pendendangan penyanyian cerita kaba. Penceritaan kaba yang 
diiringi rabab ini terdapat hanya di Kabupaten Pesisir selatan dan dikabu­
paten Padang Pariaman Propinsi Sumatera Barat. Oleh karena itu seni 
penceritaan kaba dengan rabab ini dikenal dengan Rabab Pasisia dan 
Rabab Piaman. 

Rabab ini semula terbuat dari sebelah tempurung kelapa tua sebagai ba­
han rabab yang ditutup dengan kulit sapi; bambu sebagai tangkai dengan 
benang sebagai senar tiga helai, batang penggesek dari rotan dan talinya 
dari ekor kuda. Dalam perkembangan selanjutnya rehab diganti dengan 
alat musik seperti biola. Rahab Posisi juga rahab disebul juga rabab 
baruak atau Rabab Pasisia Gaya Baru. 

Kaba yang didendangkan dalam rabab Pasisia ini pada mulanya kaba­
kaba lama seperti Kaba Gombang Patuanan, Kaba Magek Manandin, dan 
Kaba Malin Demam. Dalam perkembangan selanjutnya kaba yang 
diceritakan adalah kaba-kaba baru. Tokoh ceritanya sama dengan tokoh 
cerita dalam novel dalam sastra Indonesia modem, seperti sarjana eko­
nomi, polisi dan pedagang kaya, Peristiwa yang diceritakan juga peristiwa 
kehidupan sehari-hari, peristiwa perkawinan yang gaga!, percintaan yang 
putus, rumah tangga yang harmonis dan sebagainya. 

Akhir-akhir ini rabab Pasisia ini banyak diproduksi dalam bentuk rekaman 
kaset dan diperjual belikan di toko-toko. Satu kaba terdiri dari atas 3-14 
kaset. Diantara kaset rekaman itu adalah: 

Khasanah Budaya Nusantara IX 237 



(1) Lamang Tanjung Ampalu "/Lemang Tanjung Ampalu (5 kaset); 
(2). "Carito Zamzani jo Marlaini "/cerita Zamzami dan Marlaini (14 

kaset) 
(3) R,ukiah jo Malamo/Rukiah dan Malamo (14 kaset). 
(4). Hasan Sura�aya (5 kaset); 
(5). Kisah Ridwan (4 kaset) oleh Syamsuddin-Tonama Record); 
(6). Merantau ke Malaysia (5 kaset); 
(7). Abidin dan Bainar ( 5 kaset); 
(8). Puti Gondoriah (5 kaset), ketiganya oleh Pirim Asrriara Tonama 

Record. (Suryadi, 1993:2) 

Ada dua rabab Pasisia yang sudah diterbitkan, yaitu (1) Rabab Pasisir 
Se1atan Zamzami dan Mar1aini oleh Suryadi (1993) dan (2) Rehab 
Pasisir Selatan Malin Kundang oleh Samsuddin Udin (1993), dan ada 
satu skripsi berjudul ''Nilai Budaya dan Cerita si Herman" Rabab Pasisir 
Selatan, Sumatera Barat oleh Suardiman (1994). 

· 

II. Randai 

Randai adalah drama pentas tradisional Minangkabau, seperti Makyong 
di Riau dan di Sumatera Utara, mamanda di Kalimantan dan lenong di 
Jakarta, Randai dimainkan di lapangan terbuka (open air theatre) dalam 
bentuk arena. Randai tergolong sendratari, yaitu seni drama tari. Randai 
mengandung unsur dialog, tuturan, tari (gerak silat), lagu dan musik (sa­
luang, telempong). Cerita yang dipertunjukkan pada umumnya adalah 
cerita kabar atau cerita kehidupan yang populer di daerah itu, Randai 
merupakan cara lain penyampaian cerita kaba dengan didendangkan Kaba 
yang dilakonkan disebut randai. 

Semua peran dalam randai dimainkan oleh pria. Jadi tokoh wan ita juga di­
mainkan oleh pria yang didandani seperti wanita. Inti cerita dilakonkan 
oleh beberapa tokoh di tengah lingkaran pada waktu-waktu tertentu me­
nurut jalan cerita. Bagian-bagian cerita melukiskan suasana menu rut jalan 
cerita, ada bagian cerita yang melukiskan suasana, tempat dan waktu 
kejadian. Peralihan cerita atau alur didendangkan oleh semua peserta se­
cara bersahut-sahutan sambil membuat gerak dasar pencak silat dalam 
beberapa kali putaran. Ketika pelaku harus berdialog atau berlakon se­
cara kh�sus pada adegan tertentu, peserta yang lain segera mengambil 

238 Pustaka Wisata Budaya 



posisi duduk, tetap dalam satu bentuk lingkaran. Cakapan dalam randai 

disusun dalam bentuk prosa Jirik sama dengan bahasa dalam kaba. 

· Randai ini sudah dibicarakan secara agak panjang Iebar oleh Kartoni 
(1981) dalam makalahnya yang berjudul "Randai Theatre in West Suma­
tera" Secara khusus dibicarakannya pertunjukan "Randai Siti Baheram" 
dan Randai Batuduang Ameh" Randai lain Yang cukup terkenal di anta­
ranya. "Randai Anggun nan Tungga." "Randai si Marantang". Randai 

Lareh Simawang dan "Randai Sabai nan Aluih". Naskah randai belum 

ada yang diterbitkan. Pementasan randai sudah banyak direkam dalam 
bentuk kaset. Kaset ini diperjualbelikan untuk umum, diantaranya "Randai 
si Intan Budi" oleh Kesenian Minang Binuang Sati Pimpinan M.St. Ban­
dora, penulis naskah Muchsin; "Randai Cerita Katik Alam Sudin" oleh 
Kesenian Randai Gadang, Sepakat Siti Johari oleh kesenian Minang Ru­
mah Gadang pimpinan M. Hadican; "Randai cerita Nan Gambang Sati" 
oleh Group Rangkiang Gadang, penulis naskah Mukhsin; "Randai Siti 
Rowani" oleh Group Teater Rumah Gadang pimpinan Yus Pilihan. 

Pembicaraan yang panjang tentang randai ini dilakukan oleh Mohd. Anis 

MD Nor dalam sebuah tesis berjudul Randai Dance of Minangkabau 

Sumatera With Labanotation Scores, Kuala Lumpur; Departemen of 
Publi-cations, University of Malay�. 

Khasanah Budaya Nusantara IX 239 



l 

MILIK DEPDIKBUD 
TIDAK DIPERDAGANGKAN 


