


KHAZANAH BUDAYA NUSANTARA
IX

Penyusun
Tim Koordinasi Siaran
Ditjen Kebudayaan

Proyek Pengembangan Media Kebudayaan
Direktorat Jenderal Kebudayaan
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan
Jakarta
1997/1998



KHAZANAH BUDAYA NUSANTARA IX

Hak Cipta
Direktorat Jenderal Kebudayaan
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan

Dewan Redaksi
Penanggung Jawab
Prof. Dr. Edi Sedyawati

Wakil Penanggung Jawab
Drs. Nunus Supardi

Ketua
Dr. Machi Suhadi

Anggota
Drs. Sriyanto
Drs. Ngurah Arjana

ISBN 979-95068-3-2

Penulis
Tim Koordinasi Siaran Ditjen Kebudayaan
Disain Grafis
Gardjito
Penerbit.

Proyek Pengembangan Media Kebudayaan
Direktorat Jenderal Kebudayaan
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan
Jakarta
1997/1998



DAFTAR ISI

Halaman Judul ...
Daftar IS1 oo

Kata Pengantar ..o

Prakata

PERMUSEUMAN DAN KEPURBAKALAAN

Nova L -

[

11.
12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.

19.

Masjid Yang Bercorak Hindu di Pondok Tinggi ............
Relief Bubuksah pada Batur Pendopo Candi Panataran ...
Arca Camundi di Singasari, Malang .............................
Pengaruh Kebudayaan Hindu-Budha di Sulawesi Selatan
Prasasti Hujung Langit di Lampung ..............................
Pripih Candi di Indonesia ..............ccoooeviiiiiic
Prasasti Palas Pasemah dari Kerajaan Sriwijaya di

Lampung ......cccoooiiiiii e
Temuan Prasasti Baru di Kawali, Ciamis .....................
Meru dan Fungsinya di Bali ...,

. Piagam Sultan Akhmad Najamudin Tahun 1764 dari

Palembang ..o
Mata Panah Bergerigi dari Situs Pemangkulan Batua,

‘Sulawest Selatan ........ocoooovveeeeee e

Monumen dan Patung di Jakarta ......................ooe
Prasasti Tamil di Sumatera .............c.ccoccooiiiiinen .
Pulau Onrust di Teluk Jakarta : Riwayatmu Dulu dan
Nasibmu Kini ..o,
Sastra Parwa dari Dharmawangsa Teguh Abad 10 M
Berupa Mahabharata ...
Arca Megalitik Berwajah Monyet di Mamuju,

Sulawesi Selatan ..o,
Arca (Patung) Tinggalan Megalitik di Kecamatan Lore,
Sulawesi Tengah ...,
Prasasti “Tapak Kaki” Buddha di Pulau Karimun
Besar, Riau ...,
Situs Gojeng di Sinjai, Sulawesi Selatan ..................

Khasanah Budaya Nusantara IX

111
vil

1X

11
15
19
23
27
31
35
41
45
49
55
59
65
69
73
77
81

1l



v

20. Prabu Sutasoma Menolong Seratus Raja ....................
21. Penanjian Sunda dengan Portugis 1522 ....................
22. Gedung Sekolah Dewi Sartika di Bandung,

Cagar Budaya ..........cccoooiiiiiii
23. Makara dari Jambi dan Jawa Tengah ..........................
24. Kompleks Percandian Muara Takus dan Pembangunan

PLTA Kotapanjang ............ccccvvevieniiinneenie e,
25. Prasasti Siddhayatra dari Palembang ..........................
26. Masjid Angke di Jakarta Barat ........................cccoo..
27. Lukisan Goa di Sulawesi Selatan ...............................
28. Cerita Sudamala pada Relief Candi Tigawangi ...........
29. Candi Sewu di Jawa Tengah

30. Menyingkap Lukisan Cap Tangan Suku Toala di Goa-goa

Sulawesi Selatan .............cccociiiii
31. Tokoh Punakawan dalam Relief Candi ......................
32. Arca-arca Dikpalaka di Percandiandi Jawa ..............
33. Fungsi Kentongan Perunggu pada Masa Jawa Kuna ..
34. Prasasti Mula Malurung dari Kerajaan Singasari .......
35. Relief Pande Besi pada Candi Sukuh .........................
36. Nekara Perunggu di Indonesia ...
37. Pura Meru Cakranegara di Pulau Lombok .................

SEJARAH DAN NILAI TRADISIONAL

Rumah adat “Temukung” di Nusa Tenggara Timur ............
Upacara Ma’bua di Toraja .........ccoeeeieinienieiieiee e
Radio Rimba Raya Aceh dalam Perjuangan Kemerdekaan ..
Tiwah, Upacara Kematian pada Masyarakat Dayak Ngaju di
Kalimantan Tengah ...,
Ajaran Bratakreswara tentang Manusia ..................cccooe..
6. Makna Kewaspadaan Menurut Serat Kalatida

5 5 N =

W

KESENIAN

1. Musiq Ciloclag Ensamble Tradisional dari Kabupaten
Lombok Timur ..........cccooiiiiiiiiiiice e

2. Tari Mesalai, Kesenian Tradisional Kekayaan Propinsi
Sulawesi Utara .............ccoooiiiviiiieieeee e

87
91

137
141
147
153
157
163
167
173

181
189
193

Pustaka Wisata Budaya



3. Pantun Sunda Kesenian Sakral dalam Masyarakat

Jawa Barat ... 221
4. Wayang Sasak dari Daerah Lombok ..............cccccocceeiniie. 225
5. Mamanda, seni Tradisional Kalimantan Selatan ................. 229

BAHASA DAN KESUSASTRAAN

1. Petatah-petitih Minangkabau ..., 235
2. Seni Pertunjukan Sastra Minangkabau ............................. 237

Khasanah Budaya Nusantara LX v



KATA PENGANTAR

Proyek Pengembangan Media Kebudayaan Jakarta dalam tahun anggaran
1997/1998, melaksanakan beberapa kegiatan yang berkaitan dengan pe-
nyebarluasan informasi budaya, antara lain menerbitkan Pustaka Wisata
Budaya. '

Penerbitan Pustaka Wisata Budaya ini dilaksanakan mengingat informasi
tentang aneka ragam kebudayaan Indonesia sangat kurang. Dengan me-
nampilkan informasi yang mudah dipahami, diharapkan dapat meningkat-
kan perhatian, minat dan apresiasi masyarakat terhadap obyek atau se-
suatu yang mempunyai potensi untuk dikembangkan sebagai obyek wisata
budaya.

Kami mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang telah mem-
bantu dalam persiapan, penyusunan, penyelesaian, hingga buku ini dapat
terbit. Sebagai sebuah terbitan Pustaka Wisata Budaya, buku ini tentu
masih jauh dari sempuma. Kritik, perbaikan serta koreksi dari pembaca
- kami terima dengan tangan terbuka, demi kesempumaan buku ini.

Mudah-mudahan dengan terbitnya Pustaka Wisata Budaya ini, dapat ber-
manfaat dalam meningkatkan budaya dan pengembangan wisata budaya.

Proyek Pengembangan Media Kebudayaan Jakarta
Direktorat Jenderal Kebudayaan
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan,

mimpin,

/

Drs. IG.|N. Arjana
NIP.130 606 012

Khasanah Budaya Nusantara IX vil



MASJID YANG BERCORAK HINDU DI PONDOK TINGGI

pinsi Jambi adalah masjid. Masjid tersebut terkenal dengan nama

~ Masjid Agung Pondok Tinggi, di Desa Pondok Tinggi, Kecamatan

Sungai Penuh, Kabupaten Kerinci, Propinsi Jambi. Kabupaten Kerinci

merupakan sebuah dataran tinggi kurang lebih 700 m dari permukaan laut
dan berada di kaki Gunung Kerinci (gunung tertinggi di Sumatera).

S alah satu peninggalan benda cagar budaya yang terdapat di Pro-

Pada mulanya masjid ini bermama Kerinci Jambi, kemudian berganti nama
Masjid Pondok Tinggi karena berada di Desa Pondok Tinggi. Setelah itu
pada 1953 ketika Wakil Presiden pertama (Bapak Hatta) berkunjung ke
Pondok Tinggi dan menambahkan nama masjid tersebut dengan kata
Agung. Sejak itulah masjid ini dinamakan Masjid Agung Tinggi.

Masjid tersebut merupakan masjid yang unik karena :

1. Atap masjid, lain dari masjid yang ada di Sumatera pada umumnya.
Bentuknya mcrupakan atap tumpang bersusun tiga, makin ke atas
semakin kecil sehingga merupakan bentuk limas.

2. Tidak mempunyai menara yang merupakan ciri khas seni bangunan
Islam.

3. Seni hias dan ukirannya beraneka ragam antara-lain bunga padma,
teratai, kepala gajah dan ada pula yang menyerupai kala-makara.
Semua ragam hias ini merupakan ragam hias yang bercorak Hindu,
sedangkan seni hias yang bercorak Islam umumnya selalu ' menghindari
ukiran yang menyerupai mahkluk hidup. Jadi hanya hiasan ukiran daun
dan huruf Arab yang distilir.

Masjid Agung Pondok Tinggi dibangun pada Rabu, 1 Juni 1874 atas dasar
semangat gotong royong rakyat. Disain masjid dibuat oleh seorang-arsitek
dari Rio Mandaro, Mohammad Tiru. '

Masjid Agung Pondok Tinggi ini merupakan peninggalan masa Islam yang

mengandung nilai tradisional, baik dilihat dari segi bangunan maupun
ragam hiasnya. Masjid menghadap arah timur dan ditopang oleh 36 tiang

Khasanah Budaya Nusantara LY i



besar dan kokoh. Bentuk tiang segi delapan. Di samping ke-36 tiang ter-
sebut ada pula tiang yang dinamakan tiang sambut (tiang yang bergantung
dan tidak bertumpu pada tanah), tetapi terikat pada kayu-kayu alang. Ke-
36 tiang ini dibagi dalam tiga kelompok :

1. Tiang Panjang Sambikar (panjangnya sembilan depa) ada empat buah.
Ke empat terdalam disebut Tiang Tuap (saka guru) terbentuk segi
delapan dan berpelipit.

2. Tiang Panjang Limau (panjang lima depa) berjumlah delapan. Tiang
ini diatur sehingga tiap segi empat kelihatan berjalar masing-masing
tiga tiang.

3. Tiang Panjang Duea (panjang dua depa) ada 24 yang membentuk segi
empat yang paling luar.

Dengan adanya susunan tiang-tiang tersebut maka kelihatan tiang lapisan
segi empat, yaitu segi empat terdalam (soko guru), segi empat di tengah
(tiang delapan) dan segi empat paling luar (tiang duapuluh empat). Antara
lain satu ke tiang yang lain pada bagian atasnya terdapat papan penguat
yang diukir dengan bentuk sulur. Selain itu pada tiang-tiang yang seperti
pasak mempunyai hiasan menyerupai kepala gajah. Dinding masjid terbuat
dari papan dan terdapat ukiran yang berbentuk sulur-suluran serta mem-
punyai lubang angin.

Dalam Masjid terdapat :

1. Tempat adzan setinggi 5 m dari lantai. Kaki tempat adzan ini terletak
pada balok perangkai dan penuh dengan ukiran. Penyangga kaki tempat
adzan tersebut merupakan tiang segi delapan dan di bagian bawah lebih
besar dari bagian atasnya serta mempunyai hiasan berwarna-wami,
diter zahnya terletak bangunan. Lantai terbuat dari papan dan di bagian
tengahnya terdapat tonggak. Dindingnya dari papan penuh ukiran
terawang (berlubang-lubang).

2. Michrab deagan hiasan berupa pasangan porselin pada dindingnya.

3. Mimbar masjid ini mempunyai hiasan menyerupai bunga padma, kala
makara, daunan, dan bungaan. Mimbar mempunyai empat anak tangga
dan bagian atas ada semacam atap berbentuk kurawal.

2 Pustaka Wisata Budaya



Pada tiap-tiap sudut bagian luar Masjid Agung Pondok Tinggi terdapat
ukiran berbentuk sirip. Pintu keluar-masuk para jemaah hanya terdapat di
bagian depan masjid.

Penyanggah kaki tempat adzan di Masjid Pondok Tinggi

Di masjid Agung ini terdapat dua beduk, satu besar berukuran 7,5 m
dengan garis tengah 1,15 m (bagian yang tertutup kulit), yang tidak
tertutup garis tengahnya 1,10 m. Bahannya dari satu batang kayu utuh.
Beduk yang kecil panjang 4,25 m, garis tengah yang tertutup 75 cm dan
yang tidak tertutup 69 cm. Tali pengikat dari kulit sapi atau kerbau, di-
sebut saoh. Beduk yang besar disebut Tabuh Larangan dipukul/dibunyi-
kan bila ada bahaya, sedangkan beduk kecil dipakai untuk memberitahu-
kan waktu sembahyang.

Atap Masjid Agung Pondok Tinggi merupakan atap tumpang, bersusun
tiga semakin ke atas semakin kecil. Pada tingkat yang paling atas ber-
bentuk limas.

Dalam Peraturan Pemerintah Republik Indonesia Nomor 10 Tahun 1993
tentang Pelaksanaan Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1992, Benda Cagar
Budaya yang tercantum dalam Bab IV menyatakan bahwa perlindungan
dan pemeliharaan benda cagar budaya dilakukan dengan cara penyelamat-
an, pengamanan, perawatan, dan pemugaran. Untuk melestarikan Masjid
Agung Pondok Tinggi dilaksanakan pemugaran, yang diselenggarakan

Khasanah Buday«: Nusantara LX 3



oleh Proyek Sasana Budaya pada 1980/1981 sampai 1982/1983 (selama
tiga tahun anggaran).

Dengan dilaksanakannya pemugaran tersebut berarti bertambah pula
kekayaan warisan budaya bangsa berupa bangunan masjid. Masjid ter-
sebut sampai sekarang masih dimanfaatkan sebagai tempat sholat. Selain
itu juga dipergunakan sebagai tempat penyelenggaraan kegiatan-kegiatam
sosial.

4 Pustaka Wisata Budaya



RELIEF BUBUKSAH PADA BATUR PENDOPO
CANDI PENATARAN

laman I Candi Penataran. Candi Penataran merupakan suatu

.kompleks di Desa Penataran, Kecamatan Nglegok, Kabupaten
Blitar, Jawa Timur. Luasnya 180 m x 180 m dan terbagi atas tiga hala-
man, seperti bangunan pura yang terdapat di Bali, yaitu Jaba (halaman
depan), jaba tengah (halaman tengah) dan jeroan (halaman belakang).

B ATUR Pendopo ‘Candi Penataran berada di sebelah barat ha-

Pada halaman I terdapat :

1. Sepasang dwarapala pada pintu gerbang masuk ke halaman ber-
angka tahun 1279 Saka (1357 M),

2. Candi berangka tahun 1291 Saka (1369 M) di sisi barat pintu ma-
suk. Pada kaki tangganya terdapat hiasan sedangkan kaki candi
polos;

3. Dua pendopo berangka tahun 1297 Saka (1375 M) dengan ukuran
yang berbeda.

Halaman II terdapat :

1. Dua fondasi berbentuk segi empat panjang tanpa hiasan,

2. Dua dwarapala kecil;

3. Sebuah bangunan yang disebut Candi Naya dihiasi pahatan ular di
sekelilingnya.

Halaman III merupakan halaman paling belakang dan dianggap sebagai
halaman tersuci. Pada halaman ini terdapat candi induk, terdiri atas tiga
tingkatan :

1. Tingkat I dipahatkan relief Ramayana;
2. Tingkat II relief Kresnayana,
3. Tingkat III tanpa relief, tetapi terdapat pahatan naga bersayap.

Tidak jauh di belakang candi induk terdapat anak tangga menuju ke tem-
pat pemandian (kolam). Pendopo di kompleks Panataran terletak pada

Khasanah Budaya Nusantara IX 5



arah utara-selatan, bentuknya berbeda, yang satu lebih kecil dari yang
lain. Pendopo ini sebagai tempat menyimpan persembahan, sedang pen-
dopo yang Icbih besar merupakan tempat pendeta memimpin upacara.
Menurut Nj. Krom pendopo ini sama dengan yang terdapat di Bali, yaitu
Bale Agung juga dipergunakan untuk tempat pertemuan pendeta.

Pendopo ini terbuat dari bahan batu kali, ditopang oleh empat tiang dan
mempunyai tangga yang dihiasi dengan relief tumpal. Selain itu pada
tangga dan kaki pendopo terdapat pula hiasan naga, raksasa dan rosetta.

Latar Belakang Sejarah

Candi Panataran dibangun pada zaman Kediri, 1194 M. Pendirian ini di-
hubungkan dengan prasasti Palah, masa pemerintahan raja Grenggra
(1190 - 1200 M) yang bergelar Sri Maharaja Sri Sarwweqwara Triwikra-
mawataranindita Grenggalancana Digwijayottunggadewa. Awalnya Candi
Panataran disebut Candi Palah yang diuraikan juga dalam buku Negara-
kertagama karangan Mpu Prapanca. Dalam prasasti tersebut dituliskan
tentang Candi Panataran sebagai bangunan suci untuk tempat upacara pe-
mujaan.

Riwayat Penelitian

Banyak ilmuwan yang telah mengunjungi Candi Panataran dan menulis
laporan tentang pendopo yang mereka lihat, antara lain :

1. Sir Thomas Raflles, 1815 dalam bukunya History of Java
menyebutkan tentang batur pendopo. Pada halaman pertama ada
dua bidang tanah yang menonjol berbentuk empat persegi panjang,
dibatasi oleh dinding di sekelilingnya. Dasar bangunan ini berbeda
satu sama lain dan dihiasi dengan relief. Bangunan berundak dan
menyerupai pendopo;

2. J. Rigg, 1849 dalam Tour From Surabaya menyebutkan, ada dua
batur empat persegi panjang di kiri candi yang dihiasi pahatan
dengan gaya seperti pada candi induk. Batur ini seperti ruangan
pertemuan;

3. J. L. A. Brandes, 1887 mengatakan bahwa relief tersebut mewakili
kidung Jawa dan inskripsi yang ada di atas relief tersebut bertahun

6 Pustaka Wisata Budaya



1297 S (1375 M). Kemudian dia juga menyebut arah relief dari kiri
ke kanan (Prasavya);

4. N. J. Krom, 1921 dalam Inleiding tot de Hindoe - Javaansche
Kunst menyebutkan fungsi pendopo sebagai bale agung di Bali,
yaitu tempat pertemuan dan upacara keagamaan sementara batur
pendopo Panataran dipergunakan untuk menyimpan sebelum upa-
cara.

Penggambaran relief dipahatkan pada dinding batur pendopo tersebut
sangat natyralis seperti pohon mirip dengan pohon sebenamya dan per-
spektifnya masih kelihatan. Relief ini dimulai dari sudut tenggara setelah
relief cerita sebelumnya (Sang Satyawan) dan terdiri atas lima panil.
Nomor awal dari relief Bubuksah, yaitu No. 19 dan berakhir pada No. 23,
Adegan No. 19 menggambarkan seorang petapa berbadan gemuk sedang
duduk di sebelah kiri teras memakai sorban (ikat kepala) dan seorang
berbadan kurus tanpa rambut. Di sampingnya terdapat rumah tertutup se-
bagai tempat persembahan. Orang tersebut adalah Bubuksah dan Gagak
Aking sedang duduk di pendopo (bale) yang mereka bangun.

No. 20 seekor harimau dengan rupa yang ganas menghampiri pendeta
kurus tanpa rambut. Di atas harimau terdapat awan dan raksasa kecil di-
sebelah kiri tangannya. Harimau tersebut merupakan penjelmaan Kala-
wijaya. Dia berkata kepada Gagak Aking ingin makan daging manusia.

No. 21 di atas relief terdapat inskripsi bertuliskan Bubuksah dalam huruf
Jawa kuno. Pada nomor ini terlihat harimau sedang menghadap Bubuksah.

No. 22 harimau sedang naik (akan mendaki). Di atas punggungnya terlihat
Bubuksah. Ekor harimau tersebut dipegang oleh Gagak Aking yang
sedang berdiri di bawah pohon berdaun rimbun dan terdapat raksasa di
daun tersebut.

No. 23 adalah akhir dari relief Bubuksah yang menggambarkan pendeta
kurus sedang berjalan di belakang yang gemuk dan mengikuti dewa
dengan rambut lebat, pakaian mewah, memakai hiasan di badannya.

Cerita keseluruhan dari relief tersebut :

Ada dua orang bersaudara sedang melakukan tapa di Gunung Wilis.
Mereka membangun bale untuk tempat mempelajari buku-buku suci, te-

Khasanah Budaya Nusantara LX 7



tapi cara mereka berbeda. Dua pendeta tersebut bernama Bubuksah dan
Gagak Aking. Bubuksah memakai sorban (tutup kepala) berbadan gemuk
karena makan segala apa yang dapat dimakan, termasuk juga binatang.
Sedangkan saudaranya yang bemama Gagak Aking berkepala gundul ber-
badan kurus karena hanya memakan tumbuh-tumbuhan. Itu pun sekedar
asal tidak sampai mati kelaparan.

Atas dari kiri : Gagak Aking sedang bertapa dan harimau putih sedang berhadap
dengan Gagak Aking. Bawah dari kiri : Bubuksah sedang berdialog dengan Hari-nau
Putih dan perjalanan menuju sorga.

Saat keduanya bertapa, kemudian datang Kalawijaya utusan Batara Guru
berupa Harimau Putih untuk menguji tapa mereka. Harimau lalu meng-
hampiri Gagak Aking dan mengatakan ia ingin makan daging manusia.
Gagak Aking menolak agar dirinya tidak dimakan, mengingat badannya

8 Pustaka Wisata Budaya



yang kurus kering. Kemudian pergi menghampiri Bubuksah. Begitu ia
mendengar keinginan harimau tersebut, tanpa ragu-ragu ia menyerahkan
dirinya untuk dimakan, walaupun harimau tersebut mencoba menakutinya,
tetapi ia tetap tenang.

Harimau Putih kemudian berkata bahwa Bubuksah bisa ke sorga, duduk di
punggung harimau. Bubuksah bermohon agar Gagak Aking diperbolehkan
ikut bersama, tetapi hanya di belakang harimau sambil memegang ekornya
dan bergantung. Sampai di sorga harimau berubah menjadi Kalawijaya
kembali dan menghadap Bhatara Guru.

Bubuksah mendapat tempat yang menyenangkan dan kebahaglaan se-
dangkan Gagak Aking hanya sekedarnya.

Adegan cerita Bubuksah ini merupakan hasil kesusasteraan pada zaman
Majapahit II (pertengahan) sekitar abad 15 - 16 berbahasa Jawa
Tengahan.

Adapun makna cerita tersebut merupakan suatu tutur atau pendidikan
mengenai ajaran moral tentang keikhlasan/berkorban dalam keagamaan,
juga tentang keduniawian. Gagak Aking walaupun sebagai pendeta ketika
diuji oleh Bhatara Guru tidak berhasil karena dia belum rela dirinya
dimakan oleh harimau. Dalam relief tersebut, Bubuksah dianggap sebagai
pendeta agama Budha, sedangkan Gagak Aking sebagai pendeta Siwa.

Khasanah Budaya Nusantara [X 9



ARCA CAMUNDI DI SINGASARI, MALANG

candi yang belum sempurna. Dinding candi belum selesai dipahati
hiasan dan wajah arca pun belum selesai dipahat. Mungkin saat itu
terjadi bencana sehingga pembuatan candi tidak terselesaikan.

S EKITAR 15 km di utara kota Malang, di Singasari ada sebuah

Arca Durga, Perwujudan lain dari Dewi
Camundi sebelum membunuh raksasa
Canda dan Munda

Di halaman candi ini diletakkan pula sebuah arca dari Adimulyo daerah
Karanglo, sekitar 2 km sebelah utara Singasari. Semula arca ini hancur
berkeping-keping, tetapi setelah direkonstruksi termyata berwujud dewi
seperti Durga. Sesuai dengan ciri-ciri ikonografis maka arca ini diberi
nama Dewi Camundi (lihat Blom 1939 : The Antiquities of Singasari). Ka-
jian terhadap arca Camundi sudah dilakukan oleh beberapa pakar, antara
lain Stutterheim (1934, 1936), Goris (1928, 1932), Moens (1955), Berg
(1956), Damais (1956), Boechari (1959) dan Santiko (1980). Tulisan di
bawah ini berdasarkan sumber dari Santiko.

Identifikasi

Arca dew ini memiliki delapan tangan, tetapi beberapa di antaranya telah
patah dan hilang. Tangan kiri memegang tengkorak, busur panah dan pasa
(jerat leher), satu tangan hilang. Tangan kanan memegang tombak dan

Khasanah Budaya Nusantara LX 11



pedang pendek, dua tangan lainnya hilang. Pada sandaran arca, di sebelah
kanan ada relief trisula (tombak bermata tiga) dan prabha (lingkaran
cahaya). Masih di bagian sandaran arca, di sebelah kanan Camundi ada
arca Ganesa dan seorang dewi naik ikan; di sebelah kiri Camundi ada se-
buah arca dewi, ada pula arca Bhairawi sedang menari di atas rangkaian
tengkorak dan meniegang mangkuk dari teangkorak, pisau dan trisula, di
lehemya ada kalung tengkorak, kakinya diberi gelang genta kecil.

Di sisi belakang sandaran arca ini ada prasasti dengan aksara dan bahasa
Jawa Kuna serta angka tahun yang rusak.

Aksara dan angka tahun yang rusak menyebabkan timbulnya perdebatan
di antara para ahli purbakala. Tiga sarjana Barat yaitu Goris, Moens, dan
Berg percaya bahwa angka tahun itu harus dibaca 1254 Saka (1332 M),
jadi pada masa pemerintahan ratu Tribhuwana dari Majapahit. Sarjana
lainnya, Damais, membacanya 1214 Saka (1292 M), jadi pada masa
pemerintahan raja Kertanagara dari Singasari. Argumentasi Damais lebih
dapat dipercaya karena dicocokkan dengan tabel pertanggalan Jawa Kuna.
Adapun isi teks prasasti dalam terjemahan :

1. Hormat untuk Camundi,
2. //0// Selamat tahun Saka telah berjalan 1...,

Bulan Caitra tanggal 14 paro gelap, pekan siklus 7 Tunglai,
pasaran Wagai,

... wuku Julung Pujut, letak bintang di barat, tatasurya Aswini,
Mandalanya Mahendra, yoganya Priti, waktu Wairajya,

.. sarasi // ketika diresmikan arca paduka bhatari sejak,

Sri Maharaja sang penakluk seluruh dunia telah menguasai semua
pulau,

w

N SR

8. //Moga-moga berbahagialah//.

Tafsir atas Prasasti dan Arca

Masalah penerjemahan ini juga menimbulkan perdebatan, antara lain
kalimat baris ke-7 yang berbunyi :

”

“manuluyui sa(kala) dwipantara ....
“manuyung yi sadeng”.

, tetapi semula dibaca dengan :

12 Pustaka Wisata Budaya



Nama Sadeng ialah tempat para pemberontak bertahan setelah mereka
menyerbu istana Majapahit. Kemudian Sadeng diserbu oleh tentara Maja-
pahit. Peristiwa ini juga disebut dalam kitab Nagarakertagama pupuh 70
bait 3.

Setelah fragmen arca lainnya ditemukan dan direkonstruksi lagi maka hasil
pembacaannya menjadi seperti teks yang pertama dan tidak ada hubungan
dengan nama Sadeng. Dewi Camundi adalah nama lain dari Dewi Durga,
isteri Dewa Siwa. Suatu saat Durga menghadapi musuh dua raksasa sakti,
Canda dan Munda. Melalui kesaktian Durga, dari dahinya muncul Dewi
- Kali dalam bentuk yang sangat dahsyat dan mengerikan sambil membawa
berbagai senjata, sehingga Canda dan Munda dapat dikalahkan. Sejak saat
itu Dewi Kali disebut sebagai Camunda, atau Camundi untuk bentuk
dativum (lihat Agrawala, 1963 : The Glorification of the Great Goddess
: 96 - 101). Wujud Camundi di Singasari yang dikelilingi oleh Ganesa dan
Bhairawa ini oleh Stutterheim ditafsirkan

Camundi adalah Tribhuwana sendiri, Ganesa gambaran Gajah Mada se-
bagai panglima perang dan Bhairawa gambaran Adityawarman, putera
raja Melayu yang berguru di Majapahit (Stutterheim 1936 : “De
dateering van eeinige Qost - Javaansch beeldgroepen”, dalam TBG
LXXVI : 313 - 317). Tafsir Stutterheim ini didasarkan atas bacaan yang
salah dan angka tahun yang salah pula.

Tafsir J. L. Moens lebih melecehkan adat ketimuran. Ia mengatakan
bahwa ratu Tribhuwana kawin dengan dua orang, yaitu Kertawardhana
- sebagai suaminya yang sah dan Gajah Mada, sang patih Majapahit. Ker-
tawardhana digambarkan sebagai Bhairawa, Gajah Mada sebagai Ganesa
dan Camundi sebagai Tribhuwana. Moens mempersamakan perselingkuh-
‘an di dunia Barat dengan alam Jawa yang begitu religius, tentu saja ini
tidak benar. Tapi tafsiran hendaknya bertumpu pada konteksnya, di sini
Durga atau Camundi adalah lambang pamungkas segala kejahatan, lebih-
lebih karena dibantu oleh Ganesa dan Bhairawa.

Pemujaan Kepada Bhatari

Dalam hal-hal tertentu, peranan dan fungsi wanita lebih dekat dengan
masalah cinta kasih. Anugerah kepada manusia pada hakikatnya adalah
bentuk cinta kasih. Dalam pemujaan, ada pula bentuk feminim cultus, pen-

Khasanah Budaya Nusantara LX 13



dewaan kepada jenis wanita. Pemujaan kepada dewi dengan segala bentuk
manifestasinya adalah usaha untuk mendapatkan perlindungan dan cinta
kasih.

Pemujaan kepada arca bhatari pemah disebut dalam sebuah prasasti
tembaga dari zaman Airlangga. Ketika Airlangga diserang oleh musuh, ia
dan keluarganya terusir dari istananya di Wotan Mas lalu mengungsi ke
Patakan. Seorang kerabat raja bemama Dyah Tumambong lalu memuja
kepada arca bhatari di pertapaan Terep; ia memohon agar Airlangga
diselamatkan dari bahaya. Doanya terkabul, raja kembali ke Wotan Mas,
Dyah Tumambong melaporkan upaya pemujaan kepada bhatari ini kepada
Airlangga sambil memohon agar pertapaan Terep dijadikan sebuah sima.
Permohonan ini dikabulkan raja. Demikianlah isi prasasti Terep yang
ditulis pada 1032 M (lihat Suhadi : “Prasasti Terep”, dalam majalah
Manusia Indonesia, 1970, no. IV/1 -2, p. 38 - 48).

Masalah pemujaan kepada bhatari, ada di mana-mana. Tiap kali ada arca
Durga berarti di sana ada usaha pemujaan kepada bhatari.

ILMU seni arca atau ikonologi harus dilihat dari konteks religi karena
maksud pengarcaan adalah untuk melakukan pemujaan kepadanya. Tafsir
yang dibuat jangan dilepaskan dari unsur religi dari zaman yang ber-
sangkutan.

Arca Camundi di Singasari merupakan sebuah masterpiece walaupun
keadaannya rusak. Muatan isinya sangat penting karena ada prasasti di
bagian belakangnya. Kiranya arca ini perlu dibuatkan duplikatnya untuk
disimpan di museum sebelum arca aslinya bertambah rusak karena aus
diterpa oleh panas dan hujan.

14 Pustaka Wisata Budaya



PENGARUH KEBUDAYAAN HINDU - BUDHA
DI SULAWESI SELATAN

tidak ada negara atau bangsa di dunia yang samasekali

terisolasi sepanjang sejarahnya. Dengan kata lain tidak pemah
ada bangsa a.au negara luput sedikitpun dari pengaruh kebudayaan dari
luar wilayahnya. Sedikit atau banyaknya pengaruh budaya luar yang di-
serap, sangat ditentukan oleh berbagai faktor, antara lain kondisi, keadaan
dan letak geografis bangsa itu dan ketahanan budaya aslinya dalam meng-
olah atau menyerap kebudayaan luar (lihat Ayatrohaedi, 1985).

M UNGKIN kita sependapat dengan peryataan ahli kebudayaan,

i

Arca Perunggu Sempaga, di Mamuju, Sulsel. Bukit tertua hubungan Indonesia - India

Pengaruh kebudayaan Hindu - Budha (pengaruh India) diperkirakan
masuk di Indonesia sekitar abad pertama Maschi. Penyebaran kebudayaan
tersebut di Nusantara tampaknya terpusat di Jawa, Sumatera, Kalimantan,
dan Bali. Bukti-bukti penycbarannya dapat disaksikan melalui beberapa
peninggalan arkeologis dan historis (candi, arca, prasasti, kitab sejarah
dan lain-lain).

Demikian halnya dengan masuknya anasir budaya asing di Indonesia,
tampaknya hampir semua daerah di Nusantara tidak luput dari pengaruh-
nya. Sisa-sisa pengaruh kebudayaan besar (Islam, Kristen, Hindu dan

Khasanah Budaya Nusantara IX 15



Budha) dapat disaksikan hingga sekarang yang masih hidup dan dianut
oleh berbagai suku di Nusantara.

Kebudayaan Hindu - Budha dapat diterima oleh bangsa kita, namun dalam
proses penyerapan budaya tersebut tidak seluruhnya diambil. Budaya
asing itu diolah dan disesuaikan dengan kebudayaan asli, sehingga me-
lahirkan kebudayaan yang unik dan khas, yaitu kebudayaan yang mencer-
minkan dua wama budaya yang bersatu (akulturasi). Bahkan sekarang ini
budaya asli nenek moyang masih bertahan atau masih dianut oleh be-
berapa masyarakat tradisional di Nusantara, seperti Toraja, Kajang (Sula-
wesi Selatan), Suku Anak Dalam, Batak (Sumatera), Dayak (Kalimantan),
Asmat (Irian) dan lain-lain. ’

Bukti Arkeologis

Bukti arkeologi yang berciri kebudayaan Hindu - Budha (kebudayaan
India) di Sulawesi Selatan, antara lain berupa arca perunggu dan tradisi
pembakaran mayat raja-raja Bugis Makassar.

Arca Perunggu

Satu-satunya arca dari Sulawesi Selatan yang berciri budaya Hindu
adalah arca Budha perunggu yang ditemukan di Muara Sungai Karama,
Sikendeng, Kecamatan Sempaga, Kabupaten Mamuju. Adapun ciri ikono-
grafis arca itu adalah tubuh ditutupi pakaian rahib yang berlipat-lipat,
bagian pundak sebelah kanan terbuka dan bagian kiri tertutup oleh selam-
pai yang terjuntai ke bawah hingga menutupi lengan kirinya, posisi berdiri,
bentuk muka bulat, mulut kecil, bibir tebal, dan rambut ikal. Menurut
penafsiran ahli arkeologi arca Sempaga ini merupakan arca yang ber-
langgam Amaravati, yaitu gaya atau bentuk seni arca yang berkembang di
India Selatan pada abad II - VII M. Walaupun arca ini ditemukan tidak
secara utuh (sebagian tubuhnya terpotong), namun bentuk dan ukurannya
yang tersisa (panjang kurang lebih 75 cm) dianggap sebagai arca Budha
dari perunggu terbesar, terindah dan tertua yang pemah ditemukan di
Indonesia. Arca semacam ini juga ditemukan di daerah Jember (Jawa
Timur), Kor’at di Siam Timur dan Dong Duong di Annam Tengah. Arca
Budha Sempaga tersebut disimpan di Museum Nasional dengan nomor
inventaris 6057 (lihat Blom 1985; 64; Fontein 1972).

16 Pustaka Wisata Budaya



Selain arca perunggu Sikendeng, berdasarkan laporan atau tulisan Satya-
wati Suleiman, di daerah Bantaeng juga pemah ditemukan tiga arca pe-
runggu yang memiliki persamaan ciri dengan arca Dwaravati di Muang-
thai dari abad VI M (lihat Suleiman 1980; 377; Hakim 1993/1994; 14).
Sayang sekali ke tiga arca tersebut sekarang ini tidak diketahui lagi ke-
beradaannya.

Bukti Sejarah

Selain bukti arkeologi di atas, di Sulawesi Selatan juga ditemukan petun-
Juk dari naskah lontara yang mendukung adanya pengaruh Hindu - Budha.
Di antara naskah lontara Sulawesi Selatan yang menguraikan tentang
pengaruh tersebut, antara lain lontara Bone yang menyebutkan bahwa
raja Bone bergelar La Tenrirawe Bongkange Matinroe ri Gucinna
ketika wafat mayatnya dibakar dan abunya disimpan dalam guci. Juga da-
lam lontara Luwu disebutkan bahwa raja Luwu VIII bergelar Maningoe
ri Jampue ketika meninggal mayatnya dibakar dengan kayu jampu
(Jambu), dan raja Luwu IX bergelar Maningoe ri Bajo setelah wafat
. mayatnya dibakar dengan kayu bajo (lihat Hakim 1993/1994; 15). Se-
lanjutnya dalam lontara Galigo diuraikan atau dijumpai beberapa istilah
yang diduga mendapat pengaruh Hindu, misalnya Batara Guru, Batara
Lattu, Sawerigading, Sagiang Seri (Dewi Sri), Paratiwi (Pertiwi), Patiang-
jala, Oro Keling (Hantu Kalingga), Bissu (Biksu) We Cuday, Sinrijala
(Sriwijaya), Mancapai (Majapahit) dan lain-lain (lihat Bhurhanuddin
1975; Hakim 1993/1994; 35).

Selain data lontara tersebut kitab negarakertagama (pupuh XIV, XV,
XVI) menyebutkan bahwa pada abad XIV M ketika Kerajaan Majapahit
berada di bawah kekuasaan Hayam Wuruk, mengalami kemajuan. Salah
satu bukti kejayaan tersebut, yaitu keberhasilan Hayam Wuruk memper-
luas wilayah kekuasaan Majapahit yang meliputi daerah Sulawesi;
Luwuk, Bantyan, Makassar, Selayar, Benggawi dan Butun (lihat
Pigcaud 1862; 1 -12 Slametmuljana 1979; 146 - 148). Dengan terjalinnya
hubungan dengan Majapahit menyebabkan pula masuknya paham atau
pengaruh kebudayaan Hindu waktu itu.

Dari uraian di atas jelaslah bahwa pengaruh kebudayaan Hindu - Budha
pemah sampai di Sulawesi Selatan. Adapun kebudayaan ini tidak ber-

Khasanah Budaya Nusantara IX 17



kembang sebagaimana halnya di daerah Jawa dan Sumatera karena mung-
kin selain kuatnya animisme lokal juga letak Sulawesi yang jauh dari pusat
persebaran kebudayaan tersebut. Atau mungkin karena tidak lama setelah

“*kebudayaan Hindu - Budha menanamkan pengaruh di Sulawesi Selatan,
pengaruh agama Kristen dan Islam mulai masuk.

Paparan tersebut di atas secara tidak langsung telah menambah pengetahu-
an khusus tentang kegemilangan dan keagungan kebudayaan kita di masa
lalu dalam menyerap, mengolah dan menyesuaikan kebudayaan luar tanpa
harus menghilangkan ciri khas budaya asli. Maka akar budaya semacam
ini seyogyanya dapat dimanfaatkan secara sadar dan terencana dalam
pengembangan identitas nasional, agar nantinya bangsa Indonesia dalam
mengarungi kehidupan modem tidak kehilangan pegangan atau pijakan di
tengah arus globalisasi.

18 Pustaka Wisata Budaya



PRASASTI HUJUNG LANGIT DI LAMPUNG

ada di wilayah Bawang), berada di Dusun Simpang Sebelat,

Jauhnya 12 km sebelah utara kota Liwa di Propinsi Lampung. Pra-
sasti ini ditemukan Tahun 1912, laporan tentang prasasti Hujung Langit
ditulis Krom dalam OV 1913; 93.

P rasasti Hujung Langit atau disebut juga Prasasti Bawang (karena

Gambar a : wujud belati yang ter-
ukir pada Prasasti Hujung Langit;

b. Belati Si Mandang Giri tinggalan
Kerajaan Pagarruyung

Batu prasasti ini berbentuk seperti kerucut, bahannya batu alam yang agak
rapuh. Ketika ditemukan oleh seorang juru ukur dari Dinas Topografi
Belanda, batu ini rebah dan ketika dikunjungi oleh Louis Charles Damais
pada 1954 bersama rombongan dari Dinas Purbakala RI, batu ini telah
ditegakkan kembali dengan sisi batu yang bertulis menghadap ke arah
timur. Di bawah batu prasasti ini ada potongan-potongan batu berserakan
yang diduga dahulunya merupakan bangunan, mungkin sebagai alas atau
lapik dari batu prasasti Hujung Langit ini (lihat Catatan no. 14 dari buku
Damais “Epigrafi dan Sejarah Nusantara”, Jakarta, 1995, hal. 42).

Riwayat Penelitian

Setelah laporan Krom di dalam OV 1913, kemudian Prasasti Hujung
Langit ini dilaporkan lagi dalam OV 1914, hal. 7 - 8, 117, dan 192. Krom
secara sepintas menyebutnya lagi dalam kitab “Hindoe Javaansche
Geschiedenis”, 1931. Selanjutnya majalah AMERTA dari Dinas Purba-
kala RI dalam terbitan No. 3 Tahun 1955 yang diterbitkan ulang Tahun
1985 (hal. 48 - 49) menyebutkan pula adanya prasasti Bawang ini.

19



Tim Gabungan dari Lembaga Purbakala RI (penulis ikut dalam tim ini)
dengan Universitas Pennsylvania (USA) pemah meninjau prasasti ini pada
1973. Saat itu keadaannya masih berdiri, tetapi penuh ditumbuhi lumut,
lingkungannya berupa kebun kopi yang sangat lebat. Selanjutnya pada
bulan Februari 1995 Tim Peneliti dari Pusat Penelitian Arkeologi Nasional
mengadakan penelitian di Liwa, tetapi usaha untuk mencapai lokasi
Prasasti Hujung Langit gagal karena hujan dan kondisi jalan sangat buruk.
Setelah terjadinya gempa hebat di Liwa pada pertengahan Februari 1995,
keadaan Prasasti Hujung Langit belum diketahui lagi.

Bahasa dan Aksara

Baris-baris aksara yang masih dapat dibaca berbunyi :

1. //swasti sri sakalawarsatita 9...
margasiramasa, tithi nawami suklapaksa, wa...
wara, wuku kuningan ...

tatkala ....., sa-tanah ....., sa-hutan

haji ..., sri ....., ....., hujung langit .....

Sl )

Kata-kata dalam prasasti ini serupa dengan bahasa Jawa Kuna, tetapi
menurut Damais di sini digunakan partikel Olokatif “di” (pada baris ke-
12) sehingga pasti bahwa bahasanya adalah Melayu Kuna. Prasasti ber-
bahasa Melayu Kuna lainnya adalah Prasasti Amoghapasa atau Dharma-
sraya Tahun 1286 M yang dikirim bersama arcanya oleh Raja Kertanaga-
ra kepada raja Melayu yang bemama Srimat Tibhuwanaraja Mauliwarma-
dewa. Aksara pada hampir semua prasasti di Sumatera adalah Pallawa
atau turunan dari jenis aksara Pallawa, tetapi aksara pada prasasti Hujung
Langit ini justru Jawa Kuna dari abad X - XI M, jadi serupa dengan
aksara dari masa Raja Airlangga. Nama Hujung Langit diperoleh dari
bacaan salah satu barisnya; usaha mencari padanannya dengan nama
- daerah di sekitar Liwa belum berhasil.

Pertanggalan dan Isinya

Seperti tertulis pada baris pertama, angka yang terbaca hanya ratusannya
yang di depan, lainnya rusak. Krom membacanya angka 966 Saka se-
dangkan Boechari membaca 969.

20 Pustaka Wisata Budaya



Melalui perbandingan nama hari, wuku dan bulannya, Damais menetap-
kannya Tahun 919 Saka yang bertepatan dengan 12 November 997 M
(lihat juga tabel pertanggalan kuna dalam “Etude D’Epigraphie L ’Indo-
nesienne”, 111, 1952).

Isinya kurang jelas karena dari 18 baris tulisan, bagian prasasti yang
terbaca hanya sedikit. Adanya kata sa-tanah dan sa-hutan dapat memberi
petunjuk bahwa prasasti berkaitan dengan penetapan sebidang tanah ter-
masuk hutannya untuk suatu maksud tertentu. Jika dibandingkan dengan
isi prasasti di Jawa, maka mungkin ada penetapan tanah bebas pajak da-
lam rangka untuk membiayai suatu bangunan suci. Pejabat yang menitah-
kan turunnya prasasti ini bergelar haji, suatu jabatan yang lebih rendah
dari maharaja.

Gambar Belati

Di atas bidang yang bertulis ada gambar pisau belati, panjang 17 cm ddn
lebar perisainya pada hulunya 7 cm; ujung belati menghadap ke kanan.
Gambar pisau belati pada Prasasti Hujung Langit ini serupa dengan belati
tinggalan Kerajaan Pagarruyung yang diberi nama Si Mandang Giri.
Untuk ini Profesor Bosch sudah menuliskannya dalam OV 1930; 210 -
215). Menurut Damais, belati dari Pagarruyung ini dibuat pada abad XIV
M, jadi sekitar 300 tahun‘lebih muda dari umur Prasasti Hujung Langit.

Relief pisau dijumpai pula pada Candi Panataran; sebuah gambar belati
pada relief No. S0 bentuknya agak serupa dengan belati Si Mandang Giri.
Uraian mengenai belati pada relief Candi Panataran dapat dilihat pada
buku Kats : Het Ramayana op Javaansche Tempel-reliefs, 1930.

SEJAUH ini belum diketahui usaha-usaha perlindungan terhadap Prasasti
Hujung Langit. Memang diharapkan bahwa instansi terkait sedikitnya
telah membuatkan cungkup pelindung agar batu prasasti ini tidak makin
rusak karena terpaan hujan dan panas; selanjutnya agar generasi muda
nanti dapat menghargai dan mengkaji tinggalan nenek moyangnya dalam
rangka pencarian identitas bangsa untuk memantapkan jati diri bangsa.

21



PRIPIH CANDI DI INDONESIA

P RIPIH adalah peti batu atau lubang pada dasar candi yang terdiri
atas lubang tunggal atau beberapa lubang kecil yang berfungsi

tempat benda-benda magis. Pripih beserta isinya yang magis itu
berfungsi untuk menghidupkan candi agar candi ini dihuni atau disinggahi
oleh dewa-dewa untuk waktu tertentu atau untuk waktu tak terbatas. Isi
pripih itu sendiri berupa benda-benda magis yang melambangkan para
dewa (Perancis : reliques d’un dieu). Karena itu candi adalah tempat para
dewa sehingga fungsinya menjadi tempat ibadah atau bangunan pemujaan
alias kuil.

Pendapat umum sebelumnya menganggap bahwa pripih berisi abu jenazah
atau sisa si mati (Perancis : restes d’ un Omortel). Anggapan terakhir ini
membawa suatu kesimpulan bahwa candi adalah bangunan pemakaman
karena ada sisa jenazah si mati. Anggapan yang keliru ini telah dibantah
dan diluruskan oleh R. Soekmono dalam disertasinya Tahun 1974 di
Universitas Indonesia Jakarta yang berjudul “Candi, Fungsi dan Penger-
tiannya”. Dalam Pertemuan Ilmiah Arkeologi V di Yogyakarta Tahun
1989 R. Soekmono menegaskan lagi masalah pripih ini (lihat “Pro-
ceedings” buku IV : 217 - 226).

A = = &
0
2l 1) B

]
dl

Bentuk pripih dari Candi Gunung Kawi, Bali

Khasanah Budaya Nusantara IX 23



Pripih dan Pedagingan

Di Bali terdapat banyak pura, setiap desa atau banjar mempunyai pura
sendiri. Dalam rangka pembuatan sebuah pura, selain dipilih hari dan
bulan yang baik, juga disediakan bahan-bahan bangunan yang bagus pula
dan halal, artinya cara memperoleh bahan itu sesuai dengan aturan adat
dan agama. Jika sebuah pura telah berhasil didirikan maka pura itu harus
diisi pedagingan yang fungsinya untuk menghidupkan pura agar bangunan
itu dapat digunakan sebagai tempat pemujaan (lihat tulisan “Meru dan
Fungsinya di Bali”, dalam Buana Minggu tanggal 2 Februari 1997 hal. 10
- 11).

“Dari perbandingan ini tampak bahwa fungsi pripih dan pedagingan adalah
serupa.

Letak Pripih

Pembahasan di bawah ini hanya mengambil beberapa contoh saja dari
banyak pripih yang ditemukan dalam pemugaran candi di Indonesia.

1) Pripih di Jawa

Penempatan sebuah pripih dalam bangunan candi tidak ada ke-
tentuan yang pasti, apakah di lantai dasar, di tengah bangunan atau
di atap candi. Dalam suatu pemugaran candi maka candi itu harus
dibongkar secara hati-hati dan sistematis. Kadang-kadang pripih itu
ditemukan di dasar candi, di tengah badan candi, atau di halaman
candi. Ada pripih yang diletakkan di dalam sumuran yang dibuat di
dasar candi. Ada pripih yang jumlahnya banyak dan ditempatkan di
sudut-sudut dasar bangunan candi (misal Candi Sambisari di se-
belah Timur-laut Yogyakarta). Ada pripih yang ditempatkan di luar
banguna. candi; misalnya Candi Ratu Boko di sebelah Timur Air-
port Adisutjipto Yogyakarta. Di Candi Plaosan Lor pripih ini dite-
mukan di bawah candi induk.

Candi Borobudur dan Candi Sewu ketika dibongkar untuk dipugar
di sana tidak ditemukan pripih, mungkin pripih ini sudah rusak atau
memang belum ditemukan. Masalahnya kedua bangunan ini dari
agama Budha, sedangkan bangunan lain yang disebutkan terdahulu

24 Pustaka Wisata Budaya



dari agama Hindu. Ini tidak berarti bahwa di bangunan agama
Budha tidak ada pripihnya.

2) Pripih di Bali

Di Pura Pagulingan dekat Tampaksiring di Bali pada 1982 di-
temukan sebuah candi dengan denah segi-8 alias oktagonal. Denah
oktagonal adalah ciri khas bangunan Budha. Pripihnya ada 10 buah,
satu pripih diletakkan di tengah pondasi, satu lagi diletakkan di
dasar bangunan pusat dan delapan pripih lainnya diletakkan di
ujung denah dari jari-jari oktagonal tersebut.

Di Candi Gunung Kaw1 yang letalaya lebih ke arah hilir dari Pura
Pagulingan, juga ditemukan pripih. Tidak jelas apa isi pripih ter-
sebut.

3) Pripih di Jambi

Candi Gumpung yang lokasinya sedikit 30 km di arah timur-laut
dan kota Jambi, telah dibongkar Tahun 1980 untuk persiapan pe-
mugaran; di sana ditemukan 11 pripih. Bentuk pripih ini hanya be-
rupa lubang di dasar pondasi dari bahan bata. Pripih pusat ber-
ukuran 1 x 1 m dikelilingi empat lubang lagi pada sumbunya
dengan ukuran 0,5 x 0,5 m dan ada empat lubang lagi masing-
masing di perpanjangan sumbunya dengan ukuran 0,2 x 0,2 m. Dua
lubang terakhir ada di sudut barat-laut dan timur-laut, juga ber-
ukuran ‘0,2 x 0,2 m. Tentunya di sudut tenggara dan barat-daya
juga ada lubang pripihnya, tetapi belum ditemukan. Tata letak
lubang pripth di Candi Gumpung ini mengingatkan pada letak
pantheon Budha yang disebut wajradhatumandala (lihat tulisan
Boechari : “Ritual Deposits of Candi Gumpung”, dalam makalah
untuk SPAFA Tahun 1985).

Isi Pripih
Pripih pada Pura Pagulingan di Bali berisi mangkuk perak bertulis yang di
dalamnya berisi 66 keping meterai tanah liat, beberapa lempengan emas

dan perak. Meterai tanah liat dan lempengan logam itu bertuliskan aksara
Nagari (asal India Utara) dan berisi mantra Budha dari formula “ye te”.

25



Lempeng logam itu ada yang dibentuk menjadi gambar padma, wajra,
lingkaran dan lain-lain. Semua tulisan dan gambar itu mengacu kepada
ajaran dan simbol-simbol Budha.

Pripih yang lan di Pura Pagulingan ini berisi pedupaan perunggu yang
berisi sembilan lempeng emas, satu keping kaca dan delapan butir manik.
Di luar pedupaan ada gelang perunggu ukuran kecil, satu lempeng emas
tipis, sepotong perunggu tipis dan sebilah besi panjang 15 cm. Selain itu
ada stupika tanah liat dari berbagai bentuk dan ukuran (lihat Soekmono
“Sekali Lagi Masalah Pripih”, dalam PIA IV, buku IV, hal. 217 - 226).

Pripih dari Candi Gumpung bukan berupa peti batu melainkan hanya
berupa lubang segi-4 di dasar candi, masing-masing berisi beberapa
mangkuk perunggu tipis berukuran tinggi 7 cm dan garis tengah 6 cm.
Mangkuk perunggu ini berisi beberapa batu cincin dan lempengan emas
bertulis. Tulisan pada lempengan emas ini berbeda isinya sesuai dengan
letak pripihnya; di dalamnya disebut nama-nama pantheon Budha sesuai
dengan keletakan masing-masing (lihat tulisan Boechari tersebut di atas).

KESIMPULAN akhir yang dapat ditarik dari uraian ini bahwa pripih me-
rupakan bagian dari sebuah candi yang harus diadakan. Pripih ibarat jiwa
sedangkan candi ibarat badannya. Masyarakat Hindu-Budha mengguna-
kan sarana peribadatan yang sempumna (misalnya pura yang sudah diberi
pedagingan) agar tujuan ibadah dapat dicapai.

26 Pustaka Wisata Budaya



PRASASTI PALAS PASEMAH DARI
KERAJAAN SRIWIJAYA DI LAMPUNG

Tenggara hingga ke Cina pada abad ke-7 M, juga meninggalkan

sejumlah prasasti berbahasa Melayu Kuna yang dipahat di batu-
batu dengan aksara Pallawa. Yang tertua diantaranya adalah Prasasti
Kedukan Bukit bertahun 604 Saka (682 M) yang baru ditemukan pada
1922 di sebelah selatan Bukit Siguntang. Yang ke-dua, Prasasti Talang
Tuo berangka Tahun 606 Saka (684 M), juga ditemukan pada 1920 di
Dusun Kancil Putih, sebelah barat kota Palembang. Yang ke-tiga, Prasasti
Karang Brahi, tanpa angka tahun, ditemukan pada 1904 di Kabupaten
Bangko, Propinsi Jambi. Yang ke-empat, Prasasti Kota Kapur berangka
Tahun 608 Saka (686 M) yang ditemukan pada 1892 di Pulau Bangka.
Yang ke-lima, Prasasti Telaga Batu, tanpa tahun, ditemukan pada 1936 di
dekat Sabokingking di kota Palembang. Yang ke-enam, Prasasti Palas
Pasemah, tanpa angka tahun, ditemukan pada 1958 di dekat Kalianda,
Kabupaten Lampung Selatan. Yang ke-tujuh, Prasasti Jabung, tanpa ta-
hun, ditemukan pada 1978 di Kabupaten Lampung Selatan. Bahasa pada
tujuh prasasti ini, kecuali Kedukan Bukit dan Talang Tuo, selain Bahasa
Melayu Kuna juga bahasa lokal yang sangat sulit dipahami. Dalam istilah
epigrafi, bahasa lokal ini di sebut Bahasa B.

K ERAJAAN Sriwijaya yang gaung pengaruhnya bergema di Asia

Riwayat Penelitian

Mengenai prasasti-prasasti masa Sriwijaya telah diteliti dan diterbitkan
oleh George Coedes Tahun 1930 dengan judul Les inscription malaises
de Srivijaya dalam BEFEO, XXX (1-2), 1930 29 - 80. Banyak sarjana
lainnya - ikut membahasnya, seperti C.O. Blagden, Boechari, F.D.K.
Bosch, de Casparis, Poerbatjaraka dan lain-lain.

Khusus mengenai Prasasti Palas Pasemah, setelah adanya laporan temuan
pada 1958 tidak dapat segera ditindaklanjuti karena kesulitan teknis. Baru
pada Oktober 1968 prasasti itu dapat ditinjau oleh Soekamno, staf Lem-
baga Purbakala RI bersama dengan tenaga ahli dari Fakultas Sastra Ul,
yaitu Boechari dan Suwadji Syafei. Pada 1973 penulis bersama tim ga-

Khasanah Budaya Nusantara IX 27



bungan antara Lembaga Purbakala RI dengan peneliti dari Pennsylvania
University (USA) meninjau prasasti ini, juga memotret dan membuat
abklat. Sesudah masa itu tentunya ada penelitian lagi yang dilakukan oleh
pthak Kanwil Depdikbud atau Suaka PSP yang terkait. Hasil penelitian
Bapak Boechari diterbitkan dalam Pra Seminar Penelitian Sriwijaya
Tahun 1979 oleh Pusat Penelitian Arkeologi Nasional.

Diksi dan Sintaksis

Lima prasasti Sriwijaya tersebut yang menggunakan banyak kata Jokal,
lebih cenderung mengutamakan cara-cara gaib atau mistik, misalnya ku-
tukan, sebagai cara menyelamatkan negara dan kerajaannya. Pilihan kata
yang tepat (diksi) dan tata kalimat (sintaksis) yang stereotip merupakan
wujud dari ekspresi adat di zamannya. Jika kata-katanya diganti atau su-
sunan kalimatnya diubah, maka bentuk mantra atau kutukan itu akan
mengalami pergeseran makna, yang dengan sendirinya akan membawa
akibat berbeda. Yang jelas, masyarakat lebih takut pada kutukan yang
didukung oleh makhluk gaib dari-pada siksaan fisik oleh pengusaha.

Isi Prasasti

Prasasti yang terdiri atas 13 baris ini aksaranya sangat aus. Angka tahun-
nya tidak ada, tetapi bentuk aksaranya berasal dari akhir abad ke-7 M
(Boechari 1979; 20). Prasasti dengan bahasa kuna yang kurang dipahami
akan menyulitkan orang dalam menafsirkan makna yang setepat-tepatnya.
Di sini disajikan terjemahan Boechari yang ditulis dalam bahasa Inggris
dengan perubahan dan tambahan seperlunya oleh penulis.

1. Tercapailah jalan yang benar, Kandra Kayet bermaksud menjumpai
(musuhnya);

2. lebih dahulu berperang melawan Tandrun Luah, maka terbunuhlah
Tandrun Luah dalam perang;

3. selesailah pertemuan itu, tugas Kayet sudah impas dalam mengem-
ban kebal:tian seorang hamba;

4. ya, sudah selesai. Hai Tuan, beserta dewa-dewa yang maha kuasa,
yang melindungi kerajaan;

28 Pustaka Wisata Budaya



10.

11.

12.

13.

Sriwijaya. Tuan, juga Tandrun Luah, dan semua dewa yang men-
jadi akar kutukan ini;

Rakyat di. seluruh wilayah kerajaan tunduk kepada kerajaanku.
Rakyat yang durhuka;

memberontak, bicara dengan pemberontak, mendengarkan pembe-

- rontak, mengetahui pemberontak;

tidak tunduk dan setia kepadaku dan kepada semua yang diberi
kuasa dengan gelar datu, akan terbunuh oleh kutukan ini;

Kepala-kepala Daerah dari kerajaan Sriwijaya diperintahkan untuk
menumpas dan menyiksa mereka, termasuk sanak keluarganya.
Selanjutnya;

rakyat yang berperilaku jelek, misalnya yang melenyapkan orang,
menyakiti orang, membuat gila, menggunakan jampi-jampi, meracu-
ni dengan tuba dan bisa, meracuni dengan berbagai bahan tanaman
dan;

sulur-suluran, aji pengasih, melakukan santet dan sebagainya, yang
merampas kebaikan orang, mereka semua akan jatuh ke dalam
dosa-dosa;

mereka yang berperilaku buruk. Tetapi jika mereka tunduk dan setia
kepadaku dan kepada orang yang kuberi kuasa sebagai datu mereka
akan mendapat berkah;

atas karyanya (baktinya) berikut sanak keluarganya. Semua hasil,
kemakmuran, kesehatan, keamanan dan segalanya akan menyejah-
terakan seluruh negeri.

Ekspansi dan Pertahanan Negara

Pada akhir abad ke-7 M ketika raja Sriwijaya melakukan ekspresi hingga
ke Jambi dan Pulu Bangka, tidak cukup tentara dan aparat pemerintahan
yang harus menguasai wilayah demikian luas. Rakyat yang terjajah ada
yang tidak tunduk, mereka melakukan pemberontakan fisik dan melakukan
upaya-upaya gaib dan mistik. Sebaliknya pihak penguasa segera menulis-
kan kutukan-kutukan untuk melawan para pembangkang ini. Tandrun
Luah mungkin bukan pemberontak melainkan abstraksi dari kekuatan gaib

Khasanah Budaya Nusantara LX 29



yang tinggal di lembah-lembah sungai. Dewa-dewa adalah sekutu raja-raja
di Nusantara, baik dalam masa Sriwijaya maupun pada masa-masa se-
sudahnya.

PRASASTI-prasasti dari masa Sriwijaya menunjukkan sifat khusus
dengan ciri kedaerahan yang kuat. Fenomena ini justru dapat menjadi
sumber kajian bagi para peneliti bahasa, sejarah, filologi, antropologi dan
lain-lain. Yang terpenting, mudah-mudahan kepedulian para peneliti akan
meningkat, baik terhadap barangnya (batu prasasti) maupun kepada isi
tulisannya.

30 Pustaka Wisata Budaya



TEMUAN PRASASTI BARU DI KAWALI, CIAMIS

an Kawali, Kabupaten Ciamis, Jawa Barat ditemukan sebuah pra-

sasti baru. Lokasi prasasti ini hanya berjarak empat meter di
sebelah utara lokasi prasasti Palangka. Batu pipih dan datar yang berisi
tulisan Sunda Kuna enam baris ini hanya terbenam sedalam 10 cm di
bawah permukaan tanah. Cagar Budaya situs Astana Gede ini yang sudah
puluhan tahun atau bahkan ratusan tahun dianggap sebagai tempat ke-
ramat oleh masyarakat Sunda, seolah-olah masih menyimpan rahasia.
Sangat kebetulan bahwa si penjaga situs, Bapak Sopar beberapa bulan
sebelumnya pernah bermimpi kedatangan tamu yang mengatakan bahwa
masih ada sebuah batu lagi yang akan menjadi miliknya. Pagi hari 3
Oktober 1995 ia menyapu sampah terlalu keras dan dalam hingga ujung
sapunya menyentuh batu yang masih terpendam. Karena penasaran, maka
ujung batu yang tampak itu dibersihkan dari timbunan tanah dan tampak
ada goresan aksara. Temuan yang mengejutkan ini segera dikabarkan
kepada atasannya, Juru Kunci Astana Gede, yaitu Bapak Arso Dipradja.
Bersama dengan petugas lainnya, timbunan tanah di atas batu disingkirkan
sedekit demi sedikit. Seiuruh permukaan batu tampak semua, luasnya 72
cm x 62 cm, posisinya melintang arah barat-timur, tulisannya ada enam
baris. Dari permukaan tanah, batu prasasti ini hanya terpendam kurang
dari 10 cm.

P ADA 3 Oktober 1995 di lingkungan situs Astana Gede, Kecamat-

Prasasti  Kawali VI
yang ditemukan 3
Oktober 1995 di
Astana Gede, Kawali,
Jawa Barat

31



Temuan prasasti baru di Kawali itu segera dilaporkan kepada Pejabat
Depdikbud setempat dan selanjumnya meneruskan laporan kepada Balai
Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional Propinsi Jawa Barat yang berkantor
di Bandung. Harian Bandung Pos juga memberitakannya pada 13 Oktober
1995 sehingga temuan prasasti Kawali yang baru itu menarik perhatian
kalangan ilmuwan dan peminat sejarah lainnya.

Situs Astana Gede di Kawali

Situs Astana Gede bukan sekedar Cagar Budaya, melainkan juga Cagar
Alam karena semua tanaman yang tumbuh di dalam kompleks ini tidak
pernah ditebang. Selain lingkungannya yang sangat teduh, suasananya
menjadi bertambah religius karena ada beberapa tinggalan purbakala di
dalamnya yang sangat dikeramatkan oleh sebagian masyarakat Sunda.

Di dalam kompleks Astana Gede terdapat beberapa tinggalan penting :
1. Batu prasasti sebanyak lima buah.

a. Prasasti Kawali I terdin atas sepuluh baris, isinya menyebut
nama Prabu Raja Wastu yang bertahta di kota Kawali dan mem-
perindah Keraton Surawisesa;

b. Prasasti Kawali II terdiri atas tujuh baris, isinya menyebut ha-
rapan agar penghuni negeri Kawali berbahagia, sejahtera dan
-unggul dalam perang;

c. Prasasti Kawali III terdiri atas dua baris, isinya menyebut pemu-
jaan kepada lingga;

d. Prasasti Kawali IV, terdiri atas dua baris, isinya serupa dengan
prasasti Kawali III;

e. Prasasti Kawali V terdiri atas satu kata berbunyi anyana; juga
ada gambar telapak kaki, tangan dan garis-garis yang memben-
tuk kotak-kotak, mungkin sejenis bentuk kalender.

32 Pustaka Wisata Budaya



2. Batu menhir sebanyak tiga buah yang dikenal dengan istilah penyan-
dungan, penyandaan dan pangeunteungan.
3. Batu Palangka, dipercaya orang sebagai tempat pelantikan raja.
4. Tiga makam keramat.
a. Makam Pangeran Adipati Singacala, dipercaya sebagai penerus
(pewaris) kerajaan Galuh di Kawali setelah ditinggalkan oleh
Raja Sribaduga Mabharaja;

b. Makam Pangeran Usman, dipercaya sebagai utusan Sultan Cire-
bon untuk menyebarkan agama Islam di Kawali yang disetujui
oleh Pangeran Adipati Singacala;

c. Makam Baya Magasari, isteri Adipati Singacala.

Isi Prasasti Kawali Baru

Prasasti Kawali yang baru ditemukan diberi Nomor VI. Beberapa peminat
dan para arkeolog telah meninjau dan mencoba membacanya dengan hasil
sedikit berlainan. Titi Surti Nastiti mengajukan hasil bacaan sebagai
berikut :

ini perti;

(n) gal nu atis;

ti rasa aya ma nu;

nosi dayoh iwo;

ulah botoh:

kokoro.

O I T

Terjemahan :

*“ Ini peninggalan dari rasa yang teguh, semoga ada yang mengisi kota ini,
jangan berjudi, bisa sengsara”.

Dari tinjauan sejarah, isi prasasti Kawali VI tidak menambahkan peristiwa
historis. Para ahli menduga bahwa kerajaan Galuh di Kawali mulai tampil
pada akhir abad XIV M dan mulai tenggelam setelah tokoh-tokoh Islam
menggantikan peran para pangeran dari keraton yang sudah kehilangan
sumber-sumber ekonominya yang berasal dari daerah pantai atau pesisir.

Khasanah Budaya Nusantara IX 33



Dari tinjauan etika dan moral, isi prasasti Kawali VI menunjukkan bahwa
kesadaran untuk berdaku baik (tanpa perjudian) dapat menghindarkan diri
dari kesengsaraan. Jika dikaitkan dengan isi prasasti Kawali lainnya, nilai
moral dalam politik kerajaan Galuh lebih diutamakan dan perjuangannya
ditempuh melalui jalan damai, tanpa kekerasan.

KELESTARIAN tinggalan sejarah dan purbakala harus dipertahankan
sebagai tonggak historis dari perjalanan sejarah dan jatidiri bangsa. Nilai
tertinggi yang kita cari bukan pada benda atau tulisannya saja, melainkan
pada nilai-nilai luhur yang tersirat di dalam tinggalan purbakala pada
umumnya dan tinggalan prasasti pada khususnya. Undang-Undang Benda
Cagar Budaya Nomor 5 Tahun 1992 hanyalah alat dan piranti agar aparat
dan masyarakat memiliki pedoman bersama dalam melakukan pengaman-
an dan pelestarian.

34 Pustaka Wisata Budaya



MERU DAN FUNGSINYA DI BALI

dalam mitologi Hindu, sehingga bentuk meru selalu meniru ben-

tuk gunung, makin ke atas makin kecil. Dalam mitologi Hindu
gunung Mahameru dianggap sebagai tempat tinggal para dewa. Dalam
kaitan dengan pencarian air kehidupan amerta di tengah lautan, para dewa
menggunakan gunung Mahameru sebagai alat pengaduk dan ular-ular se-
bagai talinya (lihat tulisan Soekmono di bawah ini).

K ATA meru berasal dari penggalan nama gunung Mahameru

Di Jawa Timur, gunung Penanggungan sering dianggap sebagai replika
dari gunung Mahameru sehingga banyak pertapaan dibuat di lereng gu-
nung ini. Sedangkan di Bali orang percaya bahwa gunung Agung juga
tempat tinggal Ida Hyang Widi Wasa. Di Jawa dan Bali ada kepercayaan
tradisional bahwa roh orang mati memilih tempat tinggal seperti gunung
sebagai tempatnya yang abadi. Kesimpulannya, gunung adalah tempat
paling tinggi, jadi paling suci sehingga dipilih oleh para dewa dan roh si
mati sebagai tempat tinggalnya.

Masalah meru sudah dibahas oleh beberapa sarjana, antara lain oleh Van
Eerde “Hindu Javaasch en Balisch eeredienst” (dalam BKI 65, 1911); oleh
Kempers dalam' Ancient Indonesian Art, 1959; oleh Soekmono dalam
disertasi Candi, Fungsi dan Pengertiannya, 1974 dan artikel “Amerta
Manthana”, dalam Amerta I 1985 : 43 - 48; oleh Ida Bagus Rata dalam
makalah yang disampaikan dalam Pertemuan Ilmiah Arkeologi III, 1983
(390 - 401). Tulisan di bawah ini diangkat dari bahan-bahan tersebut di
atas.

Bentuk dan Filsafat Meru

Bentuk gunung itu di bagian bawah besar dan di atas kecil; demikian pula
bentuk meru; makin ke atas bentuknya makin kecil (lihat Kempers 1959 :
op.cit. p. 92).

Meru diwujudkan dalam bentuk semacam payung segi empat bersusun dan
disebut tumpang. Ada meru dengan 3 tumpang, 5, 7, 9, dan 11 tumpang.
Bangunan meru merupakan bagian puncak bangunan, di bawahnya ada

Khasanah Budaya Nusantara LX 35



bagian badan dan bagian kaki atau dasar, namun demikian semuanya
disebut meru. Tata letak meru diatur dan ditempatkan di bagian jeroan
dari sebuah pura. Denahnya bujur sangkar setinggi sekitar 1 meter, di atas
lantai ini lalu dibangun bilik kayu dan di atasnya diberi atap berbentuk
tumpang. Di dalam bilik tersebut ditempatkan pedagingan, arca dan peri-
pih tempat sang dewa menjelmakan diri (lihat Kamus Arkeologi II, 1979 :
165).

Menurut pendapat Sastroamidjojo dalam kitab Dewarutji, 1962, p. 39,
meru terdiri atas tiga unsur; dimulai dari bawah yaitu unsur jana loka, di
tengah unsur guru loka dan di atas unsur hendra loka. Istilah filosofis itu
diartikan sebagai berikut :

Jana loka melambangkan dunia fana yang penuh dengan godaan duniawi.

Guru loka melambangkan dalam kesadaran manusia yang menjadi sumber
hakikat keluhuran budi dan menjadi penghubung antara kesadaran dan
kebatinan.

Hendra loka melambangkan gabungan alam pikiran dengan alam semesta
yang menjadi sumber daya cipta yang disebut kadibyan, artinya sejenis
kesaktian.

Khusus mengenai jumlah tumpangnya dikatakan oleh Rata (1983 : 391 -
392) bahwa tumpang itu dapat dihubungkan dengan perwujudan Ida
Hyang Widi Wasa. Jumlah tumpang dapat ditafsirkan sebagai berikut :
Tumpang tiga, lambang Trimurti, berhubungan dengan konsep pengider-
ideran, yaitu dewa-dewa penguasa mata angin. Siwa di tengah, Wisnu di
utara dan Brahma di selatan.

Tumpang lima, lambang Pancadewa, jadi Trimurti ditambah dua dewa,
yaitu Israwa di timur dan Mahadewa di barat.

Tumpang tujuh, melambangkan Sapta Resi (7 Resi) yang manunggal
dengan Ida Hyang Widi Wasa; tujuh Resi itu ialah Wyasa, Sukra, Jana-
ka,Wraspati, Bergu, Narada dan Kanwa. Tumpang sembilan, melambang-
kan Nawa Sanga, yaitu Pancadewa ditambah empat dewa mata angin yang
ada di arah sudut, yaitu Samba di timur laut, Mahesora di tenggara, Rudra
di barat daya, dan Sangkara dj barat laut.

36 Pustaka Wisata Budaya



Tumpang sebelas, melambangkan Nawa Sanga ditambah dua dewa, yaitu
Sadha Siwa di bawah dan Parama Siwa di atas.

Di luar tafsiran filos-fis, jumlah tumpang melambangkan status sosial si
mati. Makin tinggi status sosialnya maka makin banyak pula jumlah tum-

pangnya.

Bahan Bangunan dan Istilah

Bahan pembuatan meru terdiri atas batu padas, bata, kayu ijuk dan seng.
Bahan kayu, ijuk dan seng terutama digunakan untuk bagian atapnya.
Dapat pula seluruh meru dibuat dari padas atau bata.

Kaki atau dasar meru terdiri atas dua bagian, yang bawah disebut dasar
dan yang atas disebut bebataran. Masing-masing bagian ini terdiri atas
beberapa lapis dan susunan di mana tiap bagian mempunyai nama sendiri.
Demikian pula bagian badan dan atapnya, tiap-tiap lapis ada istilahnya
yang khusus (lihat gambar sketsa).

Upacara Pembuatan Meru

Sebelum pembuatan meru dilakukan, pihak penyelenggara menyiapkan
bahan-bahan bangunan dan pedagingan, yakni alat-alat rumah tangga dari
lima bahan logam dan sesaji lainnya untuk ditempatkan di 3 bagian utama
dari merunya. Jadi ada bahan arsitektural dan bahan spiritual yang harus
dipersiapkan. Selain itu mereka harus memilih dan menetapkan hari yang
baik bagi pendirian meru ini. Mengenai rincian jenis pedagingan dapat
dibaca dalam teks lontar Papincatan lembar Nomor 32b dan 33a. Penger-
jaan meru dilakukan bertahap. Setelah sebagian pedagingan ditanam di
bagian bawah lalu bagian dasar dibangun, setelah bagian ini selesai dita-
nam pula pedagingan lainnya, demikian tahapannya hingga selesai seluruh
atap tumpangnya.

Setelah bangunan meru selesai lalu dilakukan upacara pelepasan yang di-
lakukan pada hari lahir atau hari jadi dari pura atau bangunan suci ter-
sebut, istilahnya piodalan. Makna pelepasan ada dua yaitu pertama, pe-
nyucian atas materi, baik terhadap atau terhadap manusia yang mengerja-
kan bangunan meru tersebut; makna ke-dua menghidupkan bangunan
tersebut agar dapat berfungsi sebagai bangunan suci.

Khasanah Budaya Nusantara LX 37



Keterangan Nama-nama Bagian Meru :

I. Dasar
a. Karang Asti D
b. Gunung Gelut A )
c.Baong Capung [
d. Pae

e. Amben Hujan I
I1. Bebataran b 5.
Y IV

a..Pengawak F=-]

b. Capan . D.

c. Pae

T
| |

| 'K
| e

b
I1II. Gedong ]

a. Saka
b. Kori
c. Waton
d. Sendi

IV. Tumpang

a. Kereb

b. Kolong

c. Saka

d. Badan dara-dara

) Gambar Meru, tampak depan
(Gambar dan keterangan dari Rata dalam PIA III, 1985: 401).
Fungsi meru.
Fungsi meru ada dua, pertama sebagai pelinggih atau sthana para dewa;
kedua, sebagai pedharmaan, yaitu unuk menempatkan patung dari si mati
" guna mengenang atau memuja dharma-nya, jadi mengenai, kebaikan budi
dan hubungannya dan tidak ada hubungannya dengan jenazah atau abu-

nya,. Dalam naskah Nagarakertagama banyak disebut tentang raja yang
wafat lalu di-dharma-kan disuatu tempat.

38 Pustaka Wisata Budaya



1. Fungsi pelinggih atau sthana bagi para dewa, hal ini dijumpai pada pura
Besakih, Goa Lawa, Uluwatu, Watukaru, Ulun Danu, Pura Puseh,
Pura Desa, Pura Melanting, Pura Ulum Suwi dan lain-lain. Di Pura
Besakih ada tempat pemujaan untuk roh suci.

Dalam hubungan meru sebagai sthana para dewa., Rata (op.cit: 396)
berpendapat bahwa meru bertumpang 5 untuk Dewa Brahma, yang
bertumpang 7 untuk Dewa Wisnu dan yang bertumpang 9 untuk Dewa
Siwa. Hal ini dijumpai pada meru Kahyangan Tiga di mana Pura Desa
punya lima tumpang, Pura Puseh tujuh tumpang dan Pura Dalem
sembilan tumpang.

2. Fungsi pedharman dijumpai pada Pura Besakih di mana ada pedharman
dari raja dalem Waturenggong; di sana ada meru dengan 11 tumpang.
Pura Taman Ayun juga sebagai pedharman raja Mengwi dan kerabat-
nya.

Meru dapat berfungsi sebagai sthana para dewa atau sebagai pedharmaan
roh suci, tetapi dapat pula berfungsi ganda untuk kedua-duanya. Yang
penting dalam proses globalisasi masa yang akan datang, lokasi pura dan
meru harus tetap disucikan, aturan adat harus dipegang teguh, sehingga
fungsi meru dapat dipertahankan sebagai pemersatu spiritual bagi masya-
rakat Hindu Dharma di Bali khususnya.

Khasanah Budaya Nusantara LX 39



PIAGAM SULTAN AKHMAD NAJAMUDIN
TAHUN 1764 DARI PALEMBANG

wilayah Nusantara yang berisi peraturan atau ketetapan hukum

umumnya dipahatkan di atas lempeng tembaga atau dituliskan di
atas lembaran kertas atau daun lontar. Bentuk dan jiwa piagam ini me-
rupakan kelanjutan tradisi pembuatan prasasti dari masa Jawa Kuna sejak
abad ke-8 M.

P IAGAM-PIAGAM dari masa Kasultanan (mulai abad ke-17 M) di

Isi piagam dari masa Kasultanan di Sumatera agak berbeda dengan isi
prasasti dari masa Jawa Kuna. Isi prasasti umumnya berkaitan dengan
penetapan sebidang tanah atau desa untuk dijadikan sima (yakni sejenis
tanah, tanah perdikan dalam masa Kasultanan di Jawa), yang dibebaskan
dari sebagian pajak dan kewajiban tertentu yang dilengkapi dengan sege-
nap peraturan untuk melindunginya. Piagam Sultan Palembang ini hanya
berisi peraturan umum tentang perkawinan, perdagangan, perbudakan,
perkelahian, pencurian, sabung ayam, perjudian, kewajiban menanam
sahang, yaitu merica atau lada, dan lain-lain.

Riwayat

Piagam -Sukabumi ini pada 1984 dimiliki oleh keluarga Hanafi Gelar
Dalom, agaknya merupakan ahli waris Pangeran Mangku Hanom dari
Desa Tanjung. Keluarga Hanafi bermukim di Desa Sukabumi, Kecamatan
Banding Agung, Kabupaten Ogan Komering Ulu (OKU), Propinsi Suma-
tera Selatan. Selanjutnya nama desa itu oleh penulis dijadikan nama pia-
gam.

Pada 1953 piagam ini pernah dilihat oleh peneliti dari Lembaga Purbakala
dan Peninggalan Nasional dan dilaporkan dalam majalah AMERTA No. 1
Tahun 1954 yang diterbitkan oleh lembaga tersebut. Pada 1984 Saudara
Machi Suhadi datang menemui keluarga Hanafi, memotret dan menelitinya
kemudian menerbitkan hasil penelitiannya itu dalam kitab MONUMEN,
karya persembahan untuk Prof. Dr. R. Soekmono, diterbitkan oleh Fakul-
tas Sastra Universitas Indonesia dalam Seri Penerbitan Ilmiah No. 11
Edisi Khusus, Tahun 1990, Hal. 267 - 284; adapun tulisan di bawah ini

Khasanah Budaya Nusantara IX 4]



adalah ikhtisarya saja. Penulisan belum tahu apakah piagam itu masih
disimpannya atau mungkin sudah dibawa ke Museum Negeri Balaputra-
dewa di Palembang.

Deskripsi Pizgam Sukabumi

Piagam tembaga itu berukuran panjang 34,6 cm, lebar 22 cm dan tebal 0,4
cm. Piagam ini pemnah dilipat pada bagian tengahnya sehingga agak rusak
dan sedikit menyulitkan saat dilakukan pembacaan. Bidang piagam yang
agak luas ini bertuliskan 13 baris aksara Jawa Tengahan, ditulis Tahun
1690 Tarikh Jawa atau 1764 M dan berisi peraturan atau perundang-
undangan dari Kangjeng Sultan dan diberikan kepada Pangeran Mangku
Hanom di Desa Tanjung. Perlu diketahui bahwa Kangjeng Sultan yang di-
maksud ialah Sultan Ratu Akhmad Najamudin yang memerintah di tahta
Kasultanan Palembang antara 1756 - 1776.

Aksara yang digunakan untuk menuliskan isi piagam ini bukan aksara
Jawa Kuna dan bukan pula aksara Jawa Baru melainkan aksara Jawa
Tengahan yang berkembang dalam kurun waktu abad ke 17 - 18 M.
Aksara Jawa Tengahan ini merupakan bentuk peralihan dari yang kuna ke
bentuk yang baru. Piagam dari Kasultanan Palembang ada pula yang di-
tuliskan dengan aksara Jawi, maksudnya aksara Arab - Melayu dan juga
aksara lokal (aksara Rencong), seperti aksara Rejang, Lampung dan lain-
lain.

Bahasa dan Istilah

Pada piagam ini digunakan bahasa Jawa yang sedikit berbeda dengan ba-
hasa Jawa di daerah Yogyakarta dan Surakarta. Hal ini wajar karena ba-
hasa selalu bercampur dengan unsur lokal. Beberapa istilah dijumpai da-
lam piagam ini dan akan diuraikan secukupnya sebagaimana dituturkan di
bawah ini.

1. Padang, yang dimaksud ialah terang atau jelas hukumnya;

2. Katigawlasan, cara membayar utang menjadi 13 kali dari tiap utang
bernilai 10.
Jika waktunya lewat belum dibayar maka si pengutang ditagih tiga
kalinya menjadi 39 dan dapat dijadikan kepada penguasa daerah, isti-
lahnya Prawatin,

42 Pustaka Widata Budaya



3. Judi sabung, istilah ini berhubungan dengan perjudian saat dilakukan
sabungan ayam. Akibat yang timbul dari perjudian ini tidak dilayani
oleh penguasa kasultanan karena judi dan sabung ayam sebagai per-
buatan haram.

4. Hanggawih kebon sahang, istilah ini yang berisi kewajiban penduduk
untuk menanam sahang atau merica.

5. Hannekani humah hing wong, istilah ini untuk orang yang mendatangi
rumah orang lain untuk berperkara, berkelahi atau melakukan pembu-
nuhan. Jika yang luka atau terbunuh pihak pendatang maka hal ini
tidak mehjadi urusan, tetapi jika korbannya pihak tuan rumah maka
menjadi perkara. Jika tuan rumah hanya menderita luka maka si pen-
datang dikenai hukuman “patiban Jambi”, artinya biaya pengobatan.
Jika tuan rumah mati maka si pendatang dikenai hukuman “wangun”,
artinya hutang darah dibayar darah, maksudnya dikenai hukuman mati.

6. Mondok ing nguma wong desa, artinya mondok di rumah orang desa.
Hal ini dilarang karena membahayakan monopoli perdagangan dari
pihak kasultanan.

7. Wong desa halaki-rabi lan wong Palembang, artinya orang desa kawin
dengan orang Palembang, maksudnya keluarga kasultanan. Ini dilarang
untuk menjaga kemumian darah dan larinya kekayaan ke pedesaan.

8. Ngiwat, artinya mengamuk; orang yang mengamuk dikenai hukuman
sesuai dengan stratifikasi sosialnya.

Pliagam Sultan Akhmad Najamudin Tahun 1690 Jawa atau 1764 M

Khasanah Budaya Nusantara X 43



Teks dan Terjemahan

Teks piagam ini cukup panjang dan dalam tempat ini hanya diberikan
contoh dari baris pertama dan ke dua.

1. Layang piyagem, Kangjeng Sultan kagaduhaken maring Pangeran
Mangku Hanom, Desa Tanjung, hingkang pangandika : lamunnana
wong Palembang hutang piyutang lanwong desa Ohutang pa;

2. Padaning desa, lan wus padang lawan prawatinne, mangka wennang
prawatinne hiku hamicaranni. Lamunnora nahur kahitung dadai kar-
tigawlassan tutuk ping tiga munggah dadi .

Terjemahan

1 dan 2 : “Surat Piagam dari Kangjeng Sultan diberikan kepada Pangeran
Mangku Hanom di Desa Tanjung. Adapun sabda beliau, apabila ada
orang Palembang berhutang piutang dan orang desa berhutang pada se-
sama orang desa serta diketahui Prawatinnya (penghulu adat), Prawatin
itu berkuasa untuk mengaturnya; jika orang tidak membayarmnya maka
utangnya dihitung (tiap sepuluh) menjadi tigabelas hingga tiga kali, naik
menjadi ...”.

Keadaan sosial budaya masa lampau kasultanan dapat diungkap antara
lain melalui kajian terhadap piagam dan dokumen atau arsip dari masa
kolonial. Dari majalah TBG periode 1989 - 1994 tercatat ada 12 piagam
dari kasultanan Palembang; semua ini perlu mendapat perhatian para ahli
sejarah budaya. Jati diri bangsa kita dewasa ini sebagian juga berakar
pada masa lampau yang antara lain tertulis pada piagam-piagam tersebut.
Kita bukan hanya pasif menjaga kelestariannya melainkan juga harus aktif
mengkajinya untuk memperkuat pemahaman tgrhadap akar jati diri bang-
sa.

44 Pustaka Widata Budaya



MATA PANAH BERGERIGI DARI SITUS
PEMANGKULAN BATUA, SULAWESI SELATAN

nasi pada zaman prasejarah, maka zaman ini disebut juga zaman

batu. Salah satu jenis alat batu yang biasa dipergunakan oleh
manusia prasejarah adalah mata panah. Kehadiran alat tersebut pada
suatu situs telah memberi indikasi adanya aktivitas perburuan hewan di
masa lalu, sebab mata panah merupakan jenis alat atau senjata yang
khusus dipakai untuk berburu binatang (baik hewan darat maupun hewan
air).

B ATU merupakan bahan baku peralatan manusia yang mendomi-

Kemahiran membuat alat batu jenis mata panah (khususnya yang ber-
gerigi) oleh para ahli diperkirakan telah ada sejak masa berburu tingkat
lanjut (Mesolitik = zaman batu tengah), tetapi jenis mata panah pada masa
tersebut masih menunjukkan teknologi yang sederhana. Menurut penaf-
siran para ahli, jenis mata panah bergerigi dibuat secara intensif dengan
teknik pengerjaan yang lebih baik atau lebih teliti, baru ada pada masa
Neolitik (zaman batu muda atau masa bercocok tanam) yang berlangsung
sekitar 10.000 tahun yang lalu. Pada masa ini manusia sudah hidup me-
netap, bercocok tanam dan betemak, di samping berburu.

Penelitian terhadap alat-alat batu termasuk jenis mata panah di Indonesia
telah dilakukan oleh beberapa ahli, antara lain Firtz dan Paul Sarasin
(1902), Stein Callenfels (1920 - 1938), A.A. Cense (1933), I.C. Glover
(1970 - 1976), van Heekeren (1937 - 1972), von Heine Geldem (1920),
D.J. Mulvaney dan R.P. Sogjono (1970) dan lain-lain. Dari hasil penelitian
para ahli tersebut diketahui bahwa daerah penemuan yang terpenting di
Indonesia sebagai sentra pembuatan alat batu jenis mata panah bergerigi
adalah daerah Jawa Timur (Tuban, Sampung, Besuki, Bojonegoro dan
Punung) serta Sulawesi Selatan. Kedua daerah sentra penemuan dan per-
sebaran mata panah tersebut masing-masing memiliki ciri yang berbeda,
baik segi pengerjaan maupun segi bahan batu yang dipergunakan (lihat
Poesponegoro dan kawan-kawan, 1984: 185 - 187, dalam Sejarah Nasio-
nal Indonesia I).

Khasanah Budaya Nusantara IX 45



Ciri-ciri Mata Panah Sulawesi Selatan

Mata panah bergerigi yang ditemukan di Sulawesi Selatan disebut juga
Lancipan Maros (Maros Point). Istilah tersebut dilatarbelakangi oleh
tempat atau daerah penemuan awal jenis mata panah bergerigi, yaitu di
situs-situs gua prasejarah Maros (Goa Cakondo, Goa Karrasa, Goa
Sarippa, Leang-leang, Goa Pattae, Goa Ululeba, Goa Balisao, dan lain-
lain) yang jumlahnya sangat banyak. Penelitian selanjutnya membuktikan
bahwa temuan mata panah bergerigi tidak saja terdapat di daerah Maros,
tetapi juga di goa-goa prasejarah di pegunungan kapur, Kabupaten
Pangkep dan Bone, serta di Goa Sodong, Kabupaten Soppeng (lihat
Heekeren, 1939 - 1957; Poesponegoro, 1984; 1987). Jenis mata panah
bergerigi juga di-temukan di situs terbuka, seperti situs Kalumpang di
Mamuju dan situs Batangmatasapo, Selayar. Khusus mata panah bergerigi
dari Selayar, ditemukan oleh penulis pada 1988.

Adapun ciri-ciri mata panah bergerigi yang ditemukan di Sulawesi Selatan
umumnya memperlihatkan bentuk segi tiga dengan sisi tajaman yang ber-
gerigi (pengerjaan dari dua arah yang berlawanan), bagian pantat atau
dasar bersayap dan cekung (untuk penempatan gagang), pengerjaan pada
alatnya tidak secara menyeluruh, tetapi hanya pada bagian tajaman saja,
bahan umumnya terbuat dari batu kalsedon dan kwarsa, serta memiliki
ukuran panjang antara 2 - 4 cm, lebar bagian pantat atau dasar antara | -
2 cm dan tebal antara 3 - 5 mm.

Bentuk dan ciri-ciri mata panah dari Sulawesi Selatan temyata memiliki
persaniaan dengan temuan mata panah di Jepang dan Manchuria (Cina).
Oleh sebab itu sebagian para ahli arkeologi berpendapat bahwa teknologi
pembuatan mata panah bergerigi yang ditemukan di Sulawesi Selatan telah
mendapat pengaruh dari Jepang, sedangkan ahli arkeologi lainnya (Mulva-
ney dan Soejono) mengatakan persamaan mata panah tersebut sebaiknya
dicari di daerah Australia Utara (lihat Mulvaney, D. J. dan Soejono, R. P.,
1970; Ibid, 1984 : 140).

Kebudayaan tersebut yang pendukungnya hidup di dalam goa-goa dengan
peralatan kerja, seperti mata panah bergerigi, serpih-bilah, mikrolit, alat
dari tulang, alat-alat dan kerang, gerabah, dan seni lukis pada dinding goa,
oleh para ahli disebut dengan istilah Budaya Toala. Istilah tersebut me-

46 Pustaka Widata Budaya



ngacu pada hasil penelitian yang dilakukan oleh Firtz dan Paul Sarasin
pada 1902 di daerah Maros. Dalam penelitian itu, mereka masih men-
jumpai orang-orang yang hidup dan menetap di dalam goa. Orang yang
hidup dalam goa itu oleh masyarakat setempat disebut “Toala” (To =
orang dan ala = hutan). Menurut Firtz dan Paul Sarasin orang Toala ke-
mungkinan keturunan orang Wedda yang ada di Ceylon karena tidak
memiliki persamaan fisik dengan masyarakat Bugis yang bermukim di
sekitar goa itu. Sedang W. A. Mijsberg (1941) berpendapat bahwa orang
Toala memiliki persamaan jasmaniah dengan orang Bugis (Ibid, 1984 :
140).

Mata Panah Bergerigi dari Situs Pamangkulan Batua

Situs Pemangkulan Batua ada di Kecamatan Pallangga, Kabupaten Gowa
atau berada kurang lebih 10 km dari selatan Ibukota Propinsi Sulawesi
Selatan (Ujungpandang). Mata panah di situs tersebut ditemukan pada
1987 oleh tim SSPHAP (South Sulawesi Prehistoric and Historical
Archaeology Project) yang dipimpin oleh David Bulbeck seorang mahasis-
wa S3 dari ANU (Australia National University) ketika sedang melakukan
survei di sekitar DAS Jeneberang. Mata panah dar situs Pamangkulan
Batua, memiliki ciri-ciri yang sama dengan mata panah yang ditemukan di
daerah lain di Sulawesi Selatan, hanya bahan batu di situs tersebut yang
lebih bervariasi (lihat Laporan Penelitian Tim SSPHAP Tahun 1987 -
1990).

Jika melihat keadaan, dan kondisi lingkungan di sekitar situs dan ciri-ciri
temuan tersebut, maka penulis (yang juga sebagai salah satu anggota tim
SSPHAP) beranggapan bahwa mata panah bergerigi yang ditemukan di
situs Pamangkulan Batua kemungkinan berasal dari tempat lain atau
mungkin merupakan tinggalan dan kegiatan perburuan manusia pra-
sejarah yang bermukim di sekitar Maros. Dugaan ini berpatokan, selain di
sekitar situs tidak ditemukan adanya bahan baku dan sisa pengerjaan alat
batu tersebut, juga berdasarkan pendapat para ahli yang mengatakan
bahwa areal perburuan manusia prasejarah kurang lebih 25 km persegi,
sedangkan jarak antara Maros dan Gowa kira-kira tidak lebih dari 30 km
(daerah yang berbatasan).

Khasanah Budaya Nusantara [X 47



Penemuan alat-alat batu jenis mata panah bergerigi di situs Pamangkulan
Batua itu, telah menambah lagi pengetahuan kita tentang daerah per-
sebaran alat-alat mata panah bergerigi di Indonesia atau Sulawesi Selatan
khususnya. Mengingat situs tersebut terbilang baru, sebaiknya diadakan
penelitian secara detail dan seyogyanya situs tersebut segera di lindungi.

Usaha semacam ini merupakan suatu langkah yang tepat agar benda-
benda cagar budaya dan situs arkeologi dapat bertahan atau lestari, yang
tentunya di masa kini dan akan datang dapat disaksikan oleh generasi kita.

48 Pustaka Widata Budaya



MONUMEN DAN PATUNG DI JAKARA

besar, sedanglan patung merupakan perwujudan perasaan dan

imajinasi manusia dalam mengungkapkan peristiwa sejarah ber-
bentuk karya seni. Seringkali keberadaan patung dikaitkan dengan peris-
tiwa sejarah, tokoh/individu, tempat maupun waktu tertentu. Peristiwa
bersejarah tersebut banyak dibuat patung, selanjutnya disebut dengan mo-
numen.

S ecara maknawi monumen berarti tugu peringatan berupa karya

Monumen diciptakan untuk mengenang suatu peristiwa sebagai tanda jasa
para pahlawan yang telah berjasa bagi bangsa dan negara, selanjutnya
untuk diketahui, dikenang dan diwarisi oleh generasi penerus. Monumen
dan patung yang biasanya berdiri megah di tempat-tempat umum menam-
bah semarak suasana kota, memperindah pertamanan dan menambah daya
dukung kepariwisataan. Selain itu pembangunan monumen dan patung
bertujuan untuk pembinaan generasi muda dan pembangunan kebudayaan
nasional, khususnya dalam memajukan kegiatan-kegiatan kepariwisataan
dan rekreasi masyarakat.

Monumen dan patung yang ada di Jakarta sebagai karya seni yang berlatar
belakang sejarah diantaranya Monumen Nasional (Monas), Monumen
Proklamator Sukamo-Hatta, Monumen 19 September 1945, Tugu Peri-
ngatan Monumen Pancasia Sakti, Perjuangan Senen, Perjuangan Jatinega-
ra, Pemuda Membangun, Pembebasan Irian Barat dan Monumen Selamat
Datang.

Sedangkan patung-patung yang masuk dalam agenda Permuseuman Na-
sional sebagai bangunan bersejarah yang mempunyai nilai budaya di anta-
ranya Patung Ahmad Yani, Patung Gajah Mada, Diponegoro, Ismail Mar-
zuki, Chairil Anwar, M. H Thamrin, Abdul Halim Perdanakusuma, Sam
Ratulangi, Patung Bahari dan Patung Pahlawan. Masing-masing monumen
dan patung mempunyai latar belakang sejarah, tujuan dan nilai tersendiri
dalam penciptaannya. Semua mengarah pada niai-nilai sejarah dan perj-
uangan nasional guna kemanfaatan bagi individu yang dicipta, nilai-nilai
moralitas dan keteladanan bagi lingkungan serta bagi generasi penerus.

Khasanah Budaya Nusantara IX 49



Monumen Nasional (Monas) didirikan pada 17 Agustus 1961, terletak di
tengah Lapangan Merdeka atau juga disebut dengan Lapangan Monas,
Tugu ini melambangkan keperkasaan bangsa Indonesia dan mengilhami
perjuangan bangsa sejak dahulu, sekarang dan masa yang akan datang.
Selain itu, Tugu ini senantiasa menyambut “selamat datang kepada setiap
orang yang memasuki Negara Repubik Indonesia ini.

Begitu pula dengan monumen Proklamator Sukamo-Hatta yang dibangun
pada 1974 sebagai peringatan Proklamasi 17 Agustus 1945. Pada monu-
men ini terdapat patung Bung Kamo, Bung Hatta, Naskah Proklamasi dan
prasasti peresmian. Pendirian monumen ini dimaksudkan sebagai ungkap-
an terima kasih dan rasa hormat kepada tokoh proklamator bangsa Indone-
sia. Selain itu, gagasan pembangunan monumen muncul saat” Presiden
Suharto meresmikan Gedung Joang 45 Tahun 1974 dan peresmian makam
Bung Kamo di Blitar Jawa Timur Tahun 1979.

Sedangkan monumen 19 September 1945 dibangun dengan maksud me-
ngenang dan mengabdikan Rapat lkada yang dipimpin oleh Presiden
Sukamo, yang pada waktu itu merupakan gerakan politik untuk mema-
merkan kekuatan massa. Untuk memperingati hari terscbut Dewan Harian
Daerah 45 mempunyai gagasan mendirikan Monumen dan rencana ter-
sebut disetujui oeh Gubernur DKI Jakarta pada waktu itu, R. Soeprapto.
Pembangunan selesai 1 Februari 1988 dan diresmikan pada 20 Mei 1988
oleh Gubermnur DKI yang baru saat itu Wiyogo Atmodarminto.

Begitu pula dengan Monumen Pancasila Sakti, diciptakan untuk menge-
nang peristiwa tragis Gerakan 30 September/PKI di Lubang Buaya, yang
menyebabkan terbunuhnya tujuh Pahlawan Revolusi tersebut adalah Jen-
deral Ahmad Yani, Jenderal S. Parman, Jenderal Suprapto, Jenderal Suto-
yo, Jenderal M.T. Haryono, Jenderal Panjaitan dan Kapten P. Tendcan.
Selain itu, tujuan pendirian monumen untuk mentradisikan peringatan Hari
Kesaktian Pancasila 1 Oktober dan membulatkan tekad generasi muda
untuk meneruskan perjuangan bangsa dalam mempertahankan Pancasila.
Pemyataan tersebut tersurat di tepi lubang sumur dalam cungkup, sebagai
berikut : Cita-cita perjuangan kami untuk mencgakkan kemumian Pan-
casila tidak mungkin dipatahkan hanya dengan mengubur kami di dalam
sumur ini. Lubang Buaya, 1 Oktober 1965

50 Pustaka Widata Budaya



Sedangkan Monumen Perjuangan Senen pembuatannya dilatar belakangi
oleh sejarah pertempuran Angkatan Pemuda Indonesia (API) dan Orga-
nisasi Pemuda Indonesia (OPI) yang merupakan bagian dari Komite Van
Aksi Menteng 31, Kelompok pemuda inilah yang mempelopori perjuangan
fisik selama pendaratan kapal Sekutu yang diboncengi oleh NICA pada
Oktober 1945. Pertempuran terjadi di sekitar Hotel Taytung depan Stasiun
Kereta Api Senen, Bungur, Tanah Tinggi, Pasar Gaplok, Jembatan Kra-
mat Pulo dan Medan Senen (sekarang Pasar Senen) serta di Jalan Kera-
mat. Para pejuang di sekitar daerah itu terkurung dan tertangkap. Selanjut-
nya penyerbuan NICA ke Markas Polisi Macan (sekarang Brimob) dan
Kwitang ditujukan ke rumah Mr. Roem, hingga ia tertembak.

Sama halnya dengan Monumen Perjuangan Senen, Monumen Perjuangan
Jatinegara merupakan visualisasi perjuangan rakyat Jakarta Timur umum-
nya dan Jatinegara pada khususnya. Rakyat tergabung dalam Pasukan
Pemberontakan Rakyat Indonesia (PPRI) dipimpin oleh Haji Darip dan
Bang Pi’i pemimpin pasukan khusus. Ide pembuatan patung diprakarsai
oleh Gubernur DKI Jakarta pada waktu itu, Ali Sadikin sedang peresmian
oleh Tjokropranolo pada Juni 1982.

Selain monumen-monumen yang telah disebutkan, Monumen ASEAN
(Association of South East Asian Nation) didirikan berdasarkan Sidang
Bangkok 8 Agustus 1967 dengan tujuan menjalin hubungan kerjasama
yang baik di bidang non politik antar negara-negara Asia Tenggara. Se-
lanjutnya untuk menciptakan karya seni sebagai lambang solidaritas dan
contoh keanekaragaman tradisi serta memberi kesempatan kepada para
seniman bertukar pikiran antar rumpun ASEAN. Rumpun ini mengutama-
kan kemajuan bidang ekonomi, sosial dan budaya di antara negara Singa-
pura, Malaysia, Muangthai, Philipina, Brunai Darusallam dan Indonesia
sebagai negara pelopor pendirian ASEAN.

Sedangkan pembuatan Monumen Dirgantara merupakan gagasan Bung
Kamo di akhir masa pemerintahannya sekirar 1964-1965. Monumen yang
divisualisasikan dalam patung manusia angkasa Indonesia yang perkasa,
gagah berani untuk menjelajah angkasa, sekaligus sebagai tonggak sejarah
penerbangan Indonesia. Monumen Dirgantara berdiri di Bunderan Jalan
Gatot Subroto. Letaknya sangat strategis yang merupakan pintu gerbang
Jakarta Selatan dari Lapangan Terbang Intermasional Halim Perdana-

Khasanah Budaya Nusantara [X 51



kusuma di samping berdekatan dengan Markas Besar Angkatan Udara
Repubik Indonesia.

Hampir sama dengan penjelasan monumen sebelumnya, pendirian Monu-
men Pemuda Membangun digambarkan dalam bentuk seorang pemuda
dengan semangat menyala-nyala membawa obor mengekspresikan gerak
dari tokoh pemuda. Sedangkan obor secara filosofis bermakna penerangan
hati yang gelap karena di tangan pemudalah terletak hari depan bangsa.
Patung yang terletak di bunderan air mancur Senayan ini dibuat oleh tim
patung yang tergabung dalam Biro “ISA” (Insinyur Seniman Arsitektur),
di bawah pimpinan Imam Supardi dan penanggungjawab Munir Pamun-
cak. Pembangunan di mulai Juli 1971 dan diresmikan Maret 1972.

Sedangkan patung yang berdiri megah di tengah Lapangan Banteng mem-
visualisasikan perjuang bangsa Indonesia untuk membebaskan wilayah
Irian Barat (sekarang Irian Jaya) dari belenggu penjajah Belanda. Bangun-
an tersebut dinamakan Monumen Pembebasan Irian Barat. Penempatan di
Lapangan Banteng dianggap strategis, luas dan memenuhi persyaratan
untuk sebuah patung yang tinggi. Ide pembuatan patung dari Bung Kamo,
selanjutnya dibuat sketsanya oleh Henk Ngantung pada 1962 dan di-
resmikan oleh Bung Kamo pada 17 Agustus 1963.

Tidak jauh berbeda dengan monumen-monumen yang berdiri megah di
kota Jakarta, Monumen Selamat Datang yang terletak di Bunderan Hotel
Indonesia mempunyai sejarah tersendiri. Monumen tersebut diciptakan
untuk menyambut duta-duta olahraga. negara Asia. Jadi dibuat dalam
rangka persiapan penyelenggaraan Asean Games IV di Jakarta 1962. Pe-
ristiwa ini sekaligus menunjukkan sikap bangsa Indonesia yang ramah dan
siap menerima tamu-tamu asing dari berbagai negara. Hal ini merupakan
awal dibukanya persahabatan yang bersifat intemasional dengan negara
lain, khususnya dunia olahraga.

Pemilihan lokasi patung berdasarkan pertimbangan bahwa Hotel Indonesia
pada waktu itu merupakan pintu gerbang masuk kota Jakarta dan gerbang
menuju gelanggang Senayan Jakarta. Patung divisualisasikan dalam ben-
tuk dua orang, laki-laki dan perempuan memberi tanda selamat datang
dengan melambaikan tangan mereka.

Demikian pula dengan patung-patung yang berdiri megah menghiasi
Ibukota Republik Indonesia, Patung Ahmad Yani, Gajah Mada, Dipone-

52 Pustaka Widata Budaya



goro, Ismail Marzuki, Chairil Anwar, M. H. Thamrin, Abdul Halim Per-
danakusuma dan Sam Ratulangi pada hakekatnya mempunyai kesamaan
latar belakang pembuatan, yakni menghormati tokoh yang bersangkutan
karena jasa dan perjuangan yang telah disumbangkan kepada bangsa dan
negara. Selain itu memperkenalkan dan menyebarluaskan cita-cita dan ide
tokoh masyarakat tersebut serta pengukuhan tanda yang mengikat tempat
dan waktu, sebagai tonggak sejarah yang mengisahkan perjuangan pada
zamannya. Semua ini agar diwarisi oleh generasi penerus dalam mencapai
cita-cita pembangunan bangsa.

Sedangkan Patung Bahari dan patung-patung pahlawan diciptakan sebagai
simbol kepahlawanan dan jiwa bahari bangsa Indonesia. Secara filosofis
menggambarkan kekuatan bangsa Indonesia sebagai bangsa yang kuat da-
lam kebaharian.

Monumen Pancasila Sakti di Lubang Buaya, Jakarta Tinur

Khasanah Budaya Nusantara [X 33



Upaya Pelestarian

Keberadaan patung secara fisik terletak di tempat-tempat terbuka sehingga
rawan terhadap gangguan, baik dari alam maupun lingkungan sosial, mi-
salnya tangan-tangan jahil. Gangguan alam sifatnya sangat rentan seperti
cuaca dan iklim yang terlalu panas ataupun dingin. Sedangkan gangguan
sosial berupa pengrusakan oleh manusia sebagai akibat kekurangan ma-
syarakat mengenai pentingnya benda-benda bersejarah.

Untuk itu perlu upaya pelestarian secara intensive dan berkesinambungan
melibatkan segenap unsur masyarakat. Bagaimanapun patung dan monu-
men yang ada di Jakarta bukan hanya tanggungjawab Dinas Pertamanan
Pemda DKI, melainkan tanggungjawab seluruh bangsa Indonesia karena
peninggalan bersejarah tersebut telah menjadi asset bangsa, yang harus di-
pelihara, dilestarikan dan dimanfaatkan untuk kepentingan umum.

Upaya pelestarian bisa dikategorikan pada dua aspek, yaitu aspek fisik
dan aspek sosial. Secara fisik perlunya peningkatan keahlian dalam pena-
nganan fisik patung atau monumen dengan melihat materi/bahan baku
yang dipergunakan. Misalnya penanganan patung yang bahan bakunya
perunggu dan logam, bahan ini sangat peka terhadap udara lembab, garam
dan udara. ’

Sedangkan aspek sosial dengan membangun kesadaran masyarakat untuk
ikut memiliki, merawat dan melestarikan agar keberadaannya tetap bisa
dilihat dan diwarisi oleh generasi mendatang.

Upaya ini tidaklah mudah, namun jika bangsa’Indonesia mempunyai tekad
dan berprinsip bahwa sejarah masa lalu merupakan pijakan melangkah ke
masa depan, tentu hal ini tidaklah sulit untuk diwujudkan.

54 Pustaka Widata Budaya



PRASASTI TAMIL DI SUMATERA

aja Barus (sebelah utara kota Sibolga, wilayah Sumatera Utara)
bernama Raja Sailan Mara Pangkat pada 1757 M menerima

laporan penduduk bahwa di Lobu Tua (dekat Barus) ditemukan
tiga batu bertulis, satu di antaranya berbentuk segi-enam dengan tinggi 83
cm, lebar antara 22-25 cm. Dua batu lainnya lebih kecil dan dibawa ke
Museum Nasional di Jakarta (no. D. 41 dan D. 42). Laporan ini kemudian
dicatat dalam Notulen tahun 1873. Kemudian dalam Notulen tahun 1881,
berdasarkan abklat yang dibuat oleh K.F. Holle, maka Prof. H. Kem
menyatakan bahwa tiga prasasti itu ditulis dengan aksara dan’ bahasa
Tamil (dari India Selatan).

Abklat tiga prasasti itu kemudian dikirimkan kepada pakar bahasa Tamil
bermana E. Hultzch di Departemen Epigrafi dari Pemerintahan Inggris di
India. Ada jawaban dari India menyatakan bahwa prasasti dengan nomor
D. 42 itu berasal dari tahun 1010 Saka atau 1088 M dan dibuat oleh
perserikatan dagang yang bemama Seribu Limaratus (lihat Notulen 1892
dari tulisan K.ANilakarta Sastri 1932; “A Tamil Merchantguild in
Sumatera”, dalam TBG 72:314-327). Adapun prasasti no. D. 41 dan
prasasti segi-enam tidak dibicarakan orang. Kesimpulan sementara yang
dapat ditarik ialah bahwa pada abad 11 M di Sumatera Utara telah ada
pengaruh bangsa Tamil.

Salah satu prasasti Tamil

Khasanah Budaya Nusantara IX 55



Prasasti Tamil di Sumatera Barat

Pengaruh bangsa Tamil temyata bukan hanya di wilayah pantai barat
Pulau Sumatera karena dalam pemerintahan Raja Adityawarman (1343-
1375 M) pemah ditemukan sebuah prasasti beraksara Tamil di Bandar
Bapahat (dekat Suroaso, Kabupaten Tanah Datar, Provinsi Sumatera
Barat). Di suatu lereng bukit karang di Bandar Bapahat pemah dipahatkan
dua prasasti pada dua bidang dinding karang sebelah kiri seluas 200 cm x
120 cm ditulisi 10 baris aksara Pallawa-Jawa dengan bahasa Sanskerta;
bidang sebelah kanan yang luasnya sebanding, ditulisi 13 baris aksara
Tamil Grantha, juga dengan bahasa Sanskerta.

Menurut hasil kajian para ahli, isi kedua prasasti itu sama; satu prasasti
ditujukan kepada masyarakat yang menguasai aksara Pallawa Jawa,
sedangkan prasasti lainnya ditujukan kepada masyarakat Tamil yang
hanya menguasai aksara Tamil-Grantha. Kesimpulan lain yang dapat
ditarik ialah bahwa suku-suku bangsa yang berada di dalam wilayah ke-
kuasaan Raja Adityawarman ada warga Tamilnya dengan jumlah yang
besar sehingga raja perlu membuat maklumat atau keputusan dalam
aksara Tamil. Selain itu Adityawarman telah mengeluarkan prasasti batu
sekitar 20 buah yang tersebar di daerah Sumatera Barat dan Jawa yang
umumnya dituliskan dengan bahasa Sanskerta.

Prasasti Tamil di Aceh

Pada 1990 di halaman suatu surau di Neusu Aceh di Kota Bandar Aceh
terdapat sebuah batu berbentuk pilar segi-enam dan temyata pada batu
tersebut terkandung goresan aksara yang sudah aus. Prasasti berbentuk
pilar ini berukuran tinggi 179 cm lebar 76 cm dan tebal 36 cm. Jumlah
tulisan yang tampak padat satu sisi ada 28 baris. Menurut de Casparis
(ahli epigrafi bangsa Belanda) tulisan prasasti Neusu Aceh berasal dari
abad 11 M berbahasa Tamil. Pendapat ini juga sesuai dengan keterangan
ahli kebudayaan India Dr. Nagaraju dari Universitas Heiderabad, India
dan keterangan ahli epigrafi almarhum Boechari.

Teks prasasti Tamil dari Aceh ini belum diketahui isinya karena belum
ada pakar aksara dan bahasa Tamil Kuna di Indonesia. Usaha meminta
pertolongan ke Universitas Heiderabad dengan mengirimkan fotonya juga
belum berhasil. Mungkin karena kesulitan komunikasi.

56 Pustaka Wisata Budaya



Raja Chola dan Sumatera

Hubungan dagang antara Indonesia dengan India sudah lama berlangsung.
Indikasi 11 antara lain tampak dengan masuknya suku-suku bangsa dari
India ke Pulau Jawa. Prasasti Kuti bertahun 840 M sudah menyebut
adanya beberapa suku bangsa dari India. Mereka itu adalah Kling,
Haryya, Singha, Gola, Cwalika, Malyala dan Karnnake (lihat Himansu
Bhusan Sarkar : Corpus of the Incriptions of Java, Vol. I, 1972,
Calcutta). Jadi tidak mengherankan bahwa pada abad 11 M raja-raja
Chola yang berbahasa Tamil dalam rangka perebutan wiilayah kekuasaan
dagang pemah menyerang wilayah Sriwijaya dan Kerajaan Pane. Dinasti
Chola yang ke-5 bernama Rajendra Uttama Chola alias Rajendra I
(memerintah 1012-1042 M) pemah menyerang wilayah Kedah di jazirah
Malaka yang saat itu menjadi jajahan Sriwijaya. Serangan itu terjadi tahun
1023/1024 dan dicatat dalam prasasti batu Tanjore tahun 1030 M yang
berisi peringatan atas pendirian sebuah candi bemama Rajarajeswaram
di Tanjore (lihat H.H. Dodwell : The Cambridge Shorter History of India,
Cambridge 1934 : 294).

Rajendra Uttama Chola diganti berturut-turut oleh empat raja dalam
selang waktu hanya 10 tahunan. Dinasti-yang ke-9 bernama Kulottungga
(1070-1112 M). Dalam periode inilah Serikat Dagang Tamil mengeluar-
kan prasasti yang diletakkan di Lobu Tua, dekat Barus, yang bertarikh
1088 M. Mungkin pula prasasti Neuse Aceh dikeluarkan dalam masa
pemerintahan Raja Kulottungga.

Pengaruh Budaya Tamil

Setiap kedatangan suku bangsa lain dalam tempo yang panjang selalu
timbul pengaruh di tempat suku-suku itu bercampur. Pengaruh budaya
Tamil yang terbanyak mungkin ada di wilayah Sumatera Utara. Wujud
fisik seperti badan, kepala, muka atau rambut tampak pada beberapa suku
Aceh, Gayo, Batak dan Melayu. Pengaruh bahasa Tamil tampak di daerah
Batak Karo; di sana ditemukan 175 kata-kata Tamil (lihat McKinnon:
“New Light on the Indianization of the Karo batak”, dalam Cultures and
Societies of North Sumatera, band 19, 1987 : 81-110, Berlin.

Pada masyarakat Sembiring Singombak dijumpai nama-nama Tamil yaitu:
Colia, Pandya, Meliala, Depari, Muham, Perlawi dan Tukham. Di

Khasanah Budaya Nusantara IX 57



Kota Cina di tepi kota Medan ditemukan dua arca Buddha duduk bergaya
Chola. McKinnon menduga bahwa situs Kota Cina dibangun oleh kelom-
pok serikat dagang Ainnurruvar (Serikat Lima Ratus) yang bergabung
dengan organisasi Virabananju-dharma (law of the noble merchant).
Sementara itu seni pahat pada bangunan rumah Batak Karo selalu di-
jumpai motif singa, kuda dan cicak, yang juga ciri khas kesenian India
Selatan (lihat McKinnon, sda).

SEMUA kajian prasasti, bahasa, adat, arsitektur, skulptur dan lain-lain
akan bermuara pada satu titik, yaitu menemukan nilai-nilai luhur tinggalan.
nenek moyang. Kajian semacam ini akan berlangsung sepanjang generasi
sehingga semua tinggalan kuna tersebut mau tidak mau harus kita jaga
kelestariannya.

58 Pustaka Wisata Budaya



PULAU ONRUST DI TELUK JAKARTA :
RIWAYATMU DULU DAN NASIBMU KINI

dikenal dengan Pulau Seribu boleh dibilang tidak asing lagi bagi

masyarakat Jakarta dan sekitarnya. Selain menjadi tujuan wi-

sata, juga menjadi permukiman nelayan, di balik itu, ternyata
salah satu dari pulau di Teluk Jakarta memilik aspek sejarah yang tidak
ternilai, pulau tersebut dikenal dengan Pulau Kapal atau Pulau Onrust.
Penamaan ini dilatar belakangi oleh keadaan pulau itu sekitar abad ke-17 -
18 M yang selalu ramai dan sibuk dikunjungi kapal-kapal dagang, khusus-
nya kapal dagang VOC, sehingga penduduk di sekitar Teluk Jakarta
menamai Pulau Kapal sedangkan orang Belanda menyebutnya Onrust
(bahasa Belanda berarti sibuk atau tanpa instirahat). Selain Pulau Onrust
yang memiliki latar sejarah dalam masa pendudukan Belanda di Batavia,
juga beberapa pulau di Tcluk Jakarta yang memiliki latar sejarah yang
menarik, antara lain Pulau Sakit, Kelor dan Pulau Cipir. Dari keseluruhan
pulau tersebut, Pulau Onrustlah yang paling bersejarah dan memiliki
posisi penting pada abad ke-17 - 18 M.

G UGUSAN pulau yang terletak di Teluk Jakarta atau lebih

Peta Batavia dan letak Pulau Onrust abad 17 -18 M

Letak Pulau Onrust sangat dekat dengan pantai Jakarta (kurang lebih 14
Km) dengan posisi pada kordinat 106 derajat 44,0 Bujur Timur dan 6
derajat 02,3° Lintang Selatan. Untuk mencapai lokasi atau situs Pulau

Khasanah Budaya Nusantara IX 359



Onrust sangat mudah, sebab ada beberapa pelabuhan laut yang dapat
mengantar penumpang ke pulau tersebut, yakni Muara Angke, Muara
Kamal, Ancol, Pasar Ikan, Tanjung Priuk dan lain-lain (lihat Candrian,
1991:5-9 dalam “Onrust” Pulau tanpa istirahat yang telah istirahat).

Sebelum dikuasai Belanda

‘Pulau Onrust atau Pulau Kapal ratusan tahun yang silam (sekitar ke-17 -
18 M) memiliki peran yang amat berarti dalam perhubungan laut di sekitar
teluk Jakarta. Sebelum pulau Onrust dijadikan basis pertahanan dan
perdagangan oleh Kompeni Belanda, pulau Onrust memang menjadi
tempat persinggahan atau transit kapal-kapal dagang bahkan pulau ter-
sebut sering dijadikan sebagai tempat bongkar barang dagangan dan
tempat pembuatan serta perbaikan kapal. Selain itu, pulau ini pemah
menjadi tempat peristirahatan keluarga raja-raja Banten. Kondisi yang
demikian, menyebabkan pulau tersebut sempat menjadi sengketa antara
Kerajaan Banten dan Jayakarta. Kedua kerajaan itu masing-masing
mengklaim Pulau Onrust sebagai bagian dari daerah kekuasaannya. Kera-
jaan Banten menganggap seluruh Kepulauan Seribu adalah termasuk
teritorial kekuasaannya, dan Kerajaan Jayakarta menganggap pulau itu
dekat dengan Jakarta. Akibatnya kedua kerajaan ini sering bertindak
sendiri-sendiri (Ibid, 1991 hal 11).

Setelah dikuasai Belanda

Penguasaan Pulau Onrust oleh Pemerintah Hindia Belanda, bermula ketika
kongsi dagangnya ((VOC) tidak dapat menguasai atau memonopoli
perdagangan di Banten. Selanjutnya Belanda memutuskan Jakarta sebagai
tempat usaha perdagangannya. Untuk melancarkan politik dagang VOC
itu, maka pemerintah Hindia Belanda pada tahun 1610 yang diwakili oleh
L’Helmit meminta kepada Pangeran Jayakarta agar salah satu pulau di
Teluk Jakarta dapat dikuasai. Melalui perjanjian dan persetujuan Pangeran
Jayakarta dipilihlah Pulau Onrust. Selain posisinya sangat strategis, juga
pulau ini sudah dikenal oleh Belanda.

Lima tahun setelah perjanjian penguasaan Pulau Onrust barulah Peme-
rintah Hindia Belanda mulai mendirikan galangan kapal dan gudang kecil.
Akibat sering terjadi ancaman dan gangguan dari Kerajaan Banten dan
Inggris, maka Belanda pada 1656 membangun benteng pertahanan yang

60 Pustaka Wisata Budaya



terbuat dari bahan bata dan karang dengan ukuran kecil (hanya memiliki
dua bastion di bagian depan). Selanjutnya pada 1671 benteng tersebut di-
perbesar menjadi persegi lima yang masing-masing sudutnya mempunyai
bastion (bagian sudut yang bulat dari sebuah benteng yang berfungsi se-
bagai tempat mengintai musuh). Perluasan tersebut dilatarbelakangi oleh
bertambahnya ancaman Belanda dari pihak Perancis di bawah kekuasaan
Francois Caron (lihat Dirman Surachmat, 1983 dalam PTA III).

Untuk melancarkan kegiatan di Pulau Onrust salah seorang perwira VOC,
Jan Pieterzoon Coen menginginkan adanya koloni, maka dikirimlah budak
sewaan dan budak Kompeni, serta keluarga Cina untuk menetap dan
bekerja di pulau tersebut. Bertambahnya tenaga kerja di pulau itu, maka
pada 1656 Belanda mendirikan beberapa sarana dan prasarana, seperti
gudang (logistik, senjata dan amunisi), rumah sakit, pelabuhan, gereja,
bengkel, kolam air dan dua kincir angin untuk menunjang penggergajian
kayu (lihat Candrian, 1991 : 12).

Onrust berkecamuk

Akibat terjadinya perang di Eropa tahun 1795, kedudukan Belanda di
Batavia semakin tak menentu. Ditambah lagi armada Inggris dibawah
pimpinan H.L. Ball tahun 1800 melakukan pengepungan terhadap Ba-
tavia. Serangan dan blokade Inggris tersebut menyebabkan bangunan di
Pulau Onrust hancur berantakan. Akibat kehancuran itu, maka pihak
Belanda kembali membangun Pulau Onrust, yakni pada 1806-1810.
Bangunan-bangunan itu lagi-lagi dihancurkan oleh serangan Inggris. Ke-
tika Inggris sudah menguasai Batavia pada 1810, bangunan yang hancur
diperbaharui kembali untuk kepentingan pihak Inggris sampai Inggris
angkat kaki dari Indonesia tahun 1816 (Ibid, 1991 : 16).

Onrust pasca perang

Perhatian kembali terhadap Pulau Onrust dimulai tahun 1827 setelah
Gubernur Jenderal G.A. Baron Van der Capellen menjadi penguasa Kom-
‘peni di Batavia dengan mengirim pekerja yang terdiri dari orang-orang
pribumi, orang Cina dan tahanan untuk membangun beberapa sarana dan
prasarana di Pulau Onrust. Pembangunan diawali dengan mendirikan dok
terapung tahun 1848 untuk kepentingan perbaikan kapal di laut. Adanya
prasarana tersebut menyebabkan Pulau Onrust kembali ramai dikunjungi,

" Khasanah Budaya Nusantara [X 61



tetapi dibangunnya pelabuhan Tanjung Priok pada 1883 menjadikan Pulau
Onrust tidak lagi memiliiki peran dan fungsi yang penting. Selanjutnya
pada 1905 di Pulau tersebut didirikan pula sebuah stasiun cuaca, dan
kemudian Pulau Onrust pada 1911 dialihfungsikan sebagai karantina haji
pada 1933 - 1940 menjadi tempat para tawanan perang dan pemberontak.

Pada masa pendudukan Jepang di Batavia 1942, Pulau Onrust tidak lagi
diperhitungkan atau dianggap penting, sebab pulau tersebut sering menjadi
sasaran serangan pesawat tempur, sehingga hanya difungsikan sebagai
penjara kecil untuk penjahat kriminal kelas berat. Selanjutnya pada masa
kemerdekaan (sekitar tahun 1960) Pulau Onrust difungsikan sebagai
rumah sakit karantina bagi penderita penyakit-penyakit menular yang
sekarang berlokasi di pos VII pelabuhan Tanjung Priuk (Ibid. 1991 : 17).

Tinggalan arkeologi di Pulau Onrust

Peninggalan sejarah di situs Pulau Onrust, sudah sering diekspos, baik me-
lalui seminar-seminar maupun melalui media cetak dan elektronik bahkan
tim arkeologi dari Dinas Museum dan Sejarah DKI Jakarta bekerjasama
dengan Dit. P3SP (sekarang Ditlinbinjarah) telah mengadakan penelitian
arkeologi (berupa survei dan ekskavasi). Dari penggalian arkeologi yang
dilakukan berhasil ditemukan sisa-sisa reruntuhan bangunan dari bahan
bata yang diperkirakan sebagai pondasi benteng (dengan ukuran panjang
20 - 26 meter, lebar 12,5 meter, dan tebalnya 5 meter) dan pondasi kincir
angin (ukuran setiap sisinya 5,3 meter, dan tebal 1,25 meter) yang pernah
dibangun oleh Belanda. Selain temuan tersebut dalam penggalian itu, juga
ditemukan beberapa pecahan keramik asing (Cina, Jepang, Eropa, Arab,
dan keramik lokal), gerabah lokal dan fragmen besi (lihat Dirman
Surachmat, 1983, dalam PTA III; Abu Ridho, 1977 dalam PTA I).

Hasil penelitian ini memberi dorongan pihak Dinas Museum dan Sejarah
DKI untuk merekonstruksi (membangun kembali) sisa dari bangunan
sejarah tersebut. Tujuan rekonstruksi ini adalah menjadikan Pulau Onrust
sebagai museum udara terbuka dan taman arkeologi, agar nantinya ting-
galan sejarah Pulau Onrust dapat diketahui dan dimengerti oleh masya-
rakat luas. Walaupun usaha tersebut tercetus sekitar 10 tahun lalu, namun
realisasinya belum juga terwujud. Oleh sebab itu tulisan ini, selain ber-
tujuan untuk mengulas kembali tentang peran Pulau Onrust sekitar abad

62 Pustaka Wisata Budaya



ke-17 - 18 M, juga menghimbau kepada pihak yang berwenang agar
senantiasa melanjutkan rencana-rencana yang pernah ada.

Pulau Onrust sangat berpotensi untuk dikembangkan, selain memiliki latar
sejarah yang sangat penting dan menarik, juga di situs ini masih ada sisa
bangunan peninggalan Jepang dan makam kuno. Selain itu letak pulau
tersebut cukup strategis bagi pengembangan dunia pariwisataan Kota
Jakarta dan pariwisata Indonesia secara menyeluruh.

Khasanah Budaya Nusantara IX 63



SASTRA PARWA DARI DHARMAWANGSA TEGUH
ABAD 10 M BERUPA MAHABHARATA

AJIAN mengenai sastra parwa ini telah dilakukan oleh J.
K Gonda. H. Kemn, P.J. Zoetmulder dan R. Budiasih. Tulisan ini

diangkat dari makalah yang ditulis dari Budiasih dalam Per-

temuan Ilmiah Arkeologi II tahun 1980, terbit tahun 1982,
halaman 347-360 ditambah dengan bahan-bahan dari Ensiklopedia
Wayang Purwa dan kitab Kalangwan karangan P.J. Zoetmulder, 1974.

Istilah sastra parwa dikenalkan oleh Zoetmulder dalam kitab Kalangwan,
1974 halaman 68. Yang dimaksud di sini ialah bagian-bagian dari kitab
Mahabharata Sansekerta (bentuk puisi sebanyak 100.000 sloka) dari
India yang terdiri atas 18 jilid (lihat Mac Donell, 1971 : A History of
Sanskrit Literature, P.241) yang disadur ke dalam bahasa Jawa Kuna
dalam bentuk prosa oleh pujangga-pujangga Jawa dalam masa pemerin-
tahan Raja Dharmawangsa Teguh (992 - 1017 M). Dalam saduran ini ada
juga kutipan petunjuk tempat asal saduran tersebut.

Kitab epos (cerita kepahlawanan) Mahabharata, yang berarti keluarga
besar Bharata, ditulis oleh Wyasa atau Byasa dan di Jawa dikenal dengan
nama Abiyasa atau Kresna Dwipayasa. Sekaligus Kresna Wyasa juga
menjadi gikal bakal keluarga Pandawa dan Kaurawa karena dari perka-
winannya dengan tiga isteri, masing-masing isterinya melahirkan Widura
(dari Dewi Datri), Pandu (dari Dewi Ambiki) dan Drestarastra (dari Dewi
Ambika).

Isi Mahabharata

Drestarastra yang buta, sebagai anak tertua seharusnya menjadi raja
Hastinapura (artinya : kota gajah). Ia kawin dengan Dewi Gendari dan
mempunyai 99 anak laki-laki dan satu anak perempuan bernama Dursia-
wati. Karena buta maka Pandulah yang diangkat menjadi raja Hastina-
pura. Pandu kawin dengan Dewi Kunti dan mempunyai lima anak, yaitu
Yudhistiira, Bhima, Arjuna, Nakula dan Sahadewa. Raja Pandu mati
muda, anak-anaknya belum dewasa sehingga tidak dapat diangkat menjadi
raja. Sebagai walinya maka -Kuru (uwaknya) diangkat menjadi raja.

Khasanah Budaya Nusantara IX 65



Pandawa disingkirkan ke hutan selama 12 tahun akibat taruhan perjudian
yang curang. Dalam perjudian itu Dewi Drupadi, isteri Yudhistira diper-
malukan oleh Arya Dursasana (pihak Kaurawa) hingga rambutnya terurai.
Ia bersumpah bahwa ia baru akan menyanggul rambutnya lagi apabila
telah dicuci dengan darah Dursasana. Tahun ke-13 Pandawa menyamar ke
‘negara Wirata. Kemudian Pandawa yang sudah dewasa itu menuntut hak
untuk duduk sebagai raja Hastinapura. Tuntutannya ditolak oleh Kaurawa
dan terjadilah perang yang disebut Bharatayudha. Pada akhir perang,
Pandawa menang dan Yudhistira diangkat menajdi raja di Hastinapura.

Sebagai kisah Mahabharata bersifat historis, misalnya kota Hastinapura
itu ada, puing-puingnya ditemukan oleh para ahli purbakala di lembah
hulu Sungai Gangga, 90 km timur laut kota New Delhi (lihat Dawson,
1968: A Ckassical Dictionary of Hindu Mythology : 184).

Sastra Parwa Jawa Kuna

Naskah sastra parwa ini ditulis di atas daun lontar (disebut juga kropak).
Dari 18 jilid mestinya semuanya sudah disadur, tetapi kropak yang sampai
ke tangan kita hanya delapan jilid, yaitu Adiparwa (pertama), Wiratapar-
wa (ketiga), Udyogaparwa (kelima), Bhismaparwa (keenam), Asrama-
wasaparwa (kelimabelas), Mosalaparwa (keenambelas), Prasthani kapar-
wa ( ketujuhbelas) dan Swargaro-hanaparwa (ke delapan belas).

Parwa-parwa Jawa Kuna ini istimewa karena nama Raja Dharmawangsa
Teguh, yang dikenal sebagai penjelmaan Dewa Wisnu dan Siwa, disebut-
kan di dalam tiga naskah, yaitu Adiparwa, Wirataparwa dan Bhisma-
parwa. Dalam Wiraparwa ada tambahan dialog sang pujangga dengan
sang raja disertai tanggal penyaduran, dimulai tanggal 14 Oktober 996 dan
selesai tanggal 12 November 996 (pertanggalan Jawa Kuna ini sudah
dikonversikan ke pertanggalan nasional).

Isi Parwa Jawa Kuna

1. Adiparwa mengisahkan raja Janamejaya menyelenggarakan korban
ular untuk menghormati almarhum ayahnya, raja Parikesit, yang mati
digigit ular Taksaka. Dalam upacara ini Resi Waisampayana mence-
ritakan kisah permusuhan Pandawa dan Kaurawa. Di sini disisipkan
cerita garuda membebaskan ibunya, Winata, dari perbudakan Kadru

66 Pustaka Wisata Budaya



dengan mencuri air Amerta. Akhimya hutan Khandawa terbakar.
Dewa Agni dibantu Kresna dan Arjuna memadamkan api.

Wirataparwa mengisahkan penyamaran keluarga Pandawa pada
tabun ke-13 kepada raja Matsyapati di kerajaan Wirata. Wirata di-
musuhi dan diserang oleh Kaurawa, Pandawa membantu Wirata
hingga menang. Dewi Uttari, puteri Matsyapati dikawinkan dengan
Abimanyu, anak Arjuna.

Udyogaparwa mengisahkan persiapan perang antara Pandawa
dengan Kaurawa. Usaha damai dengan menghilangkan perbedaan
serta imbalan benda semuanya gagal. Hanya ada jalan penyelesaian
dengan danda, artinya kekerasan fisik. Dalam bagian ini Bhisma tak
mau berperang jika Kama (dari Kaurawa) hadir.

Bhismaparwa mengisahkan Bhisma kena panah Srikandi, adik Dewi
Drupadi (isteri Yudhistira) yang belajar memanah kepada Arjuna.
Sebelum mati, Bhisma memberi nasihat kepada Pandawa dan
Kaurawa. Ajaran yang disebut Bhagawadgita ada di bagian ini yang
berisi dialog Kresna dengan Arjuna sebelum Arjuna terjun dalam
kancah peperangan melawan Kama, saudara sepupunya.

Asramawasaparwa mengisahkan Drestarastra bersedih hati karena
semua anaknya gugur. la tinggal dengan Yudhistira, tetapi tidak
cocok dengan Bhima. Lalu Drestarastra bertapa ke hutan ditemani
oleh Gandhari (isterinya), Widura (saudara) dan Kunti (ipamya). -

Mosalaparwa berkisah tentang keluarga Yadu yang terdiri atas
Kresna dan Baladewa telah musnah. Ada Resi datang ke Yadawa,
tapi diejek oleh rakyat. Sang Resi marah lalu mengutuk agar Samba
(laki-laki) nanti beranak sebuah gada yang akan menghancurkan
rakyat Yadawa. Kresna mati, Bajra diangkat jadi raja Yadawa.

Prasthanikaparwa berkisah tentang keluarga Yadawa terkena mala-
petaka, lalu Yudhistira mengadakan upacara korban bagi semua
orang yang telah gugur. la menobatkan Parikesit menjadi raja Has-
tinapura lalu bersama Pandawa lainnya dan Drupadi menuju Gunung
Himalaya. Dalam perjalanan semua mati kecuali Yudhistira dan se-
ekor anjingnya.

Khasanah Budaya Nusantara [X 67



8. Swargarohanaparwa menceritakan Yudhistira dan anjingnya tinggal
di sorga lalu mendengar bahwa keluarga Pandawa lainnya ditempat-
kan di neraka. Yudhistira dan anjingnya menuju neraka dan memaksa
kepada dewa agar ia dapat tinggal di neraka bersama saudara-sauda-
ranya. Mendadak neraka itu diubah menjadi sorga, sedangkan anjing-
nya menjelma menjadi Dewa Dharma.

KEHADIRAN sastra parwa Jawa Kuna dari masa Dharmawangsa Teguh
ini diteruskan oleh raja-raja berikutnya dengan cara lain, yakni sadurannya
dalam bentuk puisi. Karya sastra Jawa Kuna ini banyak sekali jumlahnya
sejak zaman Airlangga hingga akhir zaman Majapahit di abad 15 M.

Dalam kajian terhadap hasil sastra di samping nilai estetikanya, juga perlu
diperhatikan nilai filosofis yang berkaitan dengan keluhuran budi yang
dapat memperkuat jatidiri bangsa. Perkenalan dengan sastra parwa ini
ibarat membuka pintu gapura lebih lebar bagi peminat dan pecinta kebu-
dayaan khususnya dan pecinta bangsa pada umumnya.

68 Pustaka Wisata Budaya



ARCA MEGALITIK BERWAJAH MONYET DI MAMUIJU,
SULAWESI SELATAN

yang disebut Megalitik (lithos : batu, mega : besar atau tradisi

batu besar). Sekalipun tradisi ini disebut dengan tradisi batu bear,
tetapi tidak selamanya meninggalkan monumen dari batu besar, terkadang
batu berukuran kecil juga di pergunakan, bahkan benda dari bahan lain
juga di manfaatkan, misalnya benda dari kayu dan tanah. Yang sangat
menonjol dan menjadi ciri tradisi Megalitik adalah kepercayaan atau pe-
mujaan arwah leluhur (anceslor worship) yang umumnya diwujudkan
dalam bentuk batu-batu besar. Tradisi ini sampai sekarang masih berlanjut
dan berkembang di berbagai daerah, antara lain di Irian, Toraja, Batak,
Nias dan sebagainya. Tradisi tersebut oleh para ahli arkeologi diperkira-
kan berkembang di Daratan Asia antara masa Neolitik (masa di mana
manusia sudah hidup menetap dan bercocok tanam) dan masa Paleome-
talik ( disebut juga masa logam masa ini ditandai oleh kemahiran manusia
membuat alat-alat dari logam), yaitu sekitar 2500 - 1500 SM.

P ERIODE prasejarah Sulawesi Selatan ditandai oleh satu tradisi

Penelitian arkcologi yang dilakukan di Sulawesi Selatan, khususnya ber-
kenaan dengan peninggalan tradisi Megalitik telah berhasil menguak ra-
gam dan. persebarannya. Jenis peninggalan dari tradisi tersebut, ialah
menhir, batu bergores, batu dakon, lumpang batu, altar, arca dan lain-
lain. Khusus temuan arca yang memiliki unsur megalitik ditemukan di be-
berapa daerah, seperti Toraja (Kete, Lemo, Loko, Mata, Londa, Mang-
kepe, Suaya). Jeneponto, Polmas dan Mamuju, Temuan yang sama di-
temukan pula di daerah lain di Nusantara seperti, Jawa, Bali, sumatera,
NTT, Sulawesi Tengah, Kalimantan dan sebagainya. Ciri-ciri arca ter-
sebut, yaitu memiliki penggarapan yang sangat sederhana atau kasar,
bentuknya kaku, tanpa hiasan atau atribut, wajah berkesan primitif (lihat
Khadijah, 1990 : Skripsi; Rumbi, 1977:PIA I).

Riwayat Peremuan Arca

Tiga arca batu ini ditemukan secara tidak sengaja oleh seorang penduduk
Kampung Davanggina, Kecamatan Tapalang, Kabupaten Mamuju pada

Khasanah Budaya Nusantara IX 69



1988. Lokasi penemuan arca terletak di daerah pantai, kurang lebih 20 km
selatan Ibukota Kabupaten Mamuju atau berada kurang lebih 415 km
utara Ibukota Sulawesi Selatan (Ujungpandang).

Ketiga arca ini sudah ditangani oleh Suaka Peninggalan Sejarah dan
Purbakala, Propinsi Sulawesi Selatan dan Tenggara, kemudian disimpan
di kantor BRI Kabupaten Mamuju, Masing-masing di beri nomor regis-
trasi 2836, 2837, 2838. Selain ketiga arca ini, di Kabupaten Mamuju juga
pemah ditemukan sebuah arca Budha berlanggam Amarawati (seni arca
yang berkembang di India Selatan antara abad 2 - 5 M). Arca tersebut
merupakan arca Budha tertua yang ditemukan di Indonesia (baca Jan
Fontein, dalam Amerta I) dan sekarang disimpan di Museum Nasional,
Jakarta dengan nomor iventaris 6057.

Identifikasi Arca

Penelitian yang dilakukan oleh SPSP Ujungpandang berhasil mengiden-
tifikasi arca-arca batu dari Mamuju tersebut; arca-arca itu memiliki ciri
ikonografis sebagai arca Magelitik atau arca tipe Polinesia. Ketiga arca
ini terbuat dari jenis batuan beku dan memiliki roman muka yan kekar
menyerupai monyet, begitu pula bentuk rahangnya tidak sama dengan
rahang manusia modem sehingga disebut sebagai arca monyet. Ketiga
arca batu.ini masing-masing memiliki ciri dan bentuk sebagai berikut:

1. Arca batu nomor registrasi 2836, memiliki ukuran tinggi 47 cm, lebar
24 cm, tebal 22 cm, berat 25,6 kg. Bentuk kepala : lonjong, dahi
menonjol, mulut tertutup, hidung sedang, telinga berukuran sedang,
ukuran badan, tangan, dan kaki seimbang. Sikap : duduk bersila sedikit
membungkuk, kedua tangan berpaut, jari-jari tangan bersilang di anta-
ra kaki yang bersila.

2. Arca batu nomor registrasi 2837, mempunyai tinggi 30 cm, tebal 17
cm, lebar 16 cm, berat 29 kg. Bentuk kepala : lonjong, hidung pesek,
mata tidak jelas (hanya rongga), dagu agak lonjong, dahi agak me-
lengkung. Sikap : duduk dengan kedua lutut dinaikan hingga me-
nyentuh dagu, dan kedua lengannya memeluk kaki, sedangkan kedua
tangan memegang kedua jempol kaki.

70 Pustaka Wisata Budaya



3. Arca batu nomor registrasi 2838, dengan ukuran tinggi 40 cm, tebal 19
cm, lebar 22 cm, berat 35 kg. Bentuk kepala : kecil dibanding porsi
tubuh, .mata kecil dan bulat, hidung tidak jelas, mulut terkatup, dan
dahi sudah aus. Sikap : badan dengan posisi duduk tegap, dada sampai
pinggang agak besar schingga terkesan tidak seimbang, sebagian
tangan sudah terpotong.

Makna Arca Megalitik

Sifat kebudayaan Indonesia pra-Hindu (khususnya tradisi Megalitik) me-
rupakan kepercayaan atau pandangan lokal di mana pemujaan terhadap
arwah leluhur adalah faktor utama. Demikian halnya dengan arca yang
dibuat pada masa tersebut, yaitu memiliki makna sebagai simbol, sakti,
kekuatan, perwujudan dan perlindungan. Adapun fungsinya ialah
sebagai kultus pemujaan leluhur dan ritus agar senantiasa diberi per-
lindungan, kesejahteraan, keharmonisan dan kesuburan.

Salah satu arca “monyet’ dari mamuju dilihat dari samping, depan dan belakang

Umumnya -arca-arca Megalitik digambarkan dalam posisi duduk, jongkok
atau berlutut, bahkan kadang-kadang alat vital lebih ditonjolkan. Makna

Khasanah Budaya Nusantara IX 71



dari penggarapan seperti itu adalah untuk menjauhkan bahaya dan menan-
gkal kejahatan, atau untuk kesuburan. Biasanya arca megalitik ditemukan

di daerah yang agak tinggi, tepi sungai atau pantai atau di dataran rendah
(lembab).

. KETIGA arca yang ditemukan di Mamuju tersebut secara fisik telah me-
ngalami keausan. Oleh sebab itu SPSP Ujungpandang sebagai lembaga
yang bertanggungjawab atau pelestarian, perlindungan dan penyelamatan
benda cagar budaya telah melakukan konservasi (usaha yang dilakukan
untuk menghindari kerusakan dan kemusnahan tinggalan arkeologi). Se-
lanjutnya arca-arca tersebut sekarang disimpan di Kantor SPSP Ujung-
pandang. Konservasi dilakukan dengan tujuan, selain untuk penyelamat-
an, juga untuk kepentingan penelitian lebih lanjut. Usaha seperti ini, hen-
daknya patut kita dukung dan teladani agar senantiasa tinggalan masa lalu
dapat bertahan dan lestari sebagai aset kebudayaan nasional dan kebang-
gaan bangsa. Tentunya dengan tindakan tersebut diharapkan apresiasi ma-
syarakat terhadap tinggalan budaya nenek moyang memperkuat atau mem-
perkokoh jatidiri bangsa.

72 Pustaka Wisata Budaya



ARCA (PATUNG) TINGGALAN MEGALITIK DI
KECAMATAN LORE, SULAWESI TENGAH

berupa alat-alat dari batu baik batu besar maupun kecil, arca
(patung), dolmen, menhir dan makam tua (sarkofagus). Secara
umum, zaman batu terbagi atas:

Z aman megalitik (zaman batu) ditandai dengan hasil karya manusia

- Paleoliticum (zaman batu besar), ditandai dengan karya batu besar,
masih kasar, belum diasah, belum dihaluskan dan kehidupan nomaden
(berpindah-pindah).

- Maezoliticum (zaman batu tengah), alatnya seperti zaman Paleoliticum,
orang mulai bertempat tinggal.

- Neoliticum (zaman batu muda), alatnya mulai diasah hingga halus,
kecuali tembikar. Orang mulai mengenal tenun, bertempat tinggal tetap
dan bercocok tanam.

Kebudayaan Megalitik (kebudayaan batu besar) di Sulawesi Tengah
terdapat di Bada (Lore Utara dan Selatan) termasuk kampung-kampung
Napu, Besoa, Bulili, Badangkaya dan sekitar Danau Poso. Di kecamatan
Lore (Utara dan Selatan), tinggalan prasejarah zaman megalitik (batu
besar) berupa arca-arca (patung), tongtong batu/lesung, batu besar (Ka-
lamba), batu berukir dan batu-batu bersusun di pegunungan Tinomba,
Amphibabo dan Pamona, di beberapa tempat dijumpai jenis-jenis lumpang
batu (Vatu nonju).

Di antara tinggalan megalitik yang ada, Patung “Tadulako” dan Patung
Loga atau “Patung Lembah Bada” yang cukup terkenal. Patung-patung
tersebut berfungsi sebagai sarana pemujaan terhadap roh nenek moyang
(aliran animisme/anima= nyawa/roh).

Patung-patung megalitik di daerah Bada diperkirakan diciptakan k1.500
tahun sebelum Masehi atau sekitar 110 tahun berdasarkan perkiraan dari
Glotte Chronologi, (M. Masyhuda). Masa megalitik berakhir setelah
terjadi peralihan ke masa perunggu dan besi.

Khasanah Budaya Nusantara IX 73



Patung Loga atau “Patung Lembah Bada" berposisi agak miring, seolah menoleh
terharu melihat suaminya dibunuh akibat zina, sesuai amanat Dewa Amuru.

Letak dan Lingkungan

Patung “Tadulako” terletak di Desa Bulili, kurang lebih 50 km dari Ibu-
kota Kecamatan Lore Utara, Kabupaten Poso. Sedangkan Kecamatan
Lore Utara (dahulu disebut Landachap Napu dan Besoa), membujur dari
utara ke selatan dengan Ibukotanya Wuasa. Berada pada ketinggian kl.
1.200 meter di atas permukaan air laut dengan suhu rata-rata berkisar
antara 18-30 derajat C. Daerah tersebut dihuni oleh suku asli yaitu Suku
Napu, Bada, Besoa dan Sedoa.

Sedangkan Patung Loga atau “Patung Lembah Bada” terdapat di lembah
Bada dengan letak agak miring dan terletak di padang perbukitan yang
tinggi. Bentuknya sejenis dengan Patung “Tadulako”.

Apabila kita berada di Kabupaten Poso, perjalanan menuju Ibukota
Kecamatan Lore Utara harus melalui Kota Palu, mengingat hingga saat ini
transportasi langsung dari Kecamatan Lore Utara ke Ibukota Kabupaten
Poso belum ada. Sarana jalan antara Kota Palu dengan Kota Lore Utara
(Wuasa) berjarak kl. 92 km, sebagian besar merupakan jalan perusahaan.

Deskripsi Arca (Patung)

Patung “Tadulako” berbentuk Arca Menbhir, terdiri atas kepala dan badan,
leher tidak berwujud atau tidak tampak. Kepala berbentuk bulat atau
lonjong, mata bulat, hidung pesek dan besar. Tangan dibuat relief, kelamin

74 Pustaka Wisata Budaya



digambarkan dengan jelas hingga dapat dengan mudah membedakan antra
arca pria dan wanita. Jenis Patung “Tadulako” laki-laki, tinggi 4,100 me-
ter dan di sampingva t:rdapat patung perempuan dengan ketinggian 1,8
meter. Masing-masing patung terbuat dari batu tunggal.

" Sedangkan Patung Loga atau “Patung Lembah Bada”, menurut bahasa
Bada, kata Loga mempunyai arti meninjau, hati terbuka/kesempatan
terluang. Patung ini berjenis kelamin wanita. Sekarang posisinya berdiri
agak miring dan tak jauh dari tempat tersebut terdapat patung pria. Me-
nurut cerita masyarakat setempat, patung pria tersebut suaminya. Patung
Loga seolah-olah menoleh terharu melihat suaminya dibunuh sesuai ama-
nat Dewa Amunu karena berbuat zinah. Secara filosofis cerita tersebut
bermuatan moral agar orang-orang yang bezinah cukup luang waktunya
untuk memikirkan akibat-akibat dan perzinahan yang dilakukannya.

Upaya Pelestarian dan Pemanfaatan

Tinggalan megalitik di Kecamatan Lore, Kabupaten Poso Sulawesi
Tengah termasuk benda cagar budaya (BCB) yang dilindungi dan diles-
tarikan oleh pemerintah yang di atur dalam Undang-undang Nomor 5
tahun 1992 tentang Benda Cagar Budaya (BCB). Sedangkan upaya pe-
manfaatan, tinggalan prasejarah tersebut telah diinventarisir oleh Dinas
Pariwisata Propinsi Sulawesi Tengah. Megalitik Patung “Tadulako” dan
Patung Loga termasuk dalam salah satu obyek wisata budaya dari 58
obyek wisata budaya yang ada di Propinsi tersebut. (YSBR).

Khasanah Budaya Nusantara IX 75



PRASASTI “TAPAK KAKI“ BUDDHA DI PULAU
KARIMUN BESAR, RIAU

Trallala
1kl
e

Prasasti berisi tiga baris dalam huruf Nagari yang dibaca oleh Brandes berbeda
dengan bacaan Caldwell

VII M. Kerajaan Sriwijaya (abad VII hingga XI M) di Sumatera

merupakan pemerintahan yang menganut agama Buddha. Indi-
kasi ini diperkuat oleh berita perjalanan musafir Cina bernama I-Tsing
(692 M) yang menerangkan bahwa dikerajaan Sriwijaya ada seribu pen-
deta Buddha sedang belajar (lihat A Record of the Buddhist Religion,
1896, Oxford: Clarendon Press). Pada abad XI suatu naskah Tibet menya-
takan bahwa seorang pendeta sekte Dipangkara bemama Atisa belajar di
Sriwijaya antara tahun 1011 dan 1023 M (lihat Coedes: The Indiani-zed
States of Southeast Asia. 1968: 144, Canberra: Australian Natioal
University Press).

3 GAMA Buddha sudah masuk ke wilayah Sumatera pada abad

Ada tinggalan candi yang bersifat Buddhis, yakni Candi Muara Takus di
Riau daratan, diduga dari abad X-XII M. Demikian pula candi-candi di
Muara Jambi, Propinsi Jambi bersifat Buddhis, sezaman dengan Candi
Muara Takus. Indikasi kebuddhdan ini tampak pada teks prasasti pendek

Khasanah Budaya Nusantara IX 77



pada lempeng emas yang menyebut nama-nama Buddhis dari Wajradha-
tumandala (yang ditemukan pada peripih Candi Gumpung di Muara
Jambi) serta stupa-stupa yang frakmentaris (lihat juga Soekmono: Candi
Gumpung of Muara Jambi”, dalam Buletin of the National Research
Centre of Archaeology of Indonesia, No. 17 Jakarta, 1987).

Di pantai barat Tapanuli (Sumatera Utara) pemah ditemukan patung
perunggu Lokanatha, nama lain dari Budha Lokeswara, berangka tahun
1024 M. Dalam kaitan kegiatan agama Budha, pada abad XI M Sriwijaya
mengirim utusan ke Cina sambil memberi sumbangan untuk pembangunan
sebuah kuil Buddha di Kanton (lihat Y.S. Tan : The Srivijan Inscriptyon
of Canton (A.D. 1079), dalam Journal of Southeast Asian History, 1965,
Singapore). Pada abad XIV M Raja Adityawarman (1343 - 1375 M)
melanjutkan tradisi agama Buddha dalam pemerintahannya di Sumatera
Barat.

Sebaliknya di wilayah Kepulauan Riau, tepatnya di Pulau Karimun Besar,
Kabupaten Bengkalis, justru terdapat sebuah prasasti pendek dari periode
yang sedikit lebih tua, mungkin abad VIII M yang isinya menuju tapak
kaki Buddha Gautama. Keberadaan prasasti ini merupakan bagian dari
perjalanan pengaruh Buddha dari India ke arah tenggara (lihat Machi
Suhadi : “Mantra Buddha di Negara Asean”, dalam Pertemuan Iimiah
Arkeologi V, 1989: 103-132).

Prasasti Buddha Gautama

Lokasi prasasti ada di Pasir Panjang, bagian barat laut Pulau Karimun
Besar, Pulau Karimun Besar berukuran panjang 20 km dan lebar 5 km,
terietak sekitar 50 km di sebelah barat daya Singapura atau hanya 9 km
dari pantai Johor. Prasasti ini dipahatkan pada lereng bukit batu granit
yang sejak 10 tahun silam ditambang batunya sechingga kondisi situs
prasasti ada dalam bahaya. Menurut Brandes, aksara yang dipakai ialah
Nagari; aksara ini hingga sekarang masih dipakai di India sebagai aksara
resmi. Prasasti yang terdiri atas tiga baris ini dibaca Brandes sebagai
berikut :

mahayanika

golayantriasri

gautamasripada(h)

78 Pustaka Wisata Budaya



Terjemahan bahasa Belanda: “De luisterrijke voeten van den luisterrijken
Gautama den Mahayanist, die in het bezit was van een armillarium”

Terjemahan dalam bahasa Inggris : “The illustrious feet of the illustrious
Gautama, the mahayanist, who possessed an armillary sphere”

Terjemahan bahasa Indonesia : “Paduka (kaki) Yang Mulia pemeluk
agama Buddha Mahayana, pemilik sebuah alat perbintangan”.

Identifikasi Gautama

Brandes mengidentifikasi nama Gautama ini sebagai pengikut agama
Buddha, mungkin pendeta Mahayana (lihat Notulen 1887: 151). Identi-
fikasi historis ini ditinjau dari riwayat keberadaan Buddha sebagaimana
dituturkan oleh musafir I-Tsing bahwa ada seribu pendeta Buddha di
ibukota Sriwijaya yang diduga berpusat di Palembang.

Brandes menyadari kelemahan terjemahannya dan mencoba memperbaiki-
nya dalam Notulen 1887 dan di ulang lagi dalam kitabnya yang terbit
dalam tahun 1932 yang intinya menyatakan bahwa Gautama adalah se-
orang astronom dari pulau Karimun. Kemudian H. Kem berpendapat
bahwa teks prasasti mengacu kepada Gautama Buddha, pendiri agama
Buddha (Notulen 1888: 1555). John Norman Miksic, arkeolog muda dari
Amerika berpendapat bahwa Gautama yang dimaksud adalah pemimpin
“orang laut” dari zaman Sriwijaya yang berperan mengatur hubungan
dagang dengan negeri-negeri di jazirah Malaka saat itu dan sekaligus
mengatur para pembajak yang berkuasa di lautan (lihat Miksic: Archaeo-
logical research on the Forbidden Hill Singapore; Excavations at Fort
Cunning, 1984, Singapore: National Museum of Singapore).

Alih Aksara Baru dan Terjemahannya

Setelah Ian Caldwell pada 1990 mengunjungi lokasi prasasti dan me-
nyimak lebih teliti bentuk aksara Nagan tersebut ia mengajukan hasil
transkripsi berbeda untuk teks baris ke-dua; bacaan selengkapnya sebagai
berikut :

mahayanika

golapanditasari

gautama sripada

Khasanah Budaya Nusantara IX 79



Setelah melakukan konsultasi dengan pakar epigrafi Prof.Dr.de Casparis,
ia menyimpulkan bahwa sebutan golapandita sama artinya dengan
gaudapandita, artinya: pendeta dari Bengal, Karena itu ia memberikan
terjemahan scbagai berikut :

The holy footprints of

The Venerable Gautama (Buddha)
(Are revered by)

The pundit from Bengal,
TheMahayanist”.

Terjemahannya: Maha suci tampak kaki Yang Mulia Buddha Gautama,
yang dihormati oleh pendeta dari Bengal, pemeluk Buddha Mahayana.
Pada intinya Ian Caldwell menganggap Gautama ini adalah sang Buddha
sendiri bukan nama lain sebagai ahli asronomi. Masalah kuncinya adalah
bacaan golayantritasri yang salah dari Brades, seharusnya dibaca
golapanditasri, dan artinya berubah pula, tidak ada hubungannya dengan
astronomi (lihat BKI 150, afl.3.1994:475).

Sejak tujuh tahun silam, situs prasasti dilindungi kotak beton, sehingga
terbebas dari reruntuhan batu granit yang sedang ditambang. Usaha peng-
amanan oleh perusahaan tersebut patut dipuji sehingga kelestarian prasasti
ini dapat terwujud dan generasi muda nanti dapat mengkaji sendiri sejarah
bangsanya.

80 Pustaka Wisata Budaya



SITUS GOJENG DISINJAI SULAWESI SELATAN

itus Gojeng terletak di Desa Biringere Kecamatan Sinjai Utara,

Kabupaten Sinjai Utara, Kabupaten Sinjai, Provinsi Sulawesi

Selata:. Lokasinya 85 m di atas permukaan laut dan berada di-
dekat pantai, sekitar 2000 m dari laut. Untuk naik turun ke bukit ada
tangga batu yang disusun dibagian tepi dan diatur agak melingkar. Dari
puncak Gojeng ini kota Sinjai dan laut di sebelah timumya serta panorama
disekitarnya tampak indah dan sangat ielas

Lubany, - «bang pada batu, bekas makam prasejarah di Situs Gojeng

Nama Gojeng berasal dari nama dojeng, yaitu kain tcmpat tidur bayi
berupa ayunan yang ujungnya diikatkan pada dua pohon. Sebutan ini
kemudian digunakan untuk menamai situs kubur tersebut sebagai Dojeng.
Ucapan ini lalu berubah menjadi Gojeng. Situs bukit/batu ini oleh orang
Belanda disebut God Hard dan oleh rakyat juga diberi nama batu Pake,
masudnya bekas tempat penguburan yang bentuknya seperti batu kursi.
Istilah Batu Pake juga digunakan untuk menyebut nama kerajaan yang
pernah ada disana.

Wilayah Sulawcsi Sclatan sangat kaya tinggalan purbakala dan sejarah,
ada tinggalan masa prasejarah, klasik, Islam hingga tinggalan masa kolo-
nial. Dari masa prasejarah hanya satu hal belum ditemukan, yaitu rangka
manusia purba. Kehidupan masa prasejarah ditandai dengan tinggalan

Khasanah Budaya Musantara [X 81



alat-alat batu dan logam, sisa hunian berupa gua, sisa tradisi kubur, sisa
karya seni“berupa lukisan dan goresan pada gua, dan tradisi mengumpul-
kan makanan. Dalam penelitian tahun 1977 yang dilakukan oleh peneliti
dari LPPN Cabang Ujung Pandang dan peneliti dari P4N Jakarta, di
Gojeng ditemukan sebuah kapak batu segi-empat yang halus dari zaman
Neolitik. Pada zaman Neolitik ini masyarakat hidup dari mengumpulkan
makanan, berburu, berladang dan bersawah dengan alat sederhana.

Data Situs

Luas tanah situs Gojeng 5.100 m persegi dan setengahnya berupa bukit
batu yang dipahat menjadi sembilan makam tidak bertutup. Mungkin
dahulu ada tutupnya seperti bentuk waruga di Minahasa, tetapi semua
tutup kemudian rusak dan hilang karena jenis bahannya kurang kuat.

Di dataran bukit kapur ini dipahat sembilan makam berbentuk segi-empat
yang dipahat lurus dari atas ke bawah. Ukuran dinding makam rata-rata
tinggi 50 cm, lebar 50 cm dan panjang 200 cm. Luas makam tidak sama.
Tipe I berukuran 323 cm x 85 cm; tipe II 193 cm x 46 cm; tipe 111 56 cm
x 50 cm. Dinding makam ini polos arah hadapnya timur-barat dan utara-
selatan. Hasil identifikasi yang dilakukan oleh Tim Peneliti tahun 1977
menyatakan bahwa makam no. | dari Baso Batu Pake, makam no. 2 dari
Besse Lamalliang Langi, dan makam lainnya tidak diketahui asalnya
(lihat Naskah Studi Kelayakan Makam Raja-Raja Batu Pake, Sinjai,
Sulawesi Selatan. Ujung Pandang : Proyek P3PS, 1980: 56 - 57).

Temuan Arkeologis

Selain adanya sembilan makam dari tradisi prasejarah tersebut pada 1977
di situs Gojeng ditemukan sebuah kapak batu persegi halus, fragmen tem-
bikar hias dengan motif sirip ikan dan fragmen keramik Cina abad XIV -
XVI M. Data rinci mengenai temuan artefak-artefak terscbut belum kami
peroleh.

Riwayat Gojeng dan Batu Pake

Sesudah zaman prasejarah wilayah Gojeng menjadi pusat kerajaan yang
sezaman dengan kerajaan Singasari di Jawa Timur. Menurut lontarak

82 Pustaka Wisata Budaya



Bugis, raja pertama Batu Pake bemama La Tenri Lallo Manurungnge ri
Wewolonrong dan isterinya bernama Datue ri Lin. Raja Batu Pake ini
berasal dari negeri Tomanurung (anonim). Puteranya bemama Raja Baso
Batu Pake, beristerikan Lamalliang Langi dan menggantikan orang tuanya
menjadi raja di Batu Pake. Raja juga ini melantik raja dari Bulo Bulo. I
yang bemama Barubutanae I Pattimang Daeng Tapajang (abad XIV
M). Raja Batu Pake I dan Il dimakamkan di Gojeng yang dikeramatkan
karena setiap panen tahunan padinya dibawa ke Batu Pake untuk di-
upacarai sebelum dimakan oleh rakyat.

Papan nama Situs Gojeng. Situs ini ada di dataran paling atas

Islam dan Belanda masuk Sinjai

Alkisah tiga mubalig Islam dari Minangkabau datang di Sulawesi Selatan,
mercka adalah Datuk Ribandang, Datuk Tiro dan Datuk Patimang.
Mereka ingin mengislamkan Tallo dan Goa, tetapi kedua kerajaan itu me-
nolaknya. Akhimya mereka pergi ke utara dengan perahu hingga sampai di
Luwu yang diperintah olech raja Andi Pattiware Petta Patimang (raja

Khasanah Budaya Nusantara IX 83



Luwu ke-15). Raja Luwu mau menerima agama Islah dan tinggalah Datuk
Patimang untuk menyebarkan agama Islam. Dua mubalig lainnya kembali
ke Goa dan temyata raja Goa juga mau menerima ajaran Islam. Agaknya
raja Goa mengikuti jejak raja Luwu; di sini tinggalah Datuk Ribandang.
Datuk Tiro terus menuju ke selatan dan menetap di Tiro, wilayah Bulu-
kumba Timur untuk mengislamkan masyarakat Sinjai, Bantaeng dan
Bulukumba sendiri. Tersebutlah bahwa Islam masuk ke Sinjai (wilayah
Bulo-Bulo) tahun 1607 M dan raja yang memerintah di sana adalah Bulo-
Bulo IX. Sangat kebetulan bahwa di Bulo-Bulo ada upacara-upacara adat
yang sejalan dengan ukhuwah Islam, sehingga masuknya Islam sangat
damai dan tenang.

Pada 1823 Belanda menyerang Bulo-Bulo saat diperintah oleh seorang
ratu bemama I Cella dan kemenakannya bemama Lainro Daeng Mattiro.
Belanda gagal merebut Bulo-Bulo. Pada 1859 tentara Belanda yang di-
pimpin oleh Letnan Jenderal Van Switten menyerbu Bulo-Bulo lagi yang
saat itu diperintah oleh Raja Sumailla Daeng Malengu. Karena besamya

Lumpang batu di Situs Gojeng

84 Pustaka Wisata Budaya



pasukan Belanda, maka kerajaan Bulo-Bulo jatuh dan daerahnya dibagi
oleh Belanda menjadi Bulo-Bulo Barat dan Bulo-Bulo Timur dengan
maksud agar tidak ada persatuan di wilayah Sinjai.

Situs Gojeng memiliki riwayat yang panjang sejak zaman prasejarah hing-
ga masa perlawanan terhadap Belanda. Pemanfaatannya sebagai obyek
wisata mengandung nilai tambah yang tinggi dan perlu dijaga kelestarian-
nya secara bersama oleh Pemerintah dan masyarakat.

Khasanah Budaya Nusantara IX 85



PRABU SUTASOMA MENOLONG SERATUS RAJA

pemerintahan Raja Hayam Wuruk. Kemajuan itu meliputi ba-
nyak bidang kehidupan antara lain bidang pemerintahan, eko-
nomi, pertanahan, keamanan, hukum, wilayah kekuasaan dan sosial buda-

ya.

I : ERAJAAN Majapahit mencapai puncak kejayaannya pada masa

Di bidang sosial keagamaan terjadi kehidupan keagamaan yang rukun
antara pengatur agama Buddha dan Hindu. Maka banyak dibangun sara-
na peribadatan berupa candi. Agama Buddha yang berkembang pada masa
Raja Hayam Wuruk adalah agama Buddha Mahayana.

Karena kedua agama tersebut mendapat tempat penting, maka di bidang
negara pun berlaku hukum berdasarkan agama Buddha dan Hindu. Bidang
sastra juga mendapat tempat berkembang dengan baik, sehingga muncul
banyak karya sastra terkenal, misalnya kitab “Nagara Kertagama” yang
menceritakan keadaan Keraton Majapahit pada zaman Raja Hayam
Wauruk. Kitab itu sebagian besar mengisahkan perjalanan raja ke Luma-
Jang, Balambangan dan ketika kembali singgah di Tumapel atau Singasari.
Di samping itu “Nagara Kertagama”, menguraikan pula riwayat kerajaan
di Jawa Timur secara selintas, juga antara lain tata cara selamatan, upa-
cara, tata negara dan sebagainya.

Pujangga istana pada zaman dulu menciptakan karyanya lebih banyak
diabadikan untuk kepentingan penguasa atau istana dan agama daripada
kepentingan pribadi. Bahan ada tulisan yang berdasarkan inspirasi yang
ditemui oleh pujangga dari lingkungannya, istana atau keraton, kehidupan
alam dan masyarakat sekitarnya, tetapi banyak pula berdasarkan pola dan
bahan tulisan para pujangga yang mendahuluinya.

Dalam tulisan ini akan diberikan contoh secara khusus penulisan karya
sastra lama berdasar pola dan bahan yang telah ada sebelumnya, yaitu
kitab “Sutasoma”. Kitab “Sutasoma mencerminkan kerukunan agama
Buddha dan Hindu waktu itu. Tampak pada isinya yang merupakan pola
ceritera yang terdapat dalam agama Buddha dan cerita yang terkenal ter-
dapat dalam agama Hindu, terutama Mahabrata, Ramayauna dan kitab-
kitab yang ada scbelumnya.

Khasanah Budaya Nusantara IX 87



Dikisahkan, seteidh dewasa Raden Sutasoma sangat patuh beribadah
agama Buddha (Buddha Mahayana). Karena prabu Maharatu sudah me-
rasa tua, maka bermaksud menikahkan Raden Sutasoma dan mengangkat-
nya menjadi raja kerajaan Hastini, namun Raden Sutasoma menolak ke-
hendak ayahandanya.

Pada suatu malam Raden Sutasoma melepaskan diri dari istana. Pintu-
pintu istana berlapis-lapis yang terkunci semuanya terbuka ketika Raden
Sutasoma lewat. Setelah hilangnya Raden Sutasoma diketahui, gemparlah
keadaan dalam istana Hastina. Sang Raja dan seluruh keluarga sedih
sekalr.

Sementara itu Raden Sutasoma langsung masuk ke tengah hutan dan
menuju suatu candi untuk bersamadi. Batari Widyutkarali mendatangi
Raden Sutasoma yang sedang bersamadi dan memberi tahu bahwa maksud
tafakurnya dapat diterima oleh dewata. Kemudian Raden Sutasoma
melanjutkan perjalanan naik ke Gunung Himalaya, disertai oleh beberapa
orang pandita sehingga sampai pada suatu pertapaan, Raden Sutasoma
diberitahu riwayat pertapaan itu dan adanya scorang raja penjelmaan
raksasa bernama Prabu Purusada atau Kalmasapada. Raja penjelmaan
raksasa itu pemakan manusia.

Cerita “Prabu Purusada pemakan manusia” ini mencontoh alur ceritera
Batara Kala suka makan manusia. Pada suatu hari daging persediaan
santap Prabu Purusada hilang dicuri oleh anjing. Juru masak kebingungan
mencari penggantinya dan takut dihukum. Kemudian juru masak mengiris
daging mayat yang masih segar dan dimasaknya (dalam ceritera Batara
Kala, tangan juru masak teriris sehingga darah mengucur ke dalam kuali
tempat masak). Prabu Purusada menanyakan kepada juru masak mengenai
daging yang baru saja disantap. Juru masak diancam akan dibunuh apa-
bila tidak berterus terang. Dengan hati yang penuh tanda tanya juru masak
menjelaskan bahwa masakan itu adalah masakan daging manusia. Sang
Prabu ketagihan masakan daging manusia, sehingga minta disediakan ma-
sakan semacam itu setiap hari. Akhimya manusia di negeri hampir habis
karena dimakan oleh rajanya dan banyak yang mengungsi ke negeri lain.

Suatu ketika Prabu Purusada menderita sakit kaki dan tidak dapat di-
sembuhkan. Menghadapi penyakitnya itu Prabu Purusada mempunyai

88 Pustaka Wisata Budaya



nazar, apabila penyakitnya dapat sembuh ia akan menghaturkan makan
kepada Batara Kala berupa 100 orang raja.

Oleh para pandita, Raden Sutasoma diminta membinasakan Raja Puru-
sada, namun tidak bersedia. Dewi prisiwi muncul dari dasar bumi dan me-
minta Raden Sutasoma agar bersedia membunuh Prabu Purusada. Raden
Sutasoma tetap bersikukuh tidak mau melaksanakan permintaan itu dan
berniat terus melanjutkan tapanya. Dalam perjalanan Raden Sutasoma
bertemu raksasa berkepala gajah dan pemakan manusia. Terjadilah perang
tanding dan raksasa tertindih oleh badan Raden Sutasoma, hingga merasa
bagaikan tertindih oleh gunung. Raksasa menyerah dan bersedia menjadi
murid Raden Sutasoma. Raksasa diberi pelajaran agama Buddha dan tidak
boleh membunuh makhluk hidup. Selanjutnya Raden Sutasoma bertemu
naga. Terjadilah perang tanding pula dan akhirmya seperti juga raksasa,
naga menjadi muridnya.

Sampai suatu daerah, Raden Sutasoma bertemu singa betina yang ke-
laparan dan memangsa anaknya. Sang Raden melarang maksud singa
betina itu. Singa betina menjawab bahwa sudah amat terpaksa karena
kelaparan sudah tiga hari tidak mendapat mangsa. Jawab Raden Soma;
“Kasihan anakmu. Saya bersedia engkau mangsa!” Singa betina mengaum
dan menubruk sang Raden. Darah Sang Raden dihisap dan singa betina
merasakan nikmatnya darah. Setelah itu singa betina ingat bahwa per-
buatannya adalah jahat. Ia menyesal dan hanya berusaha untuk mencari
kematian. Ketika itu Batara Indra datang menghidupkan Raden Sutasoma.
Raden Sutasoma menyatakan lebih enak dalam kematian, namun Batara
Indra menerangkan bahwa niat Raden Sutasoma menolong anak singa
akan sia-sia sebab akan mati pula berhubung tidak ada yang mengurus.

Kemudian Raden Sutasoma melanjutkan perjalanan menuju suatu gua
untuk bertapa (alur ceritera mencontoh Kitab Arjuna - Wiwaha - Arjuna
bertapa digoda oleh para bidadari). Dalam pertapaan Raden Sutasoma
digoda, tatapi tidak terpengaruh. Batara Indra turun ke arcapada berupa
putri cantik dan menggoda Raden Sutasoma yang tetap tak tcrpengaruh.
Selanjutnya Raden Sutasoma berganti wajah sebagai Buddha Wairocana
dan sangat disanjung oleh para dewa. Selesai penghormatan itu Sang
Radcen seperti wajahnya semula dan kembali ke Istana.

Khasanah Budaya Nusantara IX 29



Pada waktu itu saudara sepupu Raden Sutasoma yang bernama Dasabah
berperang men_had 'pi bala tentara raksasa Prabu Purusada. Bala tentara
raksasa kalah dan melarikan diri menemui Raden Sutasoma. Prabu
Dasabahu mengejar bala tentara raksasa dan bertemu saudara sepupunya,
Raden Sutasoma. Kemudian Raden Sutasoma diajak oleh Prabu Dasabahu
ke negerinya dan diambil sebagai iparnya. Setelah itu Raden Sutasoma
kembali ke negeri Hastina bersama isteri bahkan sudah berputra. Akhirnya
Raden Sutasoma diangkat menjadi Raja Hastina bergelar Prabu Sutasoma.

Pada waktu itu Prabu Purusada dalam mencari 100 orang raja telah
mendapatkan 99 orang raja dan telah dimasukkan penjara untuk meleng-
kapi 100 orang raja, Prabu Purusada menyerang Negeri Ngalingka mati di
medan perang. Prabu Purusada mengalihkan perhatian kepada raja negeri
Widarba (alur ceritera mencontoh Kitab Ramayana, yaitu waktu Dasa-
muka berwajah pendeta untuk melarikan Dewi Sita). Untuk melaksanakan
maksudnya, Prabu Purusada melakukan tipu muslihat sebagai pengemis.
Raja Widarka dapat diringkus. Setelah lengkap 100 orang raja diserahkan
kepada Batara Kala oleh Prabu Purusada.

Batara Kala tidak bersedia menyantap raja-raja itu karena dirasa kurang
nikmat apabila, tidak dilengkapi dengan Raja Hastina. Terjadilah perang
antara bala tentara Parabu Purusada melawan bala tentara Hastina. Kem-
udian Prabu Purusada perang tanding melawan Prabu Sutasoma. Akhir-
nya Prabu Sutasoma dapat ditangkap dan diserahkan kepada Batara Kala.

Sampai di hadapan Batara Kala, Prabu Sutasoma bersedia disantap
dengan syarat 100 orang raja lainnya harus dibebaskan. Mendengar per-
mintaan Prabu Sutasoma demikian itu Batara Kala dapat mengabulkanya.
Menyaksikan peristiwa itu dan keluhuran budi Prabu Sutasoma, maka hati
Prabu Purusada merasa “trenyuh” (iba). Ia bertobat dan akan berhenti dari
kebiasaan makan daging manusia. (Akhir cerita dari perbuatan jahat men-
jadi perbuatan baik ini mencontoh ceritera 1001 malam). Akhirnya 100
orang raja dibebaskan dan Prabu Sutasoma tidak jadi disantap oleh Batara
Kala karena budi luhur dan kebaikan perlu menjadi contoh manusia di
arcapada.

90 Pustaka Wisata Budaya



PERJANJIAN SUNDA DENGAN PORTUGIS 1552

Kota Jakarta tumbuh dari tempat bernama Calapa yang berubah

menjadi Sunda Kalapa, awalnya berupa kota pelabuhan. Ada-
pun nama Jakarta berasal dari nama Pangeran Jayakarta Wijayakrama
Putera Tubagus Angke yang pada 1598 menjadi pemimpin tentara Islam
di wilayah Sunda Kalapa. Dari nama Jayakarta berubah menjadi Jakarta.
Tubagus Angke sendiri oleh orang Belanda dijuluki sebagai Raja Jaketra
(lihat Fruin Mees; Geschiedenis van Java, II: 58; Tjandrasasmita 1971:
2-3).

H ari jadi kota Jakarta ditetapkan 22 Juni dan terhitung sejak 1527.

Di Jawa Barat semula ada Kerajaan Pajajaran yang berpusat di Pakuan
dan menguasai dua pclabuhan, yaitu Banten dan Kalapa serta kerajaan
kecil Kerajaan Banten yang berpusat di Banten Girang (lihat Guillot
1992:33). Mcnurut Guillot ada dua nama Sunda Kalapa, satu di Banten
(di dekat kota Serang) dan satu lainnya di Teluk Jakarta. Menurut
Djandiningrat dan Djajandiningrat, hanya ada satu nama Sunda Kalapa,
yaitu yang di Teluk Jakarta dan sekarang menjadi Jakarta.

Pada 1525 Cirebon dan Banten jatuh ke tangan Sunan Gunung Jati yang
dibantu olch Hasanudin, puteranya (Guillot 1992:34). Pada 1527 Sunda
Kalapa dapat direbut oleh Faletehan alias Fatahillah, (lihat Guillot
1992:3), orang kepercayaan Kerajaan Demak yang akhirnya menjadi
menantu Gunung Jati. Mengenai tokoh Faletehan juga disebut dalam kitab
Caruban Nagari dari Cirebon dan menjadi rujukan dalam Ensiklopedi
Islam, 1994. Sejak Sunda Kalapa direbut oleh Faletehan kota pelabuhan
ini menjadi cikalbakal kota Jakarta dan 22 Juni 1527 dijadikan hari jadi-
nya.

Perjanjian dengan Portugis:

Lima tahun scbelum jatuh ke tangan Faletehan, Sunda Kalapa itu masih
dikuasai Kerajaan Sunda yang beragama Hindu. Portugis yang berdagang
rempah-rcmpah memcrlukan benteng untuk mengamankan dagangan
beserta orang-orangnya. Pcnguasa kota Malaka, vyaitu Jorge de

Khasanah Budaya Nusantara IX 9]



Alboquerque mengirim utusan yang dipimpin oleh Henrique Leme untuk
menemui :3ja Sunda. Karena Sunda takut terhadap penguasa Islam yang
mulai berkuasa di wilayah sebelah timur, maka permintaan Portugis
disetujui, dengan maksud agar Portugis membantu Kerajaan Sunda bila
pelabuhan Sunda Kalapa diserang oleh tentara Islam. Lebih dari itu,
pihak Sunda akan memberikan 1000 karung merica setiap tahun kepada
Portugis.

Isi Surat Perjanjian:

Surat Perjanjian ini ditulis dengan bahasa Portugis, bertanggal 21 Agustus
1522, terdiri atas 48 baris, di bawahnya ada 22 tanda tangan, sekarang
disimpan di gedung Arsip Nasional Portugis di Lisabon. Teks perjanjian
ini juga dikutip dan dimuat dalam kitab Dehaan: Oud Batavia, edisi ke 2,
jilid I1, lampiran J1 dan J1a s -Gravenhage, 1928. Selain De Haan, juga C.
Guillot telah membahas surat perjanjian ini dalam penerbitan Aspek-
Aspek Arkeologi Indonesia, no. 13, 1992, dan karangan Guillot ini men-
jadi acuan dalam tulisan ini.

Teks dokumen ini sangat panjang, menurut kronik Joao de Barros dan
Diogo do Couto, isi singkatnya demikian.

Tempat/tanggal perjanjian: pelabuhan Sunda Kalapa, 22-8-1922; Wakil
Sunda: menteri utama Padam Tumu, sang Adipati dan Bemgar serta
Pabiyan;

Wakil Portugis: Henrique Leme

Isi perjanjian: Raja Sunda (el rey de Sumda) memberikan hak kepada
Portugis untuk membangun benteng di negeri Sunda; raja Sunda mem-
berikan 160 bahar (sekitar 1000) karung merica tiap-tiap tahun kepada
Portugis sejak dimulainya pembangunan benteng.

Catatan perjanjian itu menjelaskan bahwa lokasi benteng berada di tepi
sebuah muara sungai bernama Calapa; sebagai tanda lokasi benteng
maka didirikan lebih dahulu sebuah tugu (padrao) dari bahan batu
dengan lambang kebesaran raja Portugis.

92 Pustaka Wisata Budaya



Kegiatan Portugis:

Karena perjanjian itu penting maka Jorge de Albuquerque mengirim surat
kepada raja Portugis untuk memohon persetujuan Raja Joas III menjumpai
dan mempercayakan pelaksanaannya kepada Fransisco de Sa; yang ber-
sangkutan segera berangkat ke Banten melalui Goa dan Malaka dengan
armada kapal yang dipimpin oleh Vasco de Gama. Setelah tiba di Malaka,
armada Portugis sedang menyiapkan operasi militer melawan Bintan di
bawah pimpinan Pero Mascarenhas lalu armada Fransisco de Sa ber-
gabung dengannya. Setelah operasi ini selesai barulah Fransisco de Sa
menuju Sunda tetapi terserang badai. Banyak kapal tenggelam dan salah
satu kapten kapal bemama Duarte Coelho berhasil tiba di Calapa, tetapi
tentaranya diserang oleh tentara Islam yang ada di pelabuhan (lihat Guillot
1992:2-3). Kedatangan Duarte Coelho di Kalapa diduga pada 1527, saat
Banten dan Sunda Kalapa sudah jatuh ke tangan Faletehan.

Lokasi benteng dan Utusan Portugis:

Menurut C. Guillot lokasi benteng Portugis bukan di Kalapa Jakarta
melainkan di Kalapa wilayah Banten yang berada di muara sungai
Cisadane. Bagi pihak raja Sunda, maksud pendirian benteng itu untuk
mencegah pengaruh kekuasaan pedagang Islam dari arah timur. Jadi
padrao itu juga harus berada di muara Cisadane karena wilayah Kalapa
(Jakarta) sudah dikuasai oleh tentara Islam.

Kerajaan Pajajaran saat itu sedang lemah. Keadaan ini dimanfaatkan oleh
Kerajaan Banten untuk melepaskan diri. Belum sempat Kerajaan Banten
mempersiapkan diri dan benteng Portugis itupun belum didirikan. Sunan
Gunung Jati beserta menantunya datang ke Banten dan berhasil menguasai
Banten. Ketika utusan Portugis bemama Duarte Coelho tiba di Banten
1526 atau Januari 1527, wilayah itu sudah dikuasai oleh tentara Islam.
Demikian juga ketika utusan Pertugis lainnya bemama Fransisco de Sa
tiba di Banten pada Juli 1527, raja Banten yang berkuasa adalah ipar raja
Demak. Para penguasa Banten menolak mendirikan benteng Portugis
hingga timbul perang di darat yang dimenangkan oleh tentara Banten.
Fransisco de Sa dan tentaranya pergi ke timur untuk mencari lokasi
benteng, lalu mendirikan sebuah tugu (padrao). la kembali ke Banten

Khasanah Budaya Nusantara IX 93



untuk menemui Syahbandar yang lima tahun sebelumnya membuat per-
janjian dengan Henrique Leme, tetapi keadaan pelabuhan masih kacau.
Kemudian Fransisco de Sa mendirikan sebuah padrao lagi di sebelah
barat-daya Banten lalu kembali ke Malaka dan tiba di sana 7 September
1527 (lihat Guillet Z992: 34-35).

Adanya surat perjanjian antara Sunda Kerajaan dengan Portugis pada
‘1522, isinya merugikan pihak Sunda karena ada kesanggupan untuk me-
nyerahkan 1000 karung merica tiap tahun kepada Portugis, merupakan ke-
munduran diplomasi. Dapat diduga bahwa kerajaan Banten yang mele-
paskan diri dari kekuasaan Kerajaan Pajajaran pada sekitar 1520 dipimpin
oleh sekelompok pribadi yang kurang nasionalistis, sehingga mereka men-
jalin kerja sama dengan pihak Portugis. Apapun yang telah terjadi, sejarah
kebangsaan yang agak buram ini dapat kita lupakan, tetapi kita ambil hik-
mahnya agar peristiwa sejarah yang kelabu ini tidak terulang lagi.

94 Pustaka Wisata Budaya



GEDUNG SEKOLAH DEWI SARTIKA DI BANDUNG,
CAGAR BUDAYA

asa kebangkitan nasional di Propinsi Jawa Barat berlangsung
M sekitar tahun 1900-1942 dan zaman pendudukan Jepang tahun

1942-19945. Periode tersebut banyak meninggalkan bangunan
bersejarah sebagai perwujudan perjuangan masa lalu. Nilai-nilai kepahla-
wanan dan kejuangan para pahlawan terlihat adanya pergerakan dan
bangunan yang dipergunakan sebagai alatnya. Salah satu di antaranya
adalah Gedung Sekolah Dewi Sartika di Jalan Dewi Sartika, Kecamatan
Regol, Kodya Bandung. Gedung ini merupakan wujud perjuangan Raden
Dewi Sartika di bidang pendidikan dan kemajuan kaum wanita di Jawa
Barat khususnya, serta wanita pada umumnya. Menurut Undang-Undang
Benda Cagar Budaya Nomor 5 Tahun 1992, gedung tersebut termasuk
bangunan yang dilindungi dan dilestarikan oleh pemerintah.

Deskripsi Bangunan

Dasar bangunan Gedung Dewi Sartika berbentuk huruf “U”, bagian
tengahnya terdapat halaman yang disemen. Gedung tersebut terdiri atas
tiga ruangan (serambi), masing-masing mempunyai dua jendela, satu pintu
dan tiga lubang angin. Dinding bagian atas berbentuk persegi dan ber-
kerawang. Bagian ruangan depan terdapat selasar yang disangga tiang-
tiang polos, sedangkan atap bangunan terbuat dari genteng.

Latar Belakang Sejarah

Pada 1901 pemerintah Hindia Belanda menjalankan politik etis atau
Ethische Politic dengan maksud mewujudkan kondisi yang lebih cocok
dengan sistem liberal bidang ekonomi di Indonesia. Khusus untuk Pulau
Jawa telah dijalankan sejak 1870. Dampak politik tersebut di bidang pen-
didikan adalah adanya upaya pemeritah kolonial mendirikan sekolah bumi
putera. Sebelumnya, pada 1851 di Batavia telah didirikan sekolah-sekolah
bumi putera. Pendirian sckolah-sekolah tersebut menggugah putri seorang
Patih Bandung bernama Dewi Sartika, yang lahir pada 4 Desember 1884,

Khasanah Budaya Nusantara IX 95



untuk memperjuangkan nasib kaumnya, yakni dengan mendirikan sekolah
kewanitaan/sekolah istri. Selanjutnya gedung yang dipakai untuk mengajar
Dewi Sartika dinamakan Gedung Dewi Sartika.

Gedung sekolah Dewi Sartika didirikan pada 18 Januari 1904 oleh Dewi
Sartika dan disponsori oleh Bupati Martanegara. Pendirian Gedung ter-
sebut berlatarbelakang kepahitan yang dilihatnya atas nasib kaum perem-
puan di lingkungannya.

Dari segi silsilah, Dewi Sartika lahir dari golongan Menak atau priyayi.
Ayahnya, Raden Somanegara, Patih Bandung dan ibunya Raden Ayu Raja
Permas, puteri Bupati Bandung R.A.A. Wiranatakusumah IV, yang ter-
kenal dengan sebutan Dalem Bintang. Kakek Dewi Sartika seorang Jaksa
Kepala (hoofd jaksa) di Bandung.

Raden Somanegara berusaha melawan penjajah, namun langkahnya di-
ketahui oleh Belanda dan akhimya dibuang. Selanjutnya Dewi Sartika ikut
uaknya (kakak orangtuanya) yang berkedudukan sebagai Patih Aria di
Cicalengka. Karena dianggap sebagai putri pemberontak, uaknya memper-
lakukan Dewi Sartika sebagai orang biasa karena lebih condong kepada
atasannya (orang Belanda). Kondisi ini memperburuk kesehatan ibunya
yang selalu memikirkan kondisi suaminya di pengasingan, sementara
secara ekonomis tidak dapat mandiri. Melihat keadaan tersebut Dewi Sar-
tika tergugah memikirkan nasib perempuan.

Melihat ketidakberdayaan ibunya inilah semakin memperkuat keinginan
Dewi Sartika untuk melaksanakan niatnya. Fikirannya tentang kecakapan
minimum yang harus dimiliki oleh seseorang wanita tercermin pada sio-
gannya yang penuh arti: “Ari jadi awewe kudu segala bisa, ambeh bisa
hidup” (menjadi perempuan harus mempunyai banyak kecakapan agar
mampu hidup), dibuktikan kebenarannya dengan apa yang terjadi pada
ibunya.

Sekolah Keutamaan Istri

Tahun 1904 Dewi Sartika berhasil mendirikan Sekolah Istri dan pada
1910 berubah namanya menjadi “Sakola Kautamaan Istri” atau Sekolah
Keutamaan Istri dengan tujuan mendidik gadis-gadis mengenai ketram-
pilan keputrian agar menjadi istri utama.

96 Pustaka Wisata Budaya



Bangunan yang dipergunakan berupa satu ruangan di Kompleks Kabu-
paten Bandung berupa Paseban (tempat menghadap raja). Awalnya ter-
kumpul 60 siswa, lama kelamaan bertambah banyak sehingga Paseban
tidak lagi memenuhi daya tampung. Baru pada 1905 didirikan bangunan
tersendiri di luar Kompleks Kabupaten, yaitu di jalan Ciguriang (sekarang
jalan Keutamaan Istri/jalan Raden Dewi Sartika).

Gedung Sekolah Dewi Sartika setelah dipugar

Dalam usaha mewujudkan cita-citanya, peran suaminya, Kanduruan Agah
Suriawinata, seorang guru sangatlah besar. Selain itu bantuan juga datang
dari Penghulu Rusdi dan Asisten Tideman. Dalam waktu dua tahun setelah
bemama Sekolah Keutamaan Istri, siswanya meluas hingga Kabupaten
Garut, Ciamis, Pandeglang dan Serang. Sekolah ini tidak bisa disejajarkan
dengan HIS (Hollandsch Inlandsch School) karena tergolong sekolah
untuk anak-anak bangsawan atau anak-anak orang kaya. Sedangkan
Sekolah Keutamaan Istri sejak semula tidak hanya menerima siswa
golongan menak, tetapi juga rakyat biasa. Hal ini sejalan dengan pandang-
an hidup pendirinya yang demokratis dan berpandangan luas.

Khasanah Budaya Nusantara IX 97



Tepat 10 tahun peringatan sekolah tersebut, pemerintah Kolonial Belanda
menghadiahkan bintang jasa sebagai penghormatan kepada Dewi Sartika
atas jasa-jasanya terhadap masyarakat. Selanjutnya pada 1940 Pemerintah
Hindia Belanda menghadiahkan bintang emas.

Pada masa pendudukan fasisme Jepang, Dewi Sartika dicurigai NICA
schingga mengharuskan keluar dari kota Bandung dan menyingkir ke
Garut dan akhimya ke Cineam. Beliau wafat pada 11 September 1947.
Untuk mengenang jasa dan kepahlawanannya, pemerintah menganugerah-
kan gelar Pahlawan Nasional pada 1966.

Upaya Pelestarian

Gedung Sekolah Dewi Sartika telah diinventarisir sebagai benda/bangunan
benda cagar budaya yang dilindungi dan dilestarikan. Upaya pemugaran
telah dilakukan oleh Proyek Sasana Budaya Propinsi Jawa Barat tahun
anggaran 1979/80-1980/81.

98 Pustaka Wisata Budaya



MAKARA DARI JAMBI DAN JAWA TENGAH

: AKARA adalah binatang air dari mitologi Hindu (lihat B.
M Kempers 1959: 122), jadi tidak dikenal di dunia manusia. Wu-

jud luamya dapat berupa naga, buaya atau ikan raksasa yang
hanya ditampilkan bagian kepalanya saja dengan bagian mulut terbuka
lebar. Bagian badan dan ekornya disatukan dengan pipi tangga candi
dengan cara stilisasi sehingga tersamar. Wujud fisik makara yang mului-

nya selalu menganga, dapat ditafsirkan bahwa makara siap menelan siapa
saja yang mengganggunya.

Oleh arsitek bangunan Hindu, makara ditempatkan di pipi tangga sebelah
kanan dan kiri dengan tugas untuk menjaga keselamatan candi. Dibanding-
kan dengan peran arca dikpalaka yang juga bertugas menjaga bangunan
suci, makara lebih khusus menjaga bagian dalam, sedangkan dikpalaka
menjaga bagian luar. Hampir semua bangunan candi utama dihias dengan
pasangan arca makara, baik candi di Jawa maupun candi di luar Jawa.
Jika makara tidak ditemukan maka ada beberapa kemungkinan dapat ter-
jadi, yaitu makara belum dibuat, belum selesai, rusak dan hilang, atau
bangunan itu bukan candi utama (induk).

Khasanah Budaya Nusantara IX 99



Motif makara juga dipakai sebagai hiasan atau model arca pancuran. Di
Candi Borobudur ada sebuah makara pancuran setinggi 155 cm yang
terletak di lorong utama bangunan induk. Sesuai dengan fungsinya maka
di mulutnya ada lubang bulat dan besar sebagai corong untuk keluarnya
air saat hujan. Air hujan ini meresap melalui sela-sela batu, masuk ke
tubuh candi lalu mengalir ke lorong-lorong dan ke luar melalui makara
bangunan tersebut. Model makara pancuran banyak dijumpai pada
bangunan air di Jawa, misalnya pada Candi Jalatunda. Belanda, Kepung,
dan Candi Tikus, semua di Jawa Timur.

Makara dari Situs Solok Sipin

Kampung Solok Sipin terletak di Kotamadya Jambi, jauhnya sekitar satu
kilometer ke arah hulu dari Pasar Angsa Dua. Di kampung ini dahulu ada
sebuah bangunan candi, lengkap dengan sepasang makara yang indah.

Situs Candi Solok Sipin ini berada di bibir jurang di bawahnya mengalir
sungai Batanghari. Karena kondisi bangunannya (dari bahan bata) tidak
dapat diselamatkan, maka makara (dari bahan batu) yang masih utuh ini
diangkat dan dipindahkan ke Museum Nasional Jakarta pada 1937. Di
Museum Nasional, sepasang makara Jambi ini ditempatkan menghadap
ke arah yang berada di halaman tengah.

Usaha penyelamatan makara ini dapat berhasil berkat usaha yang gigih
dari F.M. Schnitger yang sejak 1935 telah menyelidiki semua tinggalan
kepurbakalaan di Pulau Sumatera (lihat bukunya “The Archeology of
Hindoo Sumatera” - 1937). Kondisi situs Solok Sipin pada tahun 1985
sudah hancur, hanya tampak sederet susunan bata yang terpendam bebe-
rapa sentimeter di bawah permukaan tanah.

Bentuk hiasan dan tulisan

Makara Solok Sipin ini tingginya 145 cm berwujud kepala naga dengan
ujung bibir kanan dan kiri seperti belalai melengkung diatasnya. Kepala-
nya ditutup mahkota berukir yang membentuk pola runcing. Mulutnya
terbuka di atas lidahnya berdiri satu raksasa berpakaian lengkap dengan
hiasan dada tiga susun, tangan sedang memegang sebuah gada di sisi
kanan dan membawa sebuah jerat di sisi kirinya. Gigi rahang tampak ber-

100 Pustaka Wisata Budaya



deret ke aias seperti mengapit raksasa kecil, ujung gigi ini berupa taring
seperti sepasang tanduk kerbau. Di dasar rahang tampak sepasang taring
kecil yang mencuat ke luar. Mata naga besar dan bulat yang diukir seperti
spiral. Di bawah mata ada pipi seperti pangkal tangan bergelang yang
ujung belakangnya mengembang seperti sayap burung. Semua bagian ke-
pala, baik sisi kanan-kiri maupun belakang, dihias dengan ukiran yang
menggambarkan rambut dan sisik.

Lain daripada makara umumnya di leher kirinya terpahat angka tahun
Jawa Kuna yang sangat aus, tetapi masih dapat dibaca, yaitu angka 986
(Saka). Jadi makara di solok Sipin (Jambi) ini dibuat pada 986 Saka atau
1064 M (abad ke-11 M). Hal ini sesuai dengan dugaan pakar arkeologi
bahwa candi-candi di wilayah Jambi didirikan antara abad X-XII M.

Makara Muara Jambi

Sekitar 30 km ke arah hilir dari kota Jambi, terbentang situs Muara Jambi
yang berada di kanan dan kiri sungai Batanghari. Di Muara Jambi ini ada
beberapa candi dari bata, satu di antaranya bernama Candi Gumpung. Di
kompleks Candi Gumpung ini ditemukan fragmen stupa arca prajnyapara-
mita (tanpa kepala), sebuah makara dan beberapa artefak lainnya. Maka-
ra Candi Gumpung dibuat dari bahan batu yang kurang keras sehingga
cepat menjadi aus.

Di Luar wilayah Jambi, khususnya di Provinsi Sumatera Utara, ada
sebuah candi bermama Si Pamutung, candi terbesar di kompleks Padang
Lawas, Sumatera Utara. Di antara puing-puing candi ini ditemukan se-
buah makara berbentuk kepala buaya. Hal ini pemah ditulis oleh Rumbi
Mulia dalam “Buletin of The Research Centre of Archeology of Indone-
sia” no. 4, 1980.

Makara di Jawa Tengah

Di Jawa Tengah banyak candi, tetapi hanya Candi Prambanan, Bubrah
dan Sewu yang dijadikan contoh untuk pemaparan masalah makara. Di
Candi Prambanan juga ditemukan satu makara berwujud kepala naga.
Ujung atas bibir kiri dan kanannya membentuk belalai, hiasan mahkotanya
berbentuk kuncup bunga teratai yang memuntahkan untaian mutiara. Di

Khasanah Budaya Nusantara IX 101



mulutnya ada seekor singa berpakaian lengkap, termasuk gelang-gelang
pada empat kakinya. Makara dari Candi Prambanan ini sekarang di-
simpan di Museum Asiatic Art, Amsterdam.

Di Candi Bubrah, di utara Prambanan, ada satu Makara yang mulutnya
ada orang duduk memegang ular. Mahkotanya berbentuk kepala singa
yang ‘rambutnya dipilin dengan posisi dua tanganya siap menerkam
musuh. Ukuran tingginya 97 cm. Makara ini juga disimpan di Museum
Asiatic Art. Amsterdam.

Makara dari Candi Bubrah, Jawa Tengah

Di Candi Sewu ada makara berupa kepala ikan raksasa yang berbelalai,
tinggi 95 cm, mulutnya kosong, giginya besar-besar. Makara ini masih
ada di tempat aslinya, ditempatkan di kiri dan kanan arah bilik utama
candi Sewu.

102 Pustaka Wisata Budaya



Kalamakara

Makara tidak selalu dibuat sendirian, seringkali ia digabung dengan kala,
Dewa Siwa _ang menguasai waktu atau zaman yang setiap saat dapat
menghancurkan dunia. Selain itu kala dapat berarti kepala raksasa atau
disebut juga sebagai banaspati. Cirinya yang menonjol ialah mukanya
seram, mulutnya terbuka lebar ke samping, gigi dan taring menonjol, mata
dan hidung besar. Dalam pengertian kedua ini kala dibuat untuk ditempat-
kan di atas pintu masuk.

Adapun kalamakara adalah gabungan dua makara dengan satu kcpala
kala: ekor dua makara itu menjadi gawang pintu dan ujungnya bersatu
dengan kepala kala di atas ambang pintu. Bentuk gabungan ini jelas me-
ngandung makna gaib yang lebih kuat daripada dalam bentuk yang ter-
pisah. Bentuk kalamakara antara lain dijumpai pada pintu Candi Boro-
budur di tingkat ke-tiga dan di pintu selatan Candi Kalasan.

Nilai artisitik dan magis

Dalam pembangunan candi, pembuatan makara termasuk bagian yang
terakhir dikerjakan. Adanya makara menunjukkan bahwa bangunan candi
itu telah selesai seluruhnya. Dengan demikian pemanfaatan candi sebagai
tempat ibadah sudah dapat dilaksanakan oleh umat Hindu. Dari sudut
pandang kesenian, nilai artistik makara akan mencerminkan nilai artistik
bangunan candinya. Dari sudut pandang pengamanan magis, makara akan
menjadi lambang keselamatan bangunan candi, termasuk bagi umat peng-
anutnya.

Khasanah Budaya Nusantara IX 103



KOMPLEKS PERCANDIAN MUARA TAKUS DAN
PEMBANGUNAN PLTA KOTAPANJANG

128 km dari Pekanbaru, Ibukota Provinsi Riau, yang secara

administratif berada di Desa Muara Takus, Kecamatan XIII Koto
Kampar, Kabupaten Kampar. Sedangkan secara astronomis berada pada
koordinat garis khatulistiwa 0 derajat 21 Lintang Utara dan 100 derajat 39
Bujur Timur dengan ketinggian 86,50 meter di atas permukaan air laut.
Untuk menuju ke lokasi hanya dapat ditempuh dengan perjalanan darat
melalui rute Pekan Baru - Muara Mahat lewat jalan beraspal yang menuju
Bukittinggi.

S ECARA geografis, Percandian Muara Takus berada kurang lebih

Melihat wilayahnya, Desa Muara Takus terbelah dua bagian oleh aliran
Sungai Kampar Kanan yang mengalir ke arah utara membuat kelokan
lengkung parabola dan di sebelah timur terdapat sungai kecil, oleh masya-
rakat setempat dinamakan sungai Umpamo atau Limpamo. Sedangkan
luas arel Percandian Muara Takus kurang lebih 94,7 hektar, dikelilingi
tembok dari batu tulis (tuff) berukuran 75 m x 75 m, terletak antara Desa
Muara Takus dan Tanjung.

Latar Sejarah, Temuan dan Arsitektur Bangunan

Muara Takus berasal dari nama anak sungai kecil bernama Takus yang
bermuara di Batang Kampar Kanan. Menurut Duta Besar Singapura,
Muara Takus berarti Candi Tua yang Besar terletak di Muara Sungai.
Candi ini berupa bangunan Agama Kuno bersifat Budhistis, berdasar
adanya stupa yang bermakna lambang Budha Gautama. Hal ini erat kait-
annya dengan pencarian Ibukota Sriwijaya yang sampai sekarang belum
diketahui secara pasti. Menurut I-Tsing, Muara Takus merupakan salah
satu pusat aga:'1 Budha dan perdagangan yang ramai di Selat Malaka.

Percandian Muara Takus terdiri atas Candi Bangunan. Sejumlah ahli
sepakat, kata “bangunan” dipergunakan sebagai ganti istilah candi yang
belum diketahui namanya. Candi dan bangunan itu di antaranya Candi
Mahligai, Palangka, Bungsu dan Candi Tua yang mcrupakan bangunan

Khasanah Budaya Nusantara IX 105



terbesar. Sedangkan bangunan, terdiri atas Bangunan I, II, Pagar Keliling,
Bangunan III, IV (berada di luar pagar keliling), Bangunan V, VI (berada
di luar tanggul kuno) dan Tanggul Kuno (Arden Wall). Hasil identifikasi
penelitian dan penggauan Dinas Purbakala Nasional, menyebutkan bahwa
masa peralihan Ciwaistis ke Budha gugusan Muara Takus terdiri atas
candi dan bangunan-bangunan tersebut.

Tahun 1889 JW Yzermen melakukan pengukuran dibantu oleh T.H.A.F.
Delprat dan Opziter sebagai juru foto. Saat itu mereka melihat adanya
Stupa (Candi Mabhligai), Teras Tinggi di sebelah timur Stupa (Candi Pa-
langka), Candi Bungsi dengan teras pembatas berasal dari batu bata dan
batu pasir. Sedangkan Bosh (1930) memperkirakan keberadaan Candi
Muara Takus dibangun sejak abad ke VII Masehi atau sezaman dengan
prasasti Vieng Sa.

Lain lagi pendapat Schnitger. Ia menyebutkan bahwa teras Candi Bungsu,
bangunan Candi Tua bagian dalam, Candi Palangka, Bangunan II dan
Pintu Gerbang berasal dari abad XI. Menurut Schnitger pula, Mahligai
Stupa diperkirakan direkonstruksi kembali pada abad ke XII. Kemudian
tahun 1935 dilakukan penggalian oleh Schnitger terhadap pondasi pintu
gerbang dinding utara, pondasi Bangunan I, Bangunan II dan Candi Tua.
Dari situ ditemukan pula Candi Bungsu yang terletak di sebelah barat
Candi Stupa (Mahligai), ditemukan pula batu bata berbentuk Lotus, da-
lamnya berupa tanah, abu dan lempeng emas, berisi Tricula bertatahkan
tulisan berbentuk huruf Nagari. Penggalian selanjutnya dilakukan oleh
Ben Bronson (1973), bekerjasama dengan Lembaga Purbakala dan Pe-
ninggalan Nasional Jakarta. Penggalian bertujuan mencari tinggalan ber-
sejarah pada Tembok Keliling Kompleks Percandian Muara Takus. Hasil
penggalian berupa keramik, ditafsirkan keramik tersebut tidak lebih tua
dari masa Dinasti Yuan Ming dan Ching abad XIII - XIX. Selanjutnya
tahun 1977 dilakukan penggalian Arkeologi oleh Pusat Penelitian Arkeo-
logi Nasional didukung oleh Bidang Permuseuman Sejarah dan Kepurba-
kalaan Kantor Wilayah Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Propinsi
Riau dan penggalian terakkhir oleh Direktorat Perlindungan Pembinaan
Sejarah dan Purbakala. Hasil penggalian berupa sisa-sisa bangunan dari
bata yang terdapat di luar kompleks percandian. Selain itu ditemukan pula
beberapa keramik dan fragmen perunggu.

106 Pustaka Wisata Budaya



Apabila kita melihat arsitekturnya, terdapat persamaan antara Candi
Muara Takus dengan candi-candi lainnya. Secara kasat mata, Stupa ber-
sifat Budhistis, namun jika melihat Candi Mabhligai, tersurat gambaran
peralihan ‘Ciwaistis ke Budha, ditandai adanya Phalus (lambang kelamin
laki-laki) dan Yoni (lambang kelamin perempuan) bentuknya menyerupai
menara. Persamaan ada pula dengan Candi Acoka, India pada bagian arsi-
tektur Kapitel, Roda dan Kepala Singa. Begitu pula dengan Candi di
Myanmar (Birma), Candi Biaco Bahal (Sumatra Utara) dan teras-terasnya
mirip teras Candi Borobudur.

Pembangunan PLTA Kotapanjang

Pembangunan PLTA Kotapanjang merupakan proyek pemerintah Indo-
nesia (PLN) bekerjasama dengan pemerintah Jepang untuk keperluan
listrik di wilayah Sumatera Barat dan Riau. Pembangunan ini menimbul-
kan berbagai persoalan menyangkut potensi sumber daya budaya. Yang
dimaksud dengan potensi sumber daya adalah segala produk budaya yang
terwariskan dari masa lalu terwariskan dari masa lalu dan memiliki man-
faat bagi masyarakat dan pembangunan dewasa ini serta masa mendatang
(Mc. Ginsey, 1972).

Pembangunan Waduk PLTA Kotapanjang akan menenggelamkan daerah
aliran sungai (DAS) Kampar Kanan yang berada di wilayah Kecamatan
XIII Koto Kampar Kabupaten Kampar, Riau. Wilayah ini merupakan
tempat potensial mengandung tinggalan arkeologi, baik yang bersifat mo-
numen (bangunan), fctur, Makam Kuno (Datuk Laweh Telingo dan Datuk
Turi Aceh), artefak berupa tembikar, batuan porselin maupun relics. Mo-
numen (bangunan) yang akan tenggelam utamanya terkonsentrasi pada
kompleks Percandian Muara Takus.

Permasalahan serius berkenaanh dengan waduk yang dibangun secara fisik
sejak ditahun 1994 dan akan dilakukan pcnggenangan November 1996
serta diresmikan Agustus 1997 ini menyangkut kelestarian tinggalan-ting-
galan arkeologi yang merupakan potensi sumber daya budaya. Secara
garis besar tinggalan sumber daya budaya terdiri atas bangunan kuno dari
bata, bangunan candi di luar areal genangan, tanggul dan parit yang “me-
lingkar”, "tanggul kuno “persegi”, areal pemukiman kuno, fragmen-frag-
men artefak di arcal gcnangan dan makam kuno.

Khasanah Budaya Nusantara IX 107



Apabila waduk telah beroperasi penuh, ketinggian permukaan air akan
mencapai 83 - 85 meter di atas permukaan air laut. Pada ketinggian ini,
daerah yang akan tergenang air mencakup wilayah seluas 124 km2, terdiri
atas delapan desa di Provinsi Riau dan dua desa di Provinsi Sumatra
Barat, termasuk i dalamnya Desa Muara Takus yang merupakan lokasi
keberadaan Situs Purbakala. Penggenangan berdampak pada potensi
sumber daya budaya yang ada dalam situs tersebut.

Masing-masing potensi sumber daya mempunyai nilai kualitas dan nilai
penting. Kusumohatono, 1933, merinci aspek nilai kualitas meliputi
dimensi monumentalis, potensi sumber informasi karena bobot warisan
budaya yang tersisa, kelangkaan menyangkut keunikan, keindahan yakni
kadar estetika dan aspek keterawatan menyangkut keterlengkapan, ke-
utuhan dan pelestariannya. Sedangkan aspek nilai penting berkaitan
dengan masalah keilmuan hubungannya dengan obyek penelitian, keseja-
rahan, kemasyarakatan maupun aspek hukum. Dalam kenyataannya, sum-
ber daya budaya termasuk dalam Benda Cagar Budaya yang diatur dalam
UU RI Nomor 5 Tahun 1992.

Penanggulangan atas Dampak

Beberapa jalan keluar permasalahan terhadap pembangunan PLTA Kota-
panjang yang akan menenggelamkan sebagian situs Percandian Muara
Takus, dibuatlah program jangka panjang dan pendek sebagai langkah
antisipasi atas dampak yang ditimbulkan, di antaranya :

a. Jangka pendek
Situs Muara Takus perlu ditangani dengan program konservasi, se-
perti pemberian lapisan pelindung bersifat menolak rembesaan air
(water repellent) dan pembersihan mikro organisme secara sederhana
maupun kimiawi, dipadu dengan tindakan penataan lingkungan
dengan sistem drainase yang baik guna menganggulangi penetrasi air
hujan. -

b. Jangka panjang
Program diarahkan pada aspek pemanfaatan situs bagi kepentingan
umum, khususnya rekreasi, penelitian dan pendidikan. Pengembangan
situs Muara Takus dijadikan daya tarik yang khas. Maka perlu duku-
ngan pelestarian dan pemeliharaan dari instansi terkait.

108 Pustaka Wisata Budaya



Pembangunan Sektor Terkait

Kehadiran Pembangunan Waduk PLTA Muara Takus pada sisi lain mem-
bawa perubahan di sektor ekonomi, perhubungan dan pariwisata. Pem-
bangunan waduk seiain inensuplay kebutuhan listrik untuk wilayah Suma-
tera Barat dan Riau, meramaikan lalu lintas sekitar percandian Muara
" Takus yang mendukung sektor perdagangan dan perhubungan. Selain itu
sektor pariwisata akan sangat terdukung keberadaannya. Mengingat se-
telah dipugar delapan belas tahun yang lalu, pada 1997 situs Muara Takus
dilihat dari estetika situs belum siap dijadikan daerah wisata. Perlu didiri-
kan fasilitas yang memberikan kenyamanan bagi pengunjung (seperti
peneduh, pendopo) termasuk sarana pendidikan seperti museum dan per-
tamanan yang mendukung keberadaan situs dengan cara optimalisasi pe-
manfaatannya. Sedangkan dampak negatif pembangunan waduk PLTA
Kotapanjang berupa, ancaman terhadap kelestarian tinggalan purbakala
Percandian Muara Takus, berupa penetrasi air di bawah gugusan Candi,
Penggembalaan ternak yang tak terkendali, pemukiman liar, tindakan
pengrusakan (vandalisme) dan pengembangan secara berlebihan yang
justru merusak keberadaan Situs Purbakala tersebut.

Candi Mahligai dan Candi Tud di Kompleks Candi Muara Takus. Provinsi Riau

Khasanah Budaya Nusantara IX 109



PRASASTI SIDDHAYATRA DARI PALEMBANG

Bukit (682 M). Pada baris ke-3 dan ke-10, prasasti ini berisi

uraian perjalanan (ekspedisi) raja Sriwijaya dari Minangga hingga

pendirian sebuah kota untuk kejayaan Sriwijaya. Munculnya
nama Sriwijaya dalam panggung sejarah di Asia Tenggara sangat me-
ngejutkan dunia. Hal ini bermula ketika G. Coedes, pakar sejarah dari Pe-
rancis, menulis karangan Le Royaume de Srivijaya dalam BEFEO,
(1918) dan memperkenalkan adanya Kerajaan Sriwijaya, bukan nama
orang, dari abad VII di Sumatera Selatan. Kajiannya didasarkan pada
temuan sejumlah prasasti batu berbahasa Melayu Kuna dengan aksara
Pallawa, misalnya prasasti Kedukan Bukit (683 M), Talang Tuwo (684)
dan Kotakapur (686). Berbagai tanggapan muncul yang berkenaan dengan
Kerajaan Sriwijaya ini, baik yang mendukung maupun yang menentang-
nya. Kajian Coedes tersebut kemudian diterjemahkan ke dalam kitab Ke-
datuan Sriwijaya pada 1989 oleh Pusat Penelitian Arkeologi Nasional.

T EKS siddhayatra pertama kali tertulis pada prasasti Kedukan

GCUA%CW@K/%W

Jaya SIdaU'uanyrq Saéﬁ/}Q;a

Contoh teks prasasti yang ditemukan

Di lain pihak, seiring dengan proses perkembangan penduduk dan pem-
bangunan wilayah, ditemukan pula prasasti-prasasti lainnya yang berkait-
an dengan Sriwijaya. Misalnya prasasti Ligor (775 M) di Thailand
Selatan dan prasasti Canton (1079 M) berbahasa dan beraksara Cina di
Kanton, Cina Selatan (lihat Tan Yok Seong: 17-22). Selain temuan
prasasti panjang tersebut di.atas temyata ada pula pertulisan singkat yang

Khasanah Budaya Nusantara [X 111



ada hubungannya dengan usaha-usaha keagamaan, yaitu tulisan siddhaya-
tra yang ditemukan di sekitar kota Palembang dalam jumlah lebih dari 30
buah. Teks pendek ini dipahatkan pada berbagai bentuk batu, ada yang
alami dan ada batu yang diratakan atau di gosok permukaannya.

Makna

Kata siddhayatra (bahasa Sansekerta) terdiri atas dua kata, siddha dan
yatra. Kata siddha berasal dari kata sic, artinya: mencapai melaksanakan,
memenuhi, menyelesaikan; akarkata sic dalam bentuk lampau-selesai,
menjadi siddha, artinya: tercapai, selesai, sukses (lihat Monier-William
1899:1215). Adapun kata yatra berasal dari akarkata I yang artinya:
berjalan, pergi; akar kata ini dalam bentuk lampau-belum selesai berubah
menjadi menjadi yatra yang artinya: perjalanan, ekspedisi (lihat Monier-
William 1899-849). Sintaksis bahasa Sansekerta seperti bahasa Inggris,
pemahaman artinya harus dimulai dari belakang. Kata siddhayatra berarti:
perjalanan yang berhasil atau sukses. Karena hal ini berkenaan dengan
usaha keagamaan, maka makna ini diwarmai dengan kesucian sehingga
dapat diartikan sebagai: perjalanan suci yang berhasil, sukses atau telah
tercapai, terselesaikan.

Variasi Teks dan Sebarannya

Teks ini tidak sama bunyi dan panjangnya, mungkin karena perbedaan
maksud dan sarana yang tersedia. Variasi teks tersebut demikian:

- siddhayatra

- jaya siddhayatra

- siddhayatra sarwwasattwa

- Jayasiddhayatra sarwwasatwa
- jaya siddhayatra subhiksa

Teks tambahan jaya berarti: menang atau kemenangan, dan kata jaya
sendiri sudah dipakai secara meluas dalam bahasa kita. Kata sarwwasat-
wa berarti: semua mahkluk; kata subhiksa berarti: kaya, makmur.Tulisan-
tulisan pendek ini tidak selalu dalam keadaan utuh, seringkali batunya
patah, tinggal tertulis sebagian saja, misalnya ddhayatra, atau sarwwa-
satwa,

112 Pustaka Wisata Budaya



Selain siddhayatra ada pula teks lain: tirthayatra dan digwijaya yatra.
Kata tirtha berarti: air suci, hingga artinya berkenaan dengan pengambil-
an air suci. Teks siddhayatra dijumpai dalam kitab Sumanasantaka,
pupuh I:15 dalam kitab Adiparwa, juga pada prasasti dari Pasrujambe
(Kab Lumajang, Jawa Timur) yang berbunyi Bhattara Parameswara tir-
thayatra, artinya: Bhattara Parameswara berhasil mencapai tempat air
suci. Pada teks digwijaya yatra, artinya, artinya berkaitan dengan keme-
nangan operasi militer.

Batu-batu kecil dengan pahatan aksara Pallawa yang berbunyi siddhayatra
atau variannya tidak hanya ditemukan di pulau Sumatera saja melainkan
juga ditemukan di pulau Bangka (lihat Schnitger 1937) dan di Kalimantan
Selatan (lihat Laporan Penelitian Di Situs di Candi Laras, 1994 oleh
Balai Arkeologi Banjarmasin). Semua temuan tulisan pendek dari Bangka
sudah dikumpulkan bersama temuan dari sekitar kota Palembang, seba-
gian di simpan di gedung Taman Purbakala Kerajaan Sriwijaya di Ka-
ranganyar, sebagian di Museum Nasional Jakarta, sebagian lagi di simpan
di Museum Sultan Badaruddin dan ada pula yang disimpan oleh per-
orangan.

Adapun tcmuan tulisan pendek di Kalimantan berasal dari desa Margasari,
Kecamatan Candi Laras Utara Kabupaten Kandangan, Kalimantan Se-
latan, yang ditemukan pada 1982 saat dilakukan pembuatan irigasi tertier
di Kampung tersebut dan sekarang disimpan di Museum Banjar Baru.

Batu ini seharusnya panjang, tetapi patah di kedua ujungnya; di batu yang
tersisa masih ada pahatan yang terbaca sebagai siddhayatra. Jika bagian
batu yang hilang tersebut mengandung tulisan, maka teks ini tentunya
akan lebih panjang.

Maksud dan Fungsi

Dalam kaitan dengan teks prasasti Kedukan Bukit tahun 862 M yang pada
baris ke-3 dan ke-10 memuat teks siddhayatra, jelas bahwa prasasti itu
ditulis setelah ekspedisi selesai dilakukan. Jadi orang bekerja lebih dahulu
dan baru kemudian menyatakan hasilnya dengan tulisan tersebut. Adapun
prasasti-prasasti pendek yang hanya memuat teks siddhayatra dengan
berbagai variannya, untuk sebagian mengandung maksud yang sama

Khasanah Budaya Nusantara LX 113



dengan prasasti Kedukan Bukit. Prasasti siddhayatra yang ditemukan
berdekatan dengan lokasi Prasasti Kotakapur, agaknya serupa maksud-
nya dengan prasasti Kedukan Bukit di Palembang selain itu juga untuk
mendukung isi Prasasti Kotakapur yang mengandung ancaman kepada
bhumi Jawa yang tidak berbakti kepada raja Sriwijaya.

Bagaimana halnya dengan prasasti siddhayatra yang ditemukan di Kali-
mantan Selatan? Adakah suatu ekspedisi Sriwijaya ke Kalimantan
Selatan? Seandainya ada ekspedisi, maksud dan fungsi prasasti itu telah
sesual. Jika tidak ada ekspedisi, apa maksud dan fungsinya?

Ada dugaan penulis bahwa telah terjadi pergeseran maksud dan fungsi dari
teks prasasti tersebut. Karena teksnya pendek, maka dapat dipahat pada
batu kecil yang dapat dibawa-bawa atau dipindah-pindahkan. Sejalan
dengan teks ye te mantra (lihat M. Suhadi 1976: 49-62) yang dapat digu-
nakan sebagai azimat, atau sebagai semacam “tabur bunga” saat melaku-
kan persembahan suci, kiranya teks siddhayatra dapat digunakan dengan
maksud tersebut dan berfungsi sebagai azimat atau penangkal bahaya
dalam perjalanan yang dilakukan. Jika dugaan ini benar maka pra peziarah
ataupun para penyebar agama dapat membawa prasasti sidhayatra ter-
sebut dalam perjalanannya agar selamat.

Baik prasasti panjang atau pendek yang ditulis pada bahan apapun, akan
mempunyal nilai yang sangat tinggi karena merupakan warisan yang me-
nyimpan amanat nenek moyang kita. Seberapa jauh kita dapat menafsir-
kannya dan memanfaatkannya, semua bergantung pada situasi, kondisi
dan kebutuhan serta kemampuan sumber daya manusianya. Yang pokok,
semua prasasti itu harus lestari hingga ke generasi yang akan datang.

114 Pustaka Wisata Budaya



MASJID ANGKE DI JAKARTA BARAT

sangat berarti bagi pcmahaman dan pengembangan sejarah, ilmu

pengetahuan dan kebudayaan, sehingga harus dilindungi dan di-
lestarikan demi pemupukan kesadaran jatidiri bangsa dan kepentingan
nasional. Perlindungan dan pclestarian bentuk cagar budaya tersebut ter-
cantum dalam Undang-undang RI. No. 5 Tahun 1992,

B ENDA cagar budaya mecrupakan peninggalan budaya yang

Di wilayah DKI Jakarta banyak terdapat benda cagar budaya yang berupa
bangunan-bangunan tua dan telah ditetapkan sebagai bangunan bersejarah
berdasarkan S.K. Gubernur Kepala Daerah Khusus Ibukota Jakarta No.
Cb. 11/12/1972 tanggal 10 Januari 1972. Salah satu benda yang telah
dilestarikan terscbut adalah Masjid Angke.

Masjid Angke termasuk bangunan bersejarah dengan S. K. Gubernur Ke-
pala Daerah Ibukota Jakarta. Masjid di Kampung Angke, Jalan Tubagus
Angke Gang Masjid No. 1, Kecamatan Tambora Jakarta Barat ini mem-
punyai keunikan karena arsitekturnya merupakan perpaduan gaya Jawa
pada bagian tajuknya, karpusnya bergaya Cina, sedangkan pintu dan jen-
delanya bergaya Eropa. Kampung Angke adalah kampung tua di Jakarta.
Sekarang kampung ini telah menjadi nama kelurahan.

Nama “Angke” berasal dari bahasa Cina, yaitu “ang” yang berarti merah
(darah) dan “ke” berarti bangkai. Penamaan ini berkaitan dengan peristiwa
pemberontakan orang-orang Cina di Batavia pada 1740. Banyak orang
Cina mati dibunuh oleh Belanda dan mayatnya bergelimpangan dimana-
mana, ada yang hanyut di Kali Angke.

Sebelumnya Kampung Angke bernama Kampung Bebek karena sebagian
besar penduduknya memelihara bebek. Mata pencaharian lain mereka ber-
tani dan memelihara ikan. Letak kampung ini sangat strategis, schingga
menarik kaum pendatang dan menjadi persinggahan ‘mereka. Selain itu
kampung ini dijadikan tempat tinggal budak belian dan pelarian Cina.

Masjid Angke sekarang terkenal dengan nama Masjid Al-Anwar, didirikan
pada 1751 M oleh seorang bangsa Cina dari Tartar yang kawin dengan
orang Banten. Sejarah masjid ini ada kaitannya dengan Jenderal Adrian

Khasanah Budaya Nusantara X 115



Valekenier (1737-1741). Pada masa pemerintahannya terjadi berbagai
ketegangan dengan rakyat dan orang-orang Cina sampai memuncak. Ke-
mudian pada 1740 orang-orang Cina yang bersenjata menyelusup dan me-
nyerang Batavia. Kejadian ini mengawali Valekenier memerintahkan pem-
bunuhan masal terhadap orang-orang Cina. Peristiwa tersebut diketahui
oleh Pemerintah Belanda sehingga Valekenier diminta pertanggungjawab-
annya dan dianggap sebagai Gubernur Jenderal tercela. Kemudian dia di-
tangkap. dan dipenjarakan di Batavia tahun 1741. Tak lama antaranya
Yalekenier meninggal dunia. Waktu terjadi pembunuhan tersebut sebagian
orang Cina yang bersembunyi dilindungi oleh orang-orang Islam (Banten)
dan hidup berdampingan hingga tahun 1751. Mereka inilah yang men-
dirikan Masjid Angke.

Masjid Angke berdiri di atas halaman seluas 500 m’. Halaman masjid ini
ditinggikan permukan tanahnya agar terhindar dari genangan air bila
hujan, terutama pagar keliling dan tangga pintu masuk 2 ubin (40 cm).
Pagar tembok teratur rapih dan diberi pelipit. Masjid ini terdiri dari ba-
ngunan induk, makam dan bangunan tambahan. Luas bangunan masjid 15
x 15m.

Bangunan induk berdenah empat persegi, memiliki tiga pintu masuk yang
lebar dan tinggi, terbuat dari kayu jati dengan ukuran 3,22 x 125 cm
sampal kusen. Sedangkan sampai ambangnya berukuran 3,90 x 2,80 cm.
Letak pintu ini satu di depan dengan hiasan relung dan sulur-sulur, dua
pintu lagi terdapat di kiri kanan bangunan induk. Untuk masuk ke dalam
bangunan harus melalui tiga anak tangga dan halamannya diplester.

Pada bagian badan bangunan induk terdapat jalusi (lubang angin), empat
jalusi di bagian depan dengan ukuran 1,30 x 1,90 m dan di kiri-kanan
masing-masing tiga jalusi yang ukurannya sama dengan jalusi depan.
Sedangkan di belakang terdapat tiga jalusi berukuran 1,30 x 3,62 m. Hias-
an jalu 1 berupa kayu yang dibubut berbentuk bulat dan berwarna coklat
tua. D1 bagian dalam terdapat tiang induk, mimbar, pengimanan. Tiang
induk berjumlah empat, bentuknya empat persegi, tingginya 9 m dan ter-
buat dari beton berhiaskan garis-garis simetris. Mimbar dibangun melekat
pada tembok, mempunyai tangga dan pelipit dinding pintu. Sedangkan
pengimanan terdapat di sebelah kanan mimbar dan pada sudut atas/ujung
bangunan tersebut terdapat hiasan pelipit gantil.

116 Pustaka Wisata Budaya



Atap bangunan masjid bersusun dua (tumpang), berbentuk tajuk dan pun-
caknya terdapat memolo. Bahannya adalah genteng biasa.

Di kompleks masjid ini terdapat makam yang terdiri atas tiga bagian, dua
di kompleks masjid dan satu di seberang jalan depan masjid. Makam-
makam tersebut adalah:

1.

Makam Sultan Hamid Algadri dari Pontianak, (putra Sultan Ponti-
anak) ketika dibuang ke Batavia pada masa pemerintahan Hindia
Belanda. Makamnya (nisan) dibuat dari batu pualam dan ada tulisan
yang menyebutkan Sultan tersebut meninggal dalam usia 64 tahun 35
hari (1274 H= 1854 M). Selain itu ada lima makam lainnya, tiga ma-
kam dalam cungkup, sedang yang dua di luar cungkup. Makam-ma-
kam ini terdapat di depan masjid.

Makam yang terdapat tepat di belakang masjid, ada 30 pusara/nisan
dan terbuat dari batu kali. Nisannya berhiaskan ukiran kuncup pad-
ma, segitiga tumpal dan sulur-sulur.

Pada bagian yang menjorok adalah makam Syarifah Mariyam dan
Syech Jafar. Nisannya berukiran bunga padma, sulur-sulur dan tum-
pal.

Masjid Angke, Jakarta Purnapugar tahun 1987

Bangunan tambahan yang tcrdapat dalam kompleks masjid ini ada di
sebelah kanan bangunan induk, dipergunakan sebagai tempat wudhu. Di-

Khasanah Budaya Nusantara [X 117



sini terdapat bedug kuno, tetapi kulitnya sudah diganti. Bangunan tambah-
an ini dibangun pada 1979.

Masjid Angke merupakan living monument dan sampai sekarang masih
dipergunakan oleh penduduk. Sebagai bangunan yang masih diperguna-
kan, selayaknyalah apabila diadakan pelestarian. Pelestarian ini sangat
berguna bagi para peneliti untuk mengembangkan pengetahuan selanjut-
nya.

Berdasarkan Undang-undang R.I. Nomor 5 Tahun 1992 Bab IV pasal 23
yang menyebutkan mengenai perlindungan dan pemeliharaan terhadap
benda cagar budaya, maka Masjid Angke telah dilestarikan dengan cara
pemugaran. Adapun pemugarannya berlangsung dari tahun 1969, 1973-
1974, 1979 oleh Pemerintah Daerah pada masa Gubernur Ali Sadikin dan
Museum DKI, terakhir pada tahun 1985-1987 oleh Proyek Pemugaran dan

Femeliharaan Peninggalan Sejarah dan Purbakala Jakarta dengan cara
rehabilitasi dan konservasi.

118 Pustaka Wisata Budaya



LUKISAN GOA DI SULAWESI SELATAN

ANUSIA purba Indonesia telah musnah dan yang tersisa
M tinggal jejak budayanya berupa benda-benda tiga dimensi dan

karya seni dua dimensi. Pengertian purba disini mengacu ke-
pada zaman ketika manusia belum mengenal tulisan. Benda budaya tiga
dimensi mencakup tiga hal. Pertama, sisa-sisa tempat tinggal vang berupa
gua, dinding dan tiang batu, tanggul tanah dan lain-lain; ke-dua, berupa
alat-alat rumah tangga, alat pertanian, senjata, alat upacara dan sisa
makanan yang berupa tulang dan kerang; ke-tiga, berupa pahatan pada
batu atau dinding karang. Tinggalan benda-benda budaya dua dimensi
berupa lukisan dengan zat berwarna.

Manusia purba Sulawesi Selatan ini menurut Bemet Kempers berasal dari
masa 4000 tahun SM. Mereka belum mampu membuat rumah. Goa ada-
lah tempat ideal untuk berlindung dari pengaruh cuaca, yaitu hujan, angin,
panas dan dingin, juga dari hewan buas atau sesama manusia yang masih
saling bermusuhan. Di lantai goa-goa ini dapat ditemukan sisa piring
mangkuk dari tembikar, juga sisa makanan berupa tulang dan kerang.

Riwayat Penelitian

Penelitian terhadap lukisan goa antara lain telah dilakukan olch Hceren-
Palm (1950), Roder (1959), Heekcren (1972), McCarthy (1974), Soejono
(1984) dan Kosasih (1991). Hasil penelitian Kosasih ini menjadi thesis
untuk mendapatkan gelar magister pada Fakultas Sastra U.I. bagi penulis-
nya dan di sini menjadi sumber acuan utama.

Penelitian terhadap lukisan goa tidak terlepas dari penclitian situs goa ka-
rena dua hal ini saling berkait. Lukisan goa merupakan hasil ekspresi jiwa,
sedangkan situs goa mcrupakan sisa hunian tempat ditinggalkannya arte-
fak atau benda-benda buatan mereka yang digunakan selama satu periode
atau selama hidupnya, baik olch satu generasi maupun olch beberapa ge-
nerasi.

Pembicaraan ini dibatasi pada tinggalan benda dua dimensi yang berupa
lukisan, khususnya yang digambarkan pada dinding-dinding goa di wila-
yah Sulawesi Selatan.

Khasanah Budayu Nusantara [X 119



Goa-goa di Sulawesi Selatan

D1 Sulawesi Selatan ditemukan goa dan ceruk. Istilah goa untuk rongga
yang dalam pada dinding gunung, sedangkan istilah ceruk untuk rongga
yang dangkal. Goa-goa di Sulawesi Selatan tersebar di tiga wilayah, yaitu
wilayah Maros, Pangkajene dan Pulau Muna.

Di wilayah Maros sudah ditemukan tujuh goa, yaitu Pattakere I, Pattakere
I, Burung I, Burung II, Labattorang, Sampeang dan DjariE.

Di wilayah Pangkajene sudah ditemukan 16 goa, yaitu Garunggung, Lasi-
tae, Bulu Ballang, Lampoa, Kassi, Sapiria, Sekapao, Akarassaka, Sum-
pung Bita, Bulu Sipong, Camingkana, Patenungan, Bulu Ribba, Salluka,
Cumi Lantang dan Bulu Sumi.

Di pulau Muna telah ditemukan lima goa, yaitu Metanduo, Kobori, La
Kolumbu, Toko, Wa Bose, dan lima ceruk, yaitu La Sabo, Tangga Ara,
La Nsarofa, Ida Malanga dan Goma.

Lukisan goa tidak selalu ditemukan pada semua goa dan ceruk tersebut.
Sebagian ilustrasi wujud lukisan goa itu, di sini akan ditampilkan dua
contoh dari masing-masing wilayah.

Wujud Lukisan Goa

. Daerah Maros

Di Goa Pattakere I ditemukan lukisan lima cap tangan kiri dan lu-
kisan seekor babi yang di bagian jantungnya tertancap mata anak
panah. Di goa Lambattorang ditemukan lukisan seekor babi sepan-
jang 75 cm, empat cap tangan kiri dan satu cap tangan di bawah leher
babi, satu cap tangan di bawah kaki belakang. Di dekatnya ada pula
dinding yang berisi 40 cap tangan.

2. Didaerah Pangkajene

Di goa Lasitae ditemukan tiga ceruk. Ceruk pertama berisi tiga gam-
bar ikan, dua ceruk lainnya masing-masing berisi gambar dua ikan.
Gambar ikan terbesar berukuran 55 x 23 cm. Di goa Lampoa ditemu-
kan lukisan manusia, cap tangan, babi, matahari, perahu dan hiasan
geometrik berwujud tumpal dan garis silang.

120 Pustaka Wisata Budaya



3. Didaerah Pulau Muna

Di goa Metanduno ditemukan lukisan dinamis berupa adegan perang,
berkelahi, berjalan kaki, berkuda, berburu dan berperahu. Binatang
vang dilukis berwujud rusa, babi, anjing, kuda dan tiga lipan.

Di goa Wa Bose ada lukisan manusia penunggang kuda. Yang istime-
wa ialah lukisan kelamin wanita yang digambar di ceruk yang agak
tersembunyi.

Warna, Motif dan Gaya Lukisan

Warna lukisan pada goa-goa itu ada beberapa macam, yaitu merah, hitam,
coklat, kuning, putih dan hijau. Cara melukisnya dengan berbagai jalan,
yaitu dipercikkan, disemprot, dipulas, digores dan dilekatkan. Adapun
kondisi lukisan goa itu umumnya sudah sangat rusak karena pengaruh
waktu yang sudah berjalan berabad-rabad.

Menurut Kosasih, berdasarkan pengamatan atas motif-motif lukisan di
berbagai wilayah Indonesia, semuanya mencakup obyek manusia, cap
tangan, cap kaki, topeng, mata, kuda, anoa, rusa, babi, anjing, musang,
burung, ikan, kura-kura, ular, kadal, lipan, pohon, matahan, bulan sabit,
bintang, perahu, kapak, pisau belati, mata bajak, garis lengkung, lingkar-
an, spiral dan geometrik.

Gaya lukisannya bermacam-macam, tetapi dapat dimasukkan dalam dua
kelompok, yaitu sifat naturalistik, stalistik dan simbolik untuk gaya lukis-
an Sulawesi Selatan; untuk gaya lukisan dari Sulawesi Tenggara, ditam-
bah unsur dinamik.

Makna Lukisan dan Simbolik

Manusia memiliki tiga unsur dasar dalam jiwanya untuk mempertahankan
hidupnya, yaitu cipta; rasa dan karsa yang ketiganya saling bertaut dan
saling membantu. Bertahan untuk hidup tidak terbatas pada usaha mencari
makanan dan tempat berlindung saja, melainkan termasuk usaha menya-
lurkan dorongan rasa yang menghasilkan karya seni sesuai kadar budaya
yang dimilikinya. Ekspresi jiwa untuk melukiskan sesuatu merupakan ba-
gian dari nalurinya yang dapat memuaskan batinnya.

Khasanah Budaya Nusantara [X 121



Keduanya adalah lukisan dalam goa di Sulawesi Selatan. Kiri : Gambar babi hutan di
Goa Pattakere I, Maros. Kanan : Penunggang kuda (pemburu sedang melemparkan
tombak), lukisan di Goa Metanduno, P. Muna.

Lukisan tangan bertolak belakang di Goa Sumpang Bita, Pangkajene, Sulawesi Selatan

Ekspresi jiwa yang diwujudkan dalam bentuk gambar atau lukisan di din-
ding-dinding goa ini mungkin bukan semata-mata hasil gejolak jiwa. Di
dalam gambar itu mungkin terkandung suatu amanat atau pesan tentang
kehidupan mereka. Secara sederhana ungkapan kehidupan mereka sehari-
hari. Mcreka hidup dengan cara berburu dan telah mengenal berbagai jenis
hewan. Gambar tangan kiri untuk menunjukkan kebiasaan bahwa tangan

kananlah yang dipakai untuk bekerja, sedangkan tangan kiri hanya untuk
mcmbantunya.

122 Pustaka Wisata Budaya



Lukisan perkelahian dan perang juga menyatakan bahwa dalam hidupnya
mereka telah menempuh berbagai macam yang penuh bahaya dan dahsyat.

Secara simbolik, lukisan menggambarkan harapan atau cita-cita mereka
dan mengandung makna magis. Lukisan babi dengan mata anak panah di
jantung babi dapat ditafsirkan sebagai harapan atau doa agar perburuan
mereka mendapatkan hasil yang cukup. Adapun lukisan kelamin wanita
menunjukkan dua hal : pertama, sebagai lambang kesuburan; ke-dua se-
bagai penolak mara bahaya.

Lukisan goa juga mencerminkan perjalanan sejarah dan budaya nenek
moyang kita. Karena berbagai faktor, perhatian terhadap lukisan goa
memang masih kurang. Di lain pihak, lukisan goa juga merupakan aset
budaya nasional yang potensial. Maka perlu kiranya hal ini diperhatikan
oleh instansi terkait dan masyarakat pada umumnya.

Khasanah Budaya Nusantara IX 123



CERITA SUDAMALA PADA RELIEF CANDI TIGAWANGI

perbatasan dengan Kabupaten Kediri, Provinsi Jawa Timur,

dibangun mulai tahun 1365 atas perintah Bre Matahun, ipar
Hayam Wuruk. Pembangunan Candi Tigawangi bukan untuk pemakaman
raja. Pekerjaan terhenti pada 1388; dalam keadaan belum selcsai (lihat
Bemet Kempers: Ancient Indonesian Arts, 1959: 95-96).

C ANDI Tigawangi terletak di daerah Kabupaten Blitar, dekat

Candi yang bercorak agama Hindu ini menghadap ke barat. Pada tubuh
candi terdapat relief 14 panil; tiga panil di sisi utara, delapan panil di sisi
barat dan tiga panil di sisi selatan. Adapun cerita Sudamala dimulai dari
panil di sisi utara. Cerita ini menggambarkan pembebasan Dewi Uma
yang dikutuk oleh Dewa Siwa sehingga menjadi Ranini alias Dewi Durga
yang wajahnya menyeramkan. Tokoh yang membebaskan kutukan ini
ialah Sadewa, anggota Pandawa yang ke-lima.

Makna Sudamala

Kata Sudamala terdiri atas dua kata bahasa Sansekerta, yaitu suddha
yang artinya bersih, suci, terang, putih (lihat Old Javanese-English
Disctionary oleh Zoetmulder, 1982: 1830) dan katabenda mala yang arti-
nya: cacat, kotor, aib, dosa (lihat-Zoetmulder 1982: 1092). Kata suddha-
mala berarti bersih dari aib atau dosa. Cerita suddhamala mengandung
makna gambaran tentang usaha pembersihan diri dari dosa.

Riwayat Penelitian

Cerita sudamala yang dipahatkan dalam bentuk relief pada Candi Tiga-
wangi berasal dari naskah tua dalam bentuk kidung berbahasa Jawa Kuna
yang dituliskan pada lontar yang tersusun dalam tiga jenis tembang.
Tembang pertama terdiri atas 105 bait, tembang ke-dua 45 bait dan tem-
bang ke-tiga 196 bait. Sarjana Belanda P.V. van Stein Callenfels menjadi-
kan naskah sudamala disertasinya di Universitas Leiden dan kemudian di-
terbitkan dalam VBG LXVI, 1925. Teks dan terjemahan kidung Suda-
mala pernah diterbitkan oleh Ditjen Kebudayaan (tanpa tahun) dan di-

Khasanah Budaya Nusantara IX 125



jadikan acuan dalam tulisan ini. Sebagai suatu cerita yang terkenal dan
mengandung makna gaib, cerita ini juga di pahatkan pada candi Sukuh (di
Jawa Tengah) dalam.fragmen yang tidak berurutan

Tradisi Ruwatan di Jawa

Ruwatan ialah upacara penyucian terhadap seseorang agar terbebas dari
gangguan roh atau kekuatan gaib karena yang bersangkutan dianggap
rawan dar1 bahaya ini. Jika orang mempertunjukkan wayang kulit dengan
lakon sudamala dan atau cerita yang sejenis, maka sadar atau tidak sadar
kegiatan ini termasuk usaha penyucian diri dari si empunya hajat dan ber-
kahnya ikut menyebarkepada para pendengar atau penontonnya.

Mereka yang rawan gangguan atau terancam bahaya antara lain anak
kembar, anak tunggal, anak bajang (yang sejak lahir rambutnya tidak di-
pangkas, sudah mencapai bahu, gondrong), anak laki yang hanya punya
satu kakak percmpuan dan satu adik perempuan (istilah Jawa: pancuran
kapit sendang), dan anak perempuan yang hanya punya satu kakak laki
dan satu adik laki (istilah Jawa: sendang kapit pancuran), anak Pandawa
Lima (anak lima laki-laki semua atau perempuan semua) dan lain-lain.
Biarpun yang bersangkutan sudah dewasa dan sudah berkeluarga, tetap
saja mereka rawan terhadap bahaya gaib. Karena bahaya gaib ini dapat
menular atau menyeret sanak keluarga lainnya, maka bahaya ini harus di-
cegah atau ditangkal. Untuk membuang atau mencegah datangnya bahaya
gaib ini, dilakukan suatu upacara ruwatan yang dilakukan oleh seseorang
tua yang dianggap sakti seperti tokoh ki dalang. Upacara ini umumnya
diwujudkan dengan pertunjukkan wayang kulit yang menyajikan cerita ru-
watan seperti cerita sudamala tersebut atau cerita lain, misalnya Garu-
deya atau Murwakala.

Pada suatu upacara ruwatan yang berlangsung tahun 1955 di Taman
Mini Indonesia Indah, mereka yang harus diruwat diberi pakaian serba
putih dan diberi petunjuk cara berperilaku sclama upacara berlangsung
oleh pemimpin ruwatan. Selanjutnya mereka wajib menyaksikan pertun-
jukkan wayang kulit itu dengan lakon Murwakala (fragmen yang ber-
langsung sekitar dua jam) yang dimainkan oleh dalang senior. Selesai per-
tunjukkan wayang dilanjutkan dengan upacara penyucian, semua peserta
yang diruwat dipindahkan ke halaman dan satu persatu dimandikan oleh ki

126 Pustaka Wisata Budaya



dalang dengan cara menyiramkan air kembang ke atas kepala dan seluruh
badannya.

Air kembang ini bukan sembarang air melainkan air campuran yang ber-
asal dari berbagai su:aber lalu disucikan oleh pemimpin ruwatan; biasanya
oleh ki dalang. Mereka yang sudah diruwat akan terbebas atau terangkat
dari kancah bahaya gaib. Demikianlah kepercayaan masyarakat Jawa atas
tradisi ruwatan. Dipercaya pula bahwa penonton upacara ruwatan ini ikut
mendapat berkah dan akan selamat pula dari berbagai bahaya.

Adapun lakon Murwakala adalah varian cerita Sudamala, dimana dua
raksasa Kalanjaya dan Kalantaka akan memangsa anak-anak jika mereka
tildak diberi sesajian yang cukup. Ancaman bahaya itu segera sirna setelah
Sadewa berhasil membunuh dua raksasa (Batara Kala) terscbut.

Isi Cerita Naskah Sudamala

Secara ringkas ada empat lokasi utama dalam cerita ini, yaitu di Kahyang-
an, di Setra tempat Durga, di Kerajaan Amarta dan di pertapaan Pranga-
las. Di Kahyangan, Dewi Uma dikutuk oleh Dewa Siwa karena selingkuh
dengan Dewa Brahma. Ia akan diturunkan ke Setra dengan nama Ranini
berwujud raksasa (Durga). Uma mohon ampun lalu Siwa mengatakan
bahwa kutukannya akan dibebaskan oleh keluarga Pandawa bernama Sa-
dewa. Sementara itu di Amarta ada gangguan dari dua raksasa sakti ber-
nama Kalanjaya dan Kalantaka. Ke-dua raksasa itu semula adalah bida-
dari di Kahyangan yang terkena kutuk oleh Siwa karena mereka mengintip
kamar Siwa saat bercumbu dengan Uma. Keluarga Pandawa kalah ber-
perang melawan Kalanjaya dan Kalantaka. Kunti, ibu Pandawa pergi ke
Setra untuk mohon bantuan kepada Ranini (Durga) agar mau mengusir
dua raksasa terscbut. Ranini setuju dengan syarat agar Sadewa diberikan
kepada Ranini. Kunti kembali ke Amarta. Pandawa tidak setuju dengan
rencana Kunti, tetapi Kunti memaksanya. Sadewa diiringi dayang laki-laki
dibawa oleh Kunti ke Setra untuk diserahkan kepada Ranini. Di Setra itu
Sadewa disiksa habis-habisan karena tidak bisa meruwat Ranini. Dalam
keadaan hampir mati tiba-tiba roh Siwa masuk ke tubuh Sadewa, sehingga
bangkit kemudian berkata kepada Ranini bahwa ia akan meruwatnya. Ke-
adaan hening, sunyi senyap, Sadewa bersamadi lalu menaburkan beras ku-
ning dan bunga-bunga kepada Ranini. Seketika Ranini menjelma kembali

Khasanah Budaya Nusantara IX 127



menjadi Dewi Uma yang cantik beserta atribut tasbih dan senjata trisula.
Sejak saat itu Sadewa diberi nama Sudamala, artinya pembebas dari noda
atau dosa. Sebagat ungkapan terima kasihnya, Sadewa akan diberi oleh
Uma gadis cantik sebagai isterinya dan senjata sakti untuk membunuh
Kalanjaya dan Kalantaka. Kemudian Sadewa diperintahkan oleh Uma
agar pergi ke arah timur laut, yakni ke pertapaan Prangalas, tempat Tam-
bapetra, bertapa, untuk menyembuhkan sang pertapa dari kebutaannya.
Setiba di Prangalas, Sadewa menyembuhkan sang pertapa. Gembira ka-
rena dapat melihat dunia lagi, sang pertapa memberikan dua anak gadis-
nya bernama Ni Padapa dan Ni Soka untuk diperisteri oleh Sadewa. Tiba-
tiba Nakula, saudara kembar Sadewa, datang di pertapaan Tambapetra.
Akhimya Sadewa kawin dengan Ni Padapa dan Nakula kawin dengan Ni
Soka. Sadewa dan Nakula beserta keluarga Tambapetra menuju Amarta.
Kalanjaya dan Kalantaka masih menguasai medan perang; tetapi akhirya
ke-dua raksasa itu dapat dibunuh oleh Sadewa. Tiba-tiba muncul dua bi-
dadara yang mengaku bernama Citranggada dan Citrasena yang sebelum-
nya adalah Kalanjaya dan Kalantaka. Mereka mengucapkan terima kasih
kepada Sadewa karena telah dibebaskan dari kutukan Siwa.

Relief Sudamala di Candi Tigawangi, adegan di Ksetra : Sadewa diikat di pohon dan
ditakut-takuti oleh hantu berkepala setengah kambing setengah burung, para pembantu
Raini alias Durga karena Sadewa tidak sanggup meruwat Raini

128 Pustaka Wisata Budaya



Isi Relief Sudamala pada Candi Tigawangi

Pada Candi Tigawangi ada 14 panil yang dapat ditafsirkan berisi kisah
Sudamala; relief tiap-tiap panil dapat ditafsirkan demikian:

1.

10.

Pandawa kedatangan musuh sakti bernama Kalanjaya dan Kalantaka
hingga Pandawa kalah, lalu Kunti mencari pertolongan kepada Batari
Durga agar mengusir musuh.

. Kunti menyembah Batari Durga di rumahnya yang bentuknya seperti

rumah Bali.

. Durga disertai oleh dua dayang menemui Kunti; Durga sanggup

membantu Kunti untuk mengusir raksasa asalkan Sadewa diserahkan
kepada Durga, tetapi Kunti menolak syarat itu.

. Kunti kembali ke Amarta, di perjalanan badannya dimasuki oleh roh

Kalika, pewibantu Durga, yang membujuknya agar menyetujui syarat
yang diminta olch Durga.

. Di istana, Kunti menemui Yudhistira, Bima, Arjuna, Nakula dan Sa-

dewa. Pandawa gagal mencegah rencana Kunti; ada tokoh Semar
sedang menembah Kunti.

. Kunti membawa Sadewa beserta dua pengiringnya bernama Twalen

dan Werdah ke tempat Durga.

. Sadewa diserahkan kepada Durga; karena Sadewa tidak sanggup me-

ruwatnya, maka diikat di pohon, diganggu oleh hantu-hantu dan di-
siksa hingga setengah mati.

. Roh Dewa Siwa masuk ke tubuh Sadewa lalu Sadewa dapat meruwat

Ranini (Durga); seketika i1a menjelma menjadi Uma yang cantik leng-
kap dengan atribut tasbih dan trisula.

. Sadewa diberi nama Sudamala olch Uma, artinya pembebas aib; di-

iringi Twalen dan Werdah, ia menuju ke Prangalas, pertapaan Tam-
bapetra. .

Tambapcetra disembuhkan dari kebutaan oleh Sadewa; ia diperkenal-
kan kepada dua puterinya, bernama Ni Padapa dan Ni Soka.

Khasanah Budaya Nusantara IX 129



11. Nakula menyusul Sadewa ke pertapaan Tambapetra; ada kegiatan
persiapan perkawinan Sadewa dengan Ni Padapa dan Nakula dengan
Ni Soka.

12. Adegan ranjang, Sadewa memangku Ni Padapa, Semar mengintip-
nya.

13. Sadewa berunding dengan Tambapetra mengenai Kalanjaya dan
Kalantaka lalu mereka berangkat ke Amarta.

14. Sadewa, Nakula dan Tambapetra bertemu dengan Kunti serta sauda-
ranya, yaitu Yudhistira, Bima dan Arjuna. Sadewa menceritakan pe-
ngalamannya meruwat Durga hingga ke perkawinannya dengan anak
Tambapetra. Dayang Twalen dan Werdah ikut mendengarkan penga-
laman tuannya.

Pelestarian Tradisi

Upacara ruwatan hanyalah laku atau langkah jasmaniah yang tampak
oleh panca-indera. Di belakang upacara itu ada ungkapan lain yang
mengandung makna dalam, antara lain usaha introspeksi atau mawas diri
agar semua perbuatan manusia juga didasarkan kepada niat dan tujuan
yang mulia.

Tradisi Jawa mengenai ruwatan disertai pertunjukan wayang kulit dengan
ceritera Murwakala dan lain-lain, jangan dilihat dari aspek fisiknya saja,
melainkan dari nilai spiritual yang terkandung pada inti dasamya. Semua
usaha penyucian diri dari dosa adalah suatu langkah mulia dan ajaran ini
berrsifat universal. Setiap usaha yang baik harus dimulai dari pelaku-pe-
laku yang suci, beiat suci dan bermaksud dan bertujuan suci demi kese-
jahteraan umat manusia. Maka baik naskah cerita Sudamala, relief mau-
pun candi-candinya patut dilestarikan sebagai tanda atau tonggak per-
jalanan sejarah yang mewamai jatidiri bangsa Indonesia.

130 Pustaka Wisata Budaya



CANDI SEWU DI JAWA TENGAH

(bangunan) candi yang tersebar di berbagai wilayah bekas kerajaan,

sebagai bukti kejayaan dan kebesaran agama masa lampau. Saiah
satunya adalah Candi Borobudur, candi peninggalan agama Budha yang
masuk dalam tujuh keajaiban dunia atau dikenal sebagai warisan budaya
dunia (world cultural heritage). Bila kita mempelajari peninggalan agama
Budha di Jawa Tengah, selain Candi Borobudur, keberadaan Candi Sewu
tidak bisa diabaikan, mengingat candi tersebut merupakan kompleks per-
candian agama Budha terbesar peninggalan abad VIII - IX Masehi.

J AWA Tengah menyimpan potrensi sumber daya berupa monumen

Memang belum setenar Candi Borobudur maupun Prambanan karena kon-
disi Candi Scwu pernah rusak berat akibat pendudukan pcnjajah Belanda
yang memanfaatkan batu-batu candi untuk pembuatan benteng pertahai-
an. Dilihat dari segi sejarah dan arsitektur bangunan. Candi Sewu meru-
pakan salah satu aset warisan budaya bangsa yang unik dan memiliki ciri
tersendiri. Pemugaran yang dilakukan oleh pemerintah mampu menguak
tabir sejarah dan membuka peluang bagi optimalisasi pemanfaatan benda
cagar budaya bagi kepentingan umum.

Letak dan Lingkungan

Secara administratif Candi Sewu terletak di Desa Bener, Kecamatan
Prambanan, Kabupaten Klaten, Provinsi Jawa Tengah.

Sedangkan secara geografis pada koordinat 110°29°29” bujur timur
7044’40 lintang selatan, pada ketinggian 160,793 meter di atas per-
mukaan air laut. Jarak tempuh dari Yogyakarta kurang lebih 17 km ke
arah timur.

Letak Candi Sewu berada di lingkungan Taman Wisata Prambanan-Boro-
budur yang mcnjadi salah satu kawasan dengan Candi Prambanan, Candi
Lumbung dan Candi Bubrah, scdangkan Candi Plaosan berada di luar
kawasan. Scmua candi itu berlatar belakang Budha kecuali Candi Pram-
banan berlatar belakang agama Hindu.

Khasanah Budaya Nusantara [X 131



’ Kompleks Candi Sewu. Di depan tampak arca Dwarapala berhadapan seolah menjadi
penjaga percandian

Latar Belakang Sejarah

Candi Sewu merupakan kompleks candi berlatar belakang agama Budha
terbesar ke-dua setelah Candi Borobudur, dibangun abad VIII Masehi
berdasar prasasti berangka tahun 714 S (792 M), yang ditemukan di
kompleks Candi Sewu. Melalui prasasti tersebut, paling tidak diketemukan
dua hal penting sebagai catatan sejarah, diantaranya:

Pertama, mengingat tahun 792 M Candi Sewu telah disempurnakan, awal
pembangunan tentu telah dilakukan sebelumnya, ke-dua, nama asli Candi
Sewu adalah Manjusrigrga yang artinya rumah manjusri.

Manjusri merupakan salah satu bodhisattwa yang berkedudukan sebagai
“dewa” dalam agama Budha. Sedangkan pendiri bangunan tersebut belum
diketahui karena prasasti tidak menyebutkan nama raja yang memerintah.
Apabila dikaitkan dengan penyebaran agama, keberadaan Candi Sewu di
Jawa Tengah berkaitan dengan proses masuknya pengaruh India di Indo-
nesia pada umumnya dan Jawa Tengah pada khususnya hingga muncul ke-
rajaan-kerajaan yang rajanya menganut agama Hindu maupun Budha.

132 - Pustaka Wisata Budaya



Terdapat tiga hipotesis berkaitan dengan masuknya pengaruh budaya India
ke Indonesia. Pertama, pembawa pengaruh kebudayaan India adalah golo-
ngan ksatria kolonisas. Hipotesis ke-dua kontak dagang, kolonisasi dan
perkawinan dengan penduduk asli.

Ke-tiga, pembawa pengaruh adalah golongan Brahmana yang datang ke
Indonesia karena dorongan semangat misionaris mereka.

Ketiga hipotesis tersebut telah dibahas oleh F.D.K. Bosh, ia menyimpul-
kan bahwa pembawa pengaruh kebudayaan India dan proses penyebaran-
nya dilakukan oleh golongan Brahmana. Selanjutnya Bosh menyebut para
Brahmana dengan istilah “sarjana agama”, namun tidak dapat disangkal
bahwa kedatangan para sarjana agama ini merupakan akibat langsung dari
kontak dagang antara Indonesia dan India yang telah berlangsung sebe-
lumnya. Dengan menumpang kapal-kapal dagang para pendeta agama
Budha atau Hindu akhimya sampai di Indonesia.

Kedudukan Brahmana kala itu terhormat, di samping raja. Kondisi ter-
sebut menumbuhkan pemahaman pengetahuan bahwa di Jawa Tengah
khususnya, sejak abad VIII - X Masehi pengaruh Hindu dan Budha sedang
kuat-kuatnya, sehingga banyak candi dibangun sebagai bentuk pengabdian
dan kebaktian kepada agama.

Arsitektur Candi

Keunikari dan ciri khas Candi Sewu berupa kompleks atau bangunan
cukup luas dan banyak jumlahnya sehingga dinamakan Sewu (seribu),
terdiri atas 249 candi, diantaranya satu 185 m, lebar 163 m. Denah candi
menyerupai bujur sangkar.

Hasil temuan tahun 1984 memaparkan, pondasi pagar sebelah timur Candi
Sewu terdiiri atas tiga halaman, yaitu halaman utama, tengah dan luar.
Pada halaman pertama terdapat Candi Induk dengan arah hadap ke timur,
bersudut 20°, garis tengah 28,9 m dan tinggi 29,8 m. Candi Induk berbilik
utama (tengah) dan empat bilik penampil, masing-masing memiliki pintu
masuk.

Halaman tengah dan luar merupakan letak Candi Perwara dan Candi Apit.
Candi Perwara tersusun atas empat deret persegi panjang yang sejajar.
Deret I terdiri 28 bangunan; deret II 44 bangunan; deret III 80 bangunan

Khasanah Budaya Nusantara IX 133



dan deret IV terdiri dari 88 bangunan. Deret II, III dan IV berorientasi ke
luar (membelakangi Candi Induk) sedangkan deret ke III berorientasi ke
dalam (menghadap Candi Induk). Kedudukan Candi Apit terletak di antara
Candi Perwara deret II dan III bejumlah 90 bangunan, berpasangan di-
setiap arah. Posisi tiap pasang Candi Apit mengapit jalan membelah ha-
laman ke-dua, tepat pada sumbu-sumbunya. Pada ke-empat ujung jalan
dekat pagar halaman ke-dua, masing-masing terdapat sepasang arca Dwa-
rapala ukuran raksasa. Tinggi arca kurang lebih 229,5 cm dan ditempat-
kan di atas lapik persegi setinggi kurang lebih 111 cm.

Candi Sewu secara vertikal terbagi atas tiga bagian, yaitu kaki, tubuh dan
atap candi. Pada kaki candi terdapat sederatan hiasan relief yang meng-
gambarkan motif purnakalasa atau hiasan jambangan bunga, juga arca
singa pada setiap sudut pertemuan antara kaki dan struktur tangga. Selain
itu ada sisi luar pipi tangga yang ujungnya berbentuk makara, terdapat
relief yang menggambarkan seorang yaksa, kalpawrsa dan jambangan
bunga berbentuk sankha. Dinding candi membagi bangunan menjadi 13
bagian, yaitu satu bangunan tengah empat lorong, empat selasar dan
empat penampil. Setiap penampil mempunyai pintu ke luar dan pintu
penghubung dengan selasar di kanan - kirinya. Khusus pada lorong timur
terdapat pintu penghubung dengan bilik tengah, di dalamnya terdapat
sebuah asana lengkap dengan sandaran yang ditempatkan merapat ke din-
ding barat ruangan. Diduga asana tersebut dahulu diisi arca Manjusri
yang tingginya kurang lebih 360 cm.

Sedangkan setiap asana diduga dahulu berisi enam arca yang diletakkan
dalam enam relung, masing-masing tiga relung berjajar di dinding tiga
relung berjajar di dinding kanan dan kiri.

Sedangkan hiasan yang ada pada tubuh candi antara lain:

- Kala makara pada ambang pintu-pintunya.

- Relief seorang dewa yang duduk dalam posisi vajrasana, kepalanya di-
kelilingi rangkaian api (siracakra) sebagai lambang kedewaan.

- Relief yang menggambarkan beberapa penari dan pemain gendang ter-
dapat pada dinding luar pagar, langkan.

- Gana (mahluk kahyangan yang digambarkan seperti cebol), terdapat
pada sudut-sudut bangunan:

134 Pustaka Wisata Budaya



Pelestarian

Tahun 1825 Candi Sewu telah rusak, batu-batunya dibuat untuk benteng.
Hal ini berlangsur. hiryga tahun 1901 ketika Van Erp melakukan pem-
bersihan pertama kali pada Candi Induk bagian ambang pintu, bilik candi
dan Candi Perwara deret I. Perbaikan berupa penyambungan batu, ter-
utama di bilik Candi Perwara no. 20. Pemugaran ke II dilakukan lagi
tahun 1928, yakni pada Candi Perwara no.72 sebagai upaya penyelamatan
bangunan dari kehancuran, sedangkan pemugaran total dilakukan oleh
Direktur Jenderal Kebudayaan Depdikbud tahun 1981/1982 s.d 1992/
1993.

Khasanah Budaya Nusantara [X 135



MENYINGKAP LUKISAN CAP TANGAN SUKU TOALA DI
GOA-GOA SULAWESI SELATAN

dikatakan zaman yang di dalamnya tidak terdapat berita-berita

tertulis. Hal ini merupakan suatu pengertian yang relatif. Lamanya
zaman seperti itu di berbagai negara amat berbeda satu sama lainnya.
Misalnya zaman prasejarah di Mesir sudah berakhir lebih kurang 4.000
tahun sebelum masehi, kemudian prasejarah di Pulau Jawa berakhir
dengan datangnya orang-orang Hindu dalam’abad ke-tiga sesudah tarikh
masehi. Sedangkan Sulawesi Selatan sendiri zaman prasejarah berakhir
sekitar abad 14 Masehi.

P RASEJARAH adalah bagian yang tertua dari sejarah, lebih tepat

Berdasarkan hasil penelitian para arkeolog, terungkap bahwa kehidupan
manusia yang dulunya bertempat tinggal di dalam goa-goa Sulawesi Se-
latan khususnya Kabupaten Maros dan Pangkep yang banyak meninggal-
kan berbagai benda hasil karyanya berupa (artefak) batu, tulang dan lu-
kisan pada dinding dan atas goa, sudah ada sejak masa prasejarah. Goa-
goa yang terdapat di Sulawesi Selatan umumnya merupakan tempat
hunian manusia prasejarah yang pertama-tama ditempati, sejak manusia
meninggalkan kebiasaan hidup mengembara pada masa berburu dan me-
ngumpulkan makanan tingkat sederhana. Pada masa itu, yaitu sebelum +
6500 SM manusia masih belum menetap. Mereka pindah dari tempat satu
ke tempat yang lain untuk memenuhi kebutuhan hidupnya, yaitu dengan
cara berburu dan mengumpulkan makanan. Mengenai lukisan menurut
Ismanto Kosasih (1983); peneliti senior Pusat Penelitian Arkeologi Nasio-
nal, kebiasaan membuat lukisan timbul sejak awal penghunian (kehidupan
menetap). Karena kehidupan masa sebelumnya, yaitu berpindah-pindah,
tidak selalu menjamin kehidupan mereka. Binatang-binatang buas dan
iklim yang kurang menguntungkan memaksa mereka mencari tempat
hunian yang lebih aman. Dipilihlah goa atau ceruk sebagai tempat tinggal
mereka. Di tempat ini pula mereka beraktifitas, misalnya membuat alat-
alat dari batu atau tulang dan melukis di dinding-dinding goa atau ceruk.

Dari hasil pengamatan terhadap goa-goa, ternyata manusia pada masa
prascjarah, khususnya di Sulawesi Selatan sudah mempunyai kriteria

Khasanah Budaya Nusantara IX 137



untuk memilih goa sebagai tempat hunian, seperti goa harus luas, kering,
intensitas cahaya dan dekat dengan sumber daya alam (fauna, flora dan
air). Bekas-bekas tinggalan budaya yang telah ditinggalkan oleh manusia
masa prasejarah di Sulawesi Selatan, yang menarik perhatian adalah
lukisan. Keberadaan lukisan di goa tersebut menurut pembabakan zaman
dimulai pada masa berburu dan mengumpul makanan tingkat lanjut
sampai masa perunggu besi.

Menurut para peneliti prasejarah seperti Van Heekeren (1952), R.P.
Soejono (1977) dan Ismanto Kosasi (1983) tujuan pembuatan lukisan
pada dinding goa bersifat religus. Artinya karya seni tersebut dibuat tidak
terkait langsung dengan tujuan artistik untuk menambah keindahan suatu
obyek yang dilukis. Tujuan utamanya adalah mengait pada kekuatan
supernatural.

Adanya ide untuk melukis di dinding goa dan ceruk, awalnya merupakan
suatu permohcnan kepada kekuatan tertentu agar apa yang dikehendaki
dapat tercapai. Misalnya kegiatan upacara yang ditujukan kepada zat
tertinggi agar permohonannya tercapai, mereka melukiskan obyek tertentu
sesuai dengan keinginan pemohon. Van Heekeren (1952) mengatakan lu-
kisan goa yang menggambarkan cap-cap tangan dihubungkan dengan upa-
cara kematian. Jadi mengait kepada kehidupan setelah mati. Cara me-
nempatkan lukisan tampaknya dipilih pada bagian yang sulit dijangkau.
Ada anggapan bahwa semakin sulit, maka dianggap memiliki nilai lebih.

Berdasarkan pengamatan di lapangan, temyata memang benar. Lukisan
yang terdapat pada dinding goa dan ceruk di Sulawesi Selatan umumnya
dilukis pada tempat yang sulit dijangkau, seperti lukisan babi hutan yang
terdapat di goa Leang-leang Kabupaten Maros dan goa Garunggung di
Kabupaten Pangkep, letaknya di bagian paling atas dari atap goa. Begitu
pula dengan lukisan cap telapak tangan, sangat sulit dijangkau.

Adapun jenis lukisan yang telah ditcmukan oleh para peneliti terdahulu di
goa-goa Sulawesi Selatan di antaranya adalah cap telapak tangan, babi
hutan, ikan, pcrahu dan manusia.

Duri lukisan-lukisan tersebut, salah satu di antaranya adalah lukisan cap
tangan yang dapat diartikan sebagai berikut:

138 Pustaka Wisata Budaya



Lukisan cap telapak tangan

Lukisan cap telapak tangan ditemukan tidak hanya di Sulawesi Selatan,
tetapi juga di berbagai wilayah Indonesia Timur dan Pasifik.

»
=

Lukisan cap tangan pada dinding goa Garunggung,
kabupaten Pangkep di Sulawesi Selatan

Lukisan cap telapak tangan yang ditemukan di Sulawesi Selatan meru-
pakan lukisan yang paling dominan dibandingkan dengan lukisan lainnya.
Bentuk dan coraknya bervariasi, dikerjakan dengan mempergunakan tela-
pak tangan sebagai obyek yang ditempelkan pada dinding goa atau ceruk,
kemudian disemprotkan dengan cairan merah yang dibuat dari jenis oker
(haematite). Jenis lukisan tangan ini ada yang berupa tangan laki-laki,
tangan perempuan dan tangan anak-anak dengan bentuk berbeda-beda
seperti ada yang memperlihatkan hanya telapak tangan, telapak tangan
sampai siku, bahkan ada juga yang memperlihatkan cap tangan yang salah
satu jarinya di potong.

Van Heekeren (1952) mengaitkan antara cap tangan dengan religi. Ia me-
nyatakan bahwa cap tangan menggambarkan suatu perjalanan arwah yang
telah meninggal, yaitu dianggap sebagai gambaran arwah yang meraba-
raba dalam menuju ke alam arwah.

Tradisi yang masih hidup pada suku Irian Jaya misalnya, masih ada suatu
kebiasaan adat yang sampai sekarang masih melakukan upacara pemo-

Khasanah Budaya Nusantara [X 139



tongan jari dengan mempergunakan alat potong dari batu yang berbentuk
pahat. Beberapa puluh tahun terakhir ini masih ada yang melaksanakan
upacara tersebut di dalam goa, yaitu setelah salah satu jari dipotong baru-
lah dibuat cap tangan pada dinding goa dengan cara menyemprotkan cat
merah pada telapak tangan. Upacara ini dilaksanakan apabila salah satu
keluarga yang sangat ia’ cintai meninggal dunia. Melihat hal tersebut di
atas, maka tidak mengherankan jika pada dinding goa di Sulawesi Selatan
banyak ditemukan cap telapak tangan yang salah satu jarinya hilang.

Berdasarkan studi analogi (Etnoarchaelogy), yang telah dijelaskan di atas,
merupakarr salah satu pendekatan untuk mendapatkan suatu kesimpulan
sementara yang mendekati kebenaran, menyimpulkan bahwa cap-cap
tangan yang terdapat di goa-goa Sulawesi Selatan adalah merupakan suatu
tanda belasungkawa.

140 Pustaka Wisata Budaya



TOKOH PUNAKAWAN DALAM RELIEF CANDI

orang pangeran, umumnya dalam perjalanan sang pangeran menu-

ju ke suatu tempat atau ketika _sedang menunaikan tugas tertentu.
Dalam cerita wayang, tokoh Semar, Gareng, Petruk dan Bagong adalah
punakawan. Dalam cerita “Panji”, tokoh Twalen dan Wardah adalah
Punakawan bagi Panji. Dalam cerita “Gatotkacasraya™ ada tokoh Pra-
sanfa dan Jurudyah, keduanya adalah punakawan bagi Abimanyu, anak
Arjuna.

P UNAKAWAN adalah orang yang berfungsi sebagai pengiring se-

Ciri fisik punakawan pada relief: pendek, gemuk, perut buncit, bibir tebal.
Pada gambar wayang, tokoh Petruk di Jawa atau Astrajingga di Sunda,
Jjustru digambarkan bertubuh tinggi dengan hidung mancung.

43

X
a

Ij

Relief di Canding Tigawangi. Kiri: Nakula dan Sadewa berbincang setelah kemenangan
Pandawa. Kanan: Dua punakawan Twalen dan Werdah, badan pendek, rambut dikuncir
dan mata besar menginjak-injak dua raksasa yang mati dibunuh oleh Sadewa.

Penelitian tentang Punakawan

Dalam rangka menemukan identitas dan peranannya, banyak sarjana telah
melakukan penelitian. Serrurier (1896) menunjuk pada pengaruh India
seperti cerita Widusaka. Hazeu (1897) menghubungkan punakawan

Khasanah Budaya Nusantara IX 141



dengan leluhur orang Jawa. Brandes (1904) menyetujui pendapat Hazeu
tersebut. Stein Callenfels (1921) juga sependapat dengan Brandes; -- ia
mencari hubungan ini I wat kesusasteraan dan relief. Rassers (1922) mem-
berikan identifikasinya sebagai tokoh dewa yang dapat memimpin upacara
inisiasi kedewasaan. Budiardjo (1922) menganggap punakawan sebagai
lambang leluhur orang Jawa. Hidding (1929) menganggap Semar sebagai
penghubung dunia bumi dengan alam sorga. Krom (1931) setuju dengan
Budiardjo: cerita ini dapat ditemukan pada lakon “Gatotkacasraya” dan
relief Candi Jago. Sementara itu Utami Ferdinandus mencoba mengumpul-
kan data mengenai punakawan dari berbagai relief yang dipahatkan pada
candi-candi; tulisannya dijadikan acuan uraian ini.

Ada sepuluh candi yang dipahati relief berisi tokoh punakawan; yaitu
Candi Jago, Tigawangi, Surawana, Kedaton, Panataran, Gua Pasir, Su-
kuh, Ceta, Gambyok dan Candi Kediri.

Tokoh Punal~wan pada Relief Candi
1) Candi Jago (Malang)

Di candi ini terdapat relief lima jenis cerita yang dipahatkan pada ba-
gian kaki dan tubuh candi. Pada kaki candi tingkat pertama terdapat
cerita binatang “Angling Dharma” dan “Kunjarakama”. Pada kaki
ke-dua cerita lanjutan “Kunjarakama” dan Parthayajnya”. Pada kaki
ke-tiga cerita “Arjunawiwaha” dan pada tubuh candi cerita “Kresna-
yana”,

Cerita “Parthayajnya” mengisahkan kekalahan Pandawa ketika diajak
berjudi melawan Kaurawa karena dicurangi. Akibat keluarga Pan-
dawa ditelanjangi lalu dibuang ke hutan. Arjuna diiringi oleh dua
punakawan mencari ilmu untuk mengalahkan Kaurawa.

Cerita “Arjunawiwaha” mengisahkan Arjuna sedang bertapa lalu di-
goda oleh para bidadari, tetapi usaha bidadari gagal, karena tapa
Arjuna sangat kuat. Sementara itu di kahyangan terjadi keributan
karena rat«asa sakti Niwatakawaca akan menyerang kahyangan guna
merebut Dewi Supraba. Dewa-dewa kalah, hanya Arjuna yang bisa
menolongnya. Siwa memberikan panah sakti kepada Arjuna untuk
mengalahkan Niwatakawaca. Usaha Arjuna berhasil. Pada relief ini

142 Pustaka Wisata Budaya



ada seorang punakawan bertubuh pendek, mulut besar dan memakai
sorban, mengiringi Arjuna.
2) Candi Tigawangi (Blitar)

Di sini hanya ada satu relief, yaitu “Sudamala”, cerita tentang Sade-
wa membebaskan Durga; punakawannya adalah Twalen dan Wer-
dah yang rambutnya digelung tinggi keatas.

3) Candi Surawana (Kediri)

Di sini dipahatkan tiga cerita, yaitu “Arjunawiwaha”, “Bubuksah”
dan “Sri Tanjung”. Tokoh punakawan ada pada kisah Arjunawiwaha
(artinya Perkawinan Arjuna). Ada dua punakawan memakai sorban
dan memakai dodot, mengiringi Arjuna. Ada pula satu punakawan
bertubuh raksasa, bermata melotot, memakai gelang dan giwang.

4) Candi Kedaton (Probolinggo)
Di sini ada relief cerita “Garudeya” “Arjunawiwaha” dan “Bhomaka-
wya” (lihat Kempers 1959 : 97). Sedangkan punakawannya bertutup
kepala (sorban) dan memakai dodot.

5) Candi Panataran (Blitar)
Di sini ada relief cerita “Ramayana” (lihat Suleiman 1981) : 12 - 17).
Ada punakawan laki-laki, tubuh pendek, pakai sorban tapi ada yang
rambutnya diikat, mengiringi seorang ksatria; ada pula punakawan
perempuan dengan ciri serupa di atas.

6) Gua Pasir (Tulungagung)
Di sini ada relief “Arjunawiwaha”, punakawannya pendek, berkumis
dan bersorban.

7) Gambyok (Kediri)

Di sini ada relief “Panji”, ia bertemu dengan kekasihnya yang diikuti
oleh seorang punakawan perempuan.

8) Candi Sukuh (Sukahardjo, Jawa Tengah)

Di sini ada relief cerita “Garudeya” dan “Sudamala”, tokoh punaka-
wan mengiringi Sadewa.

Khasanah Budaya Nusantara IX 143



9) Candi Ceta (Sukahardjo, Jawa Tengah)

Jenis cenicnya belum diketahui, tetapi gambaran tokohnya jelas ada
punakawan.

10) Candi Jawi (Pasuruan, Jawa Timur)

Di sini ada cerita tentang Dewi Kilisuci, anak perempuan Airlangga,
yang hendak menjadi pertapa. Gambar punakawan ada pada batur
candi.

Fungsi punakawah

Punakawan diciptakan oleh pengarang cerita klasik sebagai kelengkapan
gambaran hidup seorang bangsawan yang harus memiliki budak atau
pembantu. Tradisi lama yang dipengaruhi oleh agama Hindu, mewajibkan
orang untuk melakukan pengembaraan dalam rangka meningkatkan jatidiri
untuk menuju alam nirwana. Khawatir pada bahaya yang mungkin timbul,
maka para bangsawan diiringi oleh budaknya yang sesuai dengan jenis ke-
laminnya. Didalam perjalanan akan dijumpai banyak kesulitan dan puna-
kawan akan n..mberikan solusinya, baik dalam konteks sebagai pelayan,
penghibur, maupun sebagai penasihat.

Apa yang digambarkan oleh para pemahat di candi-candi itu sesungguh-
nya sudah. sesuai dengan cita-cita pokok dari sang pengarang. Karena itu
cerita tertulis atanpun yang dipanggungkan dimana terlibat aktifitas se-
orang pangeran, dimana akan tampil tokoh punakawan. Sebuah cerita dan
masa Majapahit yang terkenal dan sering dijadikan lakon ketoprak, yaitu
“Damar Wulan” di dalamnya ada kisah pangeran muda bernama Damar
Waulan diiringi oleh dua pembantu tua bermama Nayagenggong dan
Sabdapalon.

Transformasi pada Masa kini

Peran punakawan dalam kehidupan masyarakat Jawa menjelma menjadi
para abdi dalem di keraton yang mengasuh anak-anak para pangeran.
Pekerjaan para hamba ini mencakup semuanya, sebagai pelayan, peng-
hibur dan juga penasihat, terutama bagi anak-anak pangeran yang belum
dewasa. Ikatan .ubungan itu sermata-mata pengabdian, sama seperti dalam
cerita klasik.

144 Pustaka Wisata Budaya



Di tengah masyarakat modemn, wujudnya beralih menjadi pembantu rumah
tangga dan kadang-kadang melakukan jabatan rangkap seperti punaka-
wan dengan ikatan pokok berupa gajih. Jika gajih tidak terpenuhi mereka
segera pindah ke tempat lain atau alih profesi.

Demikian sebuah analisis sosial berdasarkan cerita klasik tentang peran
dan fungsi punakawan sejak awalnya.

Khasanah Budaya Nusantara IX 145



ARCA-ARCA DIKPALAKA DI PERCANDIAN DI JAWA

patkan di depan candi pada sisi kanan dan kiri pintu masuk

candi, tetapi ada pula yang ditempatkan di dekat pintu gerbang.
Dalam posisi yang terakhir itu maka tugas dikpalaka bukan hanya men-
jaga bangunan candi melainkan juga halamannya atau seluruh kompleks
bangunan, baik yang berupa istana raja ataupun kompleks bangunan suci
tersebut.

D IKPALAKA adalah arca penjaga bangunan candi yang ditem-

Mengapa sebuah bangunan candi harus dijaga? Permasalahannya uni-
versal bahwa segala sesuatu terdiri atas dua unsur yakni unsur baik dan
unsur jahat. Sifat pokok dua unsur itu ialah bahwa unsur baik bersifat
agresif. Bangunan candi adalah sarana ibadah umat Hindu. Jadi dari unsur
baik yang posisinya selalu terancam oleh agresifitas unsur jahat yang
sewaktu-waktu akan merusak bangunan candi itu. Atas dasar pemikiran
ini maka dibuatlah arca-arca dikpalaka sebagai penjaga candi. Dasar pe-
mikiran ini di dunia modem diwujudkan dalam bentuk satuan polisi dan
tentara untuk menjaga negara atau dalam lingkup kecil berupa satpam
untuk menjaga kantor, pabrik, gudang dan sebagainya.

Candi-candi dengan Arca Dikpalaka

Umumnya pada semua bangunan suci agama Hindu ditempatkan arca-arca
dikpalaka. Jika ternyata arca dikpalaka tidak ditemukan pada candi ter-
sebut, ada dua kemungkinan telah terjadi. Pertama, wujud arca diubah
menjadi wujud kala yang ditempatkan di atas ambang-ambang pintu
candi. Ke-dua wujud arca diganti dengan bentuk lambang lain yang tidak
dapat ditangkap oleh panca indera kita. Khususnya di Pulau Jawa sangat
banyak bangunan candi Hindu. Tentang arca dikpalaka di sini dibatasi
pada empat candi saja, yaitu Kalasan, Singasari, Ceta dan Panataran.

1. Arca Dikpalaka pada Candi Kalasan

Candi Kalasan terletak di Kecamatan Kalasan, di selatan jalan raya
Yogyakarta-Surakarta. Di selatan Candi Kalasan, desa Glondong pa-
da 1925 dilakukan ekskavasi dan ditemukan sebuah arca dikpalaka

Khasanah Budaya Nusantara IX 147



148

setinggi 190 cm. Arca ini merupakan penjaga bangunan asrama yang
terletak di selatan Candi Kalasan (lihat Bernet Kempers: Ancient
Indonesian Ar:s. 1959: 51 dan gbr. 105). Di kompleks candi Kalasan
ditemukan empat arca dikpalaka yang indah; dua arca dipindahkan
ke Museum Sanabudaya Yogyakarta dan dua lainnya dipindahkan ke
Istana Presiden di Jakarta. Semua ini dilakukan sebelum Indonesia
merdeka.

1.1. Posisi dan Atribut Arca

Arca dibuat dalam posisi jongkok, lutut kaki kanan diletakkan
pada lapik berhias sulur melingkar, kaki kiri menapak pada
lapik polos yang letalmya sedikit lebih rendah dari lapik untuk
kaki kanan. Tangan kanan ditekuk ke depan, jarinya memegang
ular dalam posisi menggeliat: tangan kiri juga ditekuk, jari
tangan memegang pangkal gada berukir yang berdiri tegak di
depan kaki kiri.

1.2. Hiasan Arca

Matanya besar dengan alis tebal dan kumis lebat, tetapi wajah-
nya tidak tampak menyeramkan. Rambutnya panjang dibelah
dua, masing-masing sisi diuntai menjadi banyak pilihan dan
tiap pilinan rambut dibuat simpul-simpul bulat. Dua telinganya
diberi hiasan anting bulat seperti bunga matahari. Pada leher-
nya ada kalung bersusun yang ramai. Pada bahu ada kelat
bahu dan pada lengannya ada gelang. Di bagian perut yang
buncit ada simpul pita dan di bawah pusamya diberi kain indah
dengan banyak pita dan ujung simpul.

Arca Dikpalaka pada Candi Singasari

Candi Singasari, 12 km di utara kota Malang, letaknya di barat jalan
raya arah Surabaya. Lokasi ini ada di dataran rendah dan dikelilingi
areal persawahan. Maka tanahnya kurang kering dan tidak mampu
menyangga beban arca dikpalaka yang sangat berat itu. Pada masa
dahulu, lokasi ini merupakan halaman atau alun-alun Keraton
Singasari yang sekarang sudah tidak diketahui sisa istananya (lihat
Kempers 1959: 80-81). Letak arca terhadap Candi Singasari agak

Pustaka Wisata Budaya



jauh. Jadi arca ini bukan penjaga kompleks istana, termasuk kom-
pleks cand: Ketika arca ini ditemukan tahun 1860-an, badannya me-
lesak ke dalam tanah hingga ke pusarnya. Pada 1979 arca ini di-
angkat untuk ditempatkan pada selasar beton di dekat tempat aslinya.
Tinggi arca 370 cm.

2.1. Posisi dan Atribut Arca

Posisi arca jongkok, lutut kiri langsung menyentuh tanah, paha
kaki kiri ditekuk sehingga antara lutut dan telapak kakinya
menjadi tegak lurus. Tangan kanannya tidak memegang benda,
tiga jarinya ditekuk tetapi dua jari telunjuk dan tengah di-
luruskan sebagai tanda sedang memberi peringatan. Tangan
kirinya memegang gada berlekuk-lekuk dalam posisi miring
yang ujungnya berwujud wajra. Seekor ular besar membelit
dari bahu kiri melalui depan perut sebelah kanan terus ke
punggung dan naik ke bahu kiri lagi.

2.2. Hiasan Arca

Wajahnya menakutkan mata besar dan melotot, mulut agak
terbuka sehingga dua taringnya tampak. Rambutnya berwujud
mahkota berhiaskan tengkorak, antingnya besar dan bulat ber-
gambar tengkorak, memakai kalung dan hiasan dada. Di
lengannya ada kelat bahu dan pergelangan tangannya memakai
gelang tangan. Di atas pusarnya ada semacam pita sebagai tali
perut, di bawah pusar hingga ke’ lutut ada kain dengan lipit-
lipit horisontal. Dari penampakan atribut dan hiasannya jelas
sekali bahwa arca dikpalaka ini sangat menyeramkan dan di-
harapkan akan berfungsi dengan sempurna sebagai penjaga
istana ataupun penjaga candi.

3. Arca Dikpalaka pada Candi Ceta

Lokasi Candi Ceta di timur Candi Sukuh, di lereng Gunung Lawu
sebelah barat, termasuk Kabupaten Sukohardjo, Jawa Tengah. Arca
penjaga berada di sisi dalam dari pintu masuk ke lantai ke-8. Secara
tipologis, bentuk arca ini berbeda dengan gambaran bentuk arca dik-
palaka sebelumnya. Perlu diketahui bahwa Candi Kalasan dan Candi

Khasanah Budaya Nusantara [X 149



150

Singasari adalah karya seniman yang menganut aliran agama Hindu,
semua serba proporsional dan indah sesuai dengan aturan ikonografi
Hindu. Sebalilnya Candi Ceta adalah karya para seniman masa per-
alihan yang meninggalkan pengaruh ikonografi Hindu dan kembali
kepada kaidah-kaidah lokal yang tidak mengenal proporsi dan estetika
kesenian. Arca-arca lokal sering disebut sebagai arca primitif yang
lebih mementingkan isi dan nilai spiritual dengan cara menafsirkan
makna simbol-simbol yang berada dibalik wujud visual arca itu.

3.1 Posisi dan Atribut Arca

Di kompleks Candi Ceta ditemukan dua arca penjaga yang di-
gambarkan berdiri di atas lapik batu dan satu arca dalam posisi
jongkok. Atribut kedewasaan yang mengandung lambang ke-
kuasaan atau jatidiri tidak ditemukan di sini. Posisi kedua arca
ini seperti sedang bersamadi.

Adapun satu arca dalam posisi jongkok, kaki ditekuk ke be-
lakaag, lutut kaki kirt menyentuh tanah, telapak kakinya tegak
sehingga hanya ujung jarinya yang menyentuh tanah. Seluruh
telapak kaki kanan menyentuh tanah. Kedua tangan ditekuk di
depan dada, empat jari ditekuk sehingga kuku jari serta ibu jari
tangan kiri dan kanan saling bertemu. Posisi tangan demikian
menurut Bernet Kempers merupakan sikap atau usaha pem-
bebasan.

3.2. Hiasan Arca

Dua arca yang berdiri seolah-olah dalam bentuk kembar; kedua
tangan berpelukan di dada, tangan kiri melekat ke dada, se-
dangkan tangan kanan menumpang di atas tangan kiri, tetapi
ujung jarinya menempel ke dada kiri. Pada tangannya tidak ada
gelang atau hiasan lain. Kepalanya lonjong, ada sedikit rambut
yang dipilin seperti spiral.

Matanya besar lonjong, bibir tebal. Di kedua telinganya ada
anting-anting bulat berukuran kecil. Bagian perut hingga mata
kaki dibalut dengan kain polos; kain di bagian perut di ikat
dengan semacam pita lebar yang simpulnya sedikit menjulur ke
bawah.

Pustaka Wisata Budaya



Pada arca yang jongkok, rambut kepalanya lebat dan ikal yang
diatur ke belakang seperti membentuk destar jawa. Matanya
besar bulat, alis tebal, bibir tebal, kumis lebat melengkung ke
bawah. Pipinya bercambang lebat dan kedua telinganya dihias
anting-anting bulat berukuran kecil. Rahangnya agak persegi
dan memberi kesan sebagai orang kuat. Wajahnya menghadap
lurus ke depan dengan sedikit arah tengadah menghadap lurus
kedepan dengan sedikit arah tengadah. Pinggangnya dililit kain
yang simpulnya bagian depan menjulur kebawah hinga me-
nyentuh jari-jari kaki kananya.

4. Arca dikpalaka pada Candi Penataran

Candi Penataran terletak di Kabupaten Blitar, Jawa Timur. Komplek
ini luas, terdiri atas beberapa halaman atau teras sebagai akibat pem-
bangunan tambahan dibuat tahun 1190 M dan bangunan tambahan
dibuat tahun 1347 M dan ada pula yang dibuat tahun 1369 M.

Di sini juga ada tiga arca dikpalaka yang menjaga kompleks dengan
bentuk dan wajah serupa dengan arca dipalaka pada candi Kalasan
atau Singosari. Yang menjadi perhatian di sini justru pahatan arca
dibagian punggungnya.

4.1. Posisi arca dan Atributnya

Arca pertama jongkok, ditangan kiri memegang gada dan ta-
ngan kanan memegang atau berselempang ular.

Arca ke-2 serupa dengan arca pertama, hanya letak ular ada di
kiri. Arca ke-3 serupa dengan arca pertama, tetapi ularmya
tidak membeli ke arah punggung melainkan melingkar di kanan
arca.

4.2. Hiasan Arca

Pada arca pertama, bagian punggungnya di tutup kain batik
bergambar ceplok empat mclati; lipit-lipit kain di pinggang kiri
dan kanan menjulur ke bawah hingga ke lantai. Ditengkuknya
bergayut kalung dan untaian mutiara. Ekor ular dibagian pung-
gung seolah menjadi pembatas gumpalan awan atau suasana
gur g di mana seekor burung sedang terbang dan bagian da-
sar ada seekor iguana. Di duga cerita yang terkandung dalam

Khasanah Budaya Nusantara [X 151



relief ini adalah frahmen Garuda dengan kura-kura pada arca
kedua, kair: di punggung dan lipit-lipit kain lainnya serupa
dengan hiasan pada arca pertama. Bedanya badan ular tampak
sedikit dibagian kiri, jadi tidak menjulur ke punggung. Relief-
nya juga berupa gunungan dengan gambar seekor lembu
menggendong seekor buaya; jelas bahwa ini frahmen dari fabel
lembu menolong buaya ketika kejatuhan batang kayu.

Pada arca ke-tiga, badan ular tampak dikanan badan. Hiasan gunungan
juga ada, di dalamnya tampak seorang pemburu sedang berjalan mengikuti
seekor kijang, dibahu pemburu ada sebuah tongkat yang diujungnya ada
tali tempat seekor kura-kura bergantung. Relief ini menggambarkan seekor
kura-kura menjalani pengembaraannya. Jadi isinya masih ada hubungan-
nya dengan relief pada punggung arca pertama.

Hubungan Dikpalaka dengan Dewa

Atribut arca dikpala temyata serupa (walaupun tidak sama) dengan atribut
arca dewa, hal ini juga diperkuat oleh keindahan hiasan dan kainnya. Beda
wujud yang nyata dengan dewa ialah bahwa wajah dikpala sangat
menyeramkan. Hal ini mungkin menjadi takdimya sebagai makhluk
khayangan yang harus menjaga langit (lihat Monier Williains : Sanskrit-
Englis Dictioary 1899: 479).

Dikpalaka (arca penjaga) dari Candi Ceta wujudnya sederhana. Corak tradisional
sebelum adanya pengarvh Hindu di Jawa

152 Pustaka Wisata Budaya



FUNGSI KENTONGAN PERUNGGU
PADA MASA JAWA KUNA

ENTONGAN adalah benda panjang yang berongga di dalamnya

dan tertutup pada kedua ujungnya serta mempunyai satu lubang

memanjang di satu sisinya yang dapat mengeluarkan bunyi
nyaring apabila benda itu dipukul dengan benda keras. Jika ada satu ruas
bambu diberi satu lubang panjang di sisinya maka jadilah benda ini ken-
tongan yang dapat mengeluarkan bunyi nyaring jika dipukul. Kentongan
dapat pula dibuat dari batang pohon yang dilubangi sisi dalamnya se-
hingga berongga dan dapat mengeluarkan bunyi nyaring. Logam juga
dapat dibuat menjadi kentongan dengan cara mencairkannya lebih dahulu
lalu dituang ke dalam cetakan.

Kentongan disebut pula titir, kulkul atau kulkulan; di Bali disebut kulkul,
di Madura disebut tongtong atau tungtung, sedangkan orang Belanda me-
nyebumya spleettrom (lihat D.H. Meyer: “De Spleettrom” dalam TBG
LXXIX, pp. 425 ff). Dalam naskah kuna, hanya nama kukulan (dimak-
sudkan kulkulan) yang disebut, misalnya dalam Smaradana XXVI. 9 dan
Sudamala II. 17. Dalam prasasti nama kentongan atau kulkul ini tidak
dijumpai.

Fungsi Umum di Jawa dan Sunda

Masyarakat Kuna dimana-mana memerlukan alat komunikasi, salah satu
di antaranya adalah kentongan. Dengan pukulan kentongan maka bunyi-
nya dapat terdengar dari jarak jauh. Bunyi kentongan mempunyai makna
tertentu sesuai dengan perjanjian antar warga yang saling berkomunikasi.
Irama atau nada kentongan dapat bermakna untuk berkumpul, bersiaga,
tanda waktu untuk beribadah, sebagai tanda bahaya kebakaran, banjir,
pencurian atau perampokan, perang, perkelahian, pembunuhan, perkosaan
dan lain-lain.

Untuk maksud itu maka setiap rumah dianjurkan memiliki kentongan
sendiri dan hanya dipukul menurut aturan tertentu. Semua kepala desa
wajib memiliki kentongan yang besar sebagai alat komunikasi dengan
warganya.

Khasanah Budaya Nusantara [X 153



Karena bunyinya nyaring maka bunyi kentongan dapat disusun menjadi
irama lagu sehingga kentongan ini menjadi salah satu alat musik tra-
disional. Warga laki-laki yang melakukan tugas ronda malam hari di kam-
pung-kampung sering membawa dan membunyikan kentongan untuk
mencegah rasa ngantuk dan untuk membangunkan warga agar tidak tidur
terlalu lelap; di pihak lain bunyi kentongan akan mengganggu maling-
maling dalam melaksanakan aksinya.

Kentong Kulkul di Bali

Khususnya di Bali dikenal kulkul yang dibuat dari batang pohon tertentu
yang mempunyai kualitas dan suara bagus, antara lain kayu intaran dan
kayu siligul. Karena kulkul akan mengemban tugas suci, maka dilakukan
upacara saat mencari kayunya, saat membuat dan saat menggunakannya.
Sebagai benda suci kulkul ditempatkan pada bangunan khusus yang di-
sebut bale kulkul yang berada di halaman luar dari suatu pura.

Kulkul ditabuh untuk memanggil para penyungsung dalam rangka upa-
cara keagamaan. Kentongan lainnya ditempatkan di bale banjar dan ber-
fungsi sebagai alat komunikasi saja (lihat Surasmi: “Analisis Kentongan
Perunggu di Pura Manik Geni, Pujungan”, dalam PIA IV, IIb, 1986 : 243-
2577).

Kentongan Perunggu

Kentongan perunggu dibuat atas pesanan raja, pemimpin agama, tokoh
masyarakat atau orang kaya untuk maksud tertentu. Kentongan ini dibuat
polos atau diberi hiasan dan tulisan, tergantung pada pesanan atau ke-
inginan pemiliknya. )

Di Indonesia telah ditemukan beberapa kentongan perunggu yang di-
simpan di berbagai tempat, antara lain di Museum Nasional Jakarta, Pusat
Penelitian Arkeologi Nasional dan rumah Pan Sembrug, pemangku Pura
Manik Geni di Desa Pujung, Kecamatan Pupuan, Kabupaten Tabanan,
Bali (lihat Surasmi : 1986, ibid).

Kentongan perunggu ini umumnya kecil bentuknya, sehingga kalau di-
pukul tidak akan mengeluarkan bunyi yang nyaring; fungsinya tentu ber-
beda dengan kentongan kayu atau bambu. Besar dugaan bahwa kentongan
perunggu merupakan bagian dari alat upacara keagamaan.

154 Pustaka Wisata Budaya



1. Kentongan Perunggu di Museum Nasional

Dahulu kentongan ini ditemukan di daerah Mojokerto, Jawa Timur.
Tingginya 26 cm, garis tengah 5,6 cm.

Jadi bukan untuk dipukul melainkan untuk keperluan upacara. Di ba-
gian atas ada kepala kentongan yang berhias empat daun padma; di
bawah leher kentongan ada tulisan satu baris berbunyi Sri Depanim-
wan; pada sisi lainnya terdapat angka tahun Jawa Kuna bernilai 1111
Saka. Di bagian badan kentongan terdapat gambar medalion dan di
luarnya ada kuncup-kuncup daun yang ujungnya menuju ke empat
arah yang membentuk wujud seperti wajik (lihat Jan Fontein: Kese-
nian Indonesia Purba, New York 1972 : 159).

2. Kentongan Perunggu di Puslit Arkenas

Tempat temunya tidak diketahui, ukuran tingginya 38 cm, garis te-
ngah sembilan cm, tinggi bagian kepala 14 cm. Kepala kentongan ini
berbentuk kepala naga, bagian sisi kentongan berhias garis-garis dan
bulatan-bulatan (lihat Endang Soekatno 1981 : 65).

1
',

A 2

el
)

<37

o Lt

o —

w

\

1-

e
~
AWy

NSNS~

uSUN

\\\.\'\\\\\\\\\‘\\\\

<\
—

— (;
@z‘

<~
%\”/

|I
1|||
|l l|
I||‘|
i
| 1
I,

y

N ANl
D
NG
~

AW
Lrerce
AN

10
N
SN NSNAvaas

Sy

N

AN

SNESy

=

Kentongan-kentongan perunggu. Davri Kiri: Kentongan perunggu koleksi Puslit
Arkemas; Kentongan perunggu Pura manik Geni, Pujungan-Bali; Kentongan perunggu
dari Mojokerto, Jawa Timur.

Khasanah Budaya Nusantara IX 155



Tidak ada angka tahun maupun aksara, tetapi diduga bahwa kentong-
an ini berasal dari masa sekitar abad ke-13 M.

Kentongan Perunggu di Pura Manik Geni, Bali

Ukuran kentongan panjang 50 cm, panjang celah 30 cm, lebar lubang
tiga cm, garis tengah bagian ujung 15 cm, dan garis tengah bagian
tengah 20 cm. Kentongan ini masih utuh tanpa kerusakan dan saat ini
dikeramatkan oleh masyarakat penyungsung Pura Manik Geni. Ke-
pala kentongan sangat kecil. Di bawahnya kepala ini ada empat garis
lengkung seperti helai daun yang pahatannya timbul. Hiasan lainnya
berupa saluran berbentuk pilin berganda di sekitar lubang kentongan.
Di bagian belakang kentongan ada hiasan lima belah-ketupat. Di
sebelah kiri dan kanan lubang kentongan terdapat tulisan dengan
aksara kuadrat atau aksara Kediri dan telah dibaca oleh Goris dan
Casparis. Tulisan di sebelah kiri berbunyi: sasak dhana prih han.
Tulisan di sebelah kanan berbunyi: srih jayanira.

Jika kalimat itu digabung maka bunyi menjadi: Sasak dhana prih han
srih jayanira yang artinya: Ini pemberian orang Sasak untuk peringatan
kemenangannya (lihat Goris: Bali Atlas Kebudayaan: 192).

Kentongan kayu dan bambu hingga kini berfungsi sebagai alat komunikasi
dan alat musik. Adapun kentongan perunggu yang bentuknya kecil apalagi
yang berhias dan bertulis, merupakan benda purbakala yang penting
artinya bagi kita semua; benda ini pernah berfungsi sebagai alat upacara
keagamaan. Sebagai warisan budaya maka kita wajib menjaganya sebaik-
baiknya.

156

Pustaka Wisata Budaya



PRASASTI MULA MALURUNG DARI
KERAJAAN SINGASARI

bagi kerajaannya untuk dua anak laki-lakinya, menjadi kerajaan

Pangjalu (kemudian menjadi Kediri) dan Janggala (kemudian
menjadi Singasari). Anak yang tua mendapatkan Pangjalu sedangkan
anak yang muda mendapatkan Janggala. Mengenai pembagian kerajaan
ini lihat juga tulisan dalam Buana Minggu’ 26 November 1996 hal. X.

P ADA zkhir masa pemerintahannya, 1042 M. Raja Airlangga mem-

Anak-anak Airlangga
Adapun nama anak-anak raja Airlangga:

1) Sri Sanggramawijaya (pr); prasasti Cane dan Kamalgyan,

2) Samarawijaya (lk); prasasti Pucangan.

3) Sri Garas:ian (Ik); prasasti Kambang Putih, Malenga, Turun
Hyang, ,

4) Alanjung Ahyes (Ik); prasasti Banjaran,

5) Samarotsaha (lk); prasasti Sumengka.

Anak sulung raja Airlangga adalah perempuan dan telah memilih menjadi
pertapa.-Jadi kerajaan baru Pangjalu untuk Samarawijaya dan Janggala
untuk Garasakan. Perang saudara antara mercka tidak terelakkan dengan
saling menyerang. Pihak Janggala terus menerus mengalahkan Pangjalu
sampai tahun 1117 M. Ketika muncul nama raja Sri Bameswara dan
nama Mapanji Tutus dari kerajaan Pangjalu telah berbalik mengalahkan
dan menguasai Janggala sejak 1117 M. Ketika muncul nama raja Sri
Bameswara dan nama Mapanji Tutus dari kerajaan Pangjalu. Artinya

pihak Pangjalu telah berbalik mengalahkan dan menguasai Janggala sejak
1117 M.

Raja-raja Pangjalu
Adapun daftar nama raja-raja Pangjalu (Kediri) :

1. Sri Bameswara (1117 - 1135 M).
2. Jayabhaya (1135 - 1159 M).

Khasanah Budaya Nusantara LX 157



Sri Sarweswara (1159 - 1169 M).

Sni Aryeswara (1169 - 1181 M).

Sri Kroncaryyadipa/Sri Gandra (1181 - 1184 M).
Sn Kameswara (1184 - 1194 M).

Sri Sarweswara [I/Kertajaya (1194 - 1222 M).
Sri Jayasabha (1222 - 1258 M).

Sastrajaya (1258 - 1271 M).

Jayakatwang (1271 - 1293 M).

C OO L AW

—

Raja-raja Singasari

Kekuasaan raja-raja Kediri berlangsung sejak 1117 hingga 1222 M yakni
saat raja terakhir Kertajaya, dikalahkan oleh Ken Arok dalam pertem-
puran di Ganter (lihat Pararaton). Ke Arok (yang kemudian bergelar Sri
Ranggah Rajasa memindahkan pusat kekuasaannya ke Singasari. Ke-
dudukan raja-raja Kediri adalah raja bawahan alias vasal dari kerajaan Si-
ngasari. Adapun raja Singasari yang berkuasa antara tahun 1222 - 1293

M ialah:

1. Ranggah Rajasa (1222 - 1277 M).

2. Anusapati (1227 - 1248 M).

3. Seminingrat/Wisnuwardhana (1248 - 1268 M).
4. Kertanagara (1268 - 1293 M).

Prasasti Tembaga Mula Malurung

Prasasti koleksi Museum Nasional yang diberi nomor inventaris 90 E ini
terdiri atas lebih dani 12 lempeng; kita hanya memiliki lempeng no.
1,2.3,5,7,8,9,10,11 dan 12. Lempeng no. 4 dan 6 hilang. Lempeng ke-12
yang ada di Museum Nasional bukan yang terakhir, jadi ada lempeng
selanjutnya yang hilang.

Prasasti ini sudah diterbitkan oleh Boechari dalam kitab “Prasasti Koleksi
Museum Nasional” 1986; isi ringkasnya pernah ditulis oleh Slamet
Muljana dalam kitab “Negarakertagama dan Tafsir Sejarahnya” Bhratara
1979. Selanjutnya Agus Aris Munandar mengupasnya dalam makalah PIA
IV, 1986, seri lIA, p. 1-23. Adapun isi prasasti sebagai berikut :

158 Pustaka Wisata Budaya



Lempeng I: menyebutkan bahwa pada 1117 Saka (1255 M) raja Semi-
ningrat menetapkan raja-raja disetiap negara, terutama Sri Murdhwaja
yang bergelar Kertanagara dan anugerahnya Bhatara Parameswara, se-
bagai guru di sefuruh pulau Jawa.

Lempeng II: raja Seminingrat menguasai seluruh nusa Jawa; perintahnya
diterima para menteri terus turun ke bawah.

Lempeng III: disebut nama Nararya Waninghyun, isteri Seminingrat,
jadi nenek Kertanagara. Ketika Bhatara Parameswara wafat, Sang Pra-
naraja sangat berjasa kepada Seminingrat. Pengganti Parameswara ialah
Guning Bhaya, pamannya, setelah wafat kemudian digantikan oleh Toh-
jaya, kakak Guning Bhaya. Raja Tohjaya wafat, maka Seminingrat naik
tahta, terutama atas bantuan Panji Patipati. Raja juga meresmikan desa
Kayu Manis sebagai desa perdikan bagi para brahmana.

Lempeng IV: (hilang).

Lempeng V: Sang Pranaraja terus mengabdi kepada Seminingrat lalu
diberi anugerah desa sima. Pada diri Seminingrat berkumpul dewa Brah-
ma, Wisnu dan Siwa, beliau sangat adil dan membangun banyak candi.
Lempeng VI: thilang).

Lempeng VII: menyebut nama anak-anak dan sepupu Seminingrat yang
dijadikan raja, demikian daftarnya:

di Madura ............. )

di Lumajang Nararya Kirana (anak),

di Daha Murdhwaja/Kertanagara (anak)

di Gelang-Gelang, Turukbali (anak), isteri Jayakatwang,

di Morono Sri Ratnaraja (adik sepupu),

di Hering Sri Narajaya (adik sepupu),

di Lwa Sri Sabhajaya (adik sepupu).

Lempeng VIII: Sang Pranaraja sangat setia, kemana pun ada tugas
selalu dilaksanakan. Beliau gembira menerima anugerah tanah.

Lempeng IX: anugerah tanah dari raja akan dijadikan sima dan akan di-
dirikan candi. Seminingrat adalah titisan Wisnu, tanah desa Mula dan
Malurung diberikan kepada Sang Pranaraja karena baktinya kepada raja
Seminingrat. )

Khasanah Budaya Nusantara LX 159



Lempeng X: vakti Sang Pranaraja perlu diketahui oleh sanak keluarga
raja agar jangan ada yang menggugatnya, terutama oleh raja-raja yang
nanti akan berkuasa, termasuk Kertanagara. Keinginan Seminingrat
disetujui para raja.

Lempeng XI: disebut luasnya desa Mula dan Malurung, keputusannya
berlaku untuk selama-lamanya; Kertanagara menyanggupi keputusan Se-
miningrat. Letaknya tanah desa Mula dan Malurung ada di sebelah utara
kota Daha.

Lempeng XII: Pranaraja telah menerima anugerah tanah tersebut dan
boleh dinikmati hingga ke anak keturunannya untuk selama-lamanya.
Raja-raja lainnya juga dapat menikmati penobatannya di negara masing-
masing.

Data Sejarah baru

Daftar raja-raja Singasari yang dipaparkan di atas berdasarkan sumber
sejarah lama seperti kitab Nagarakertagama; dalam kitab ini temyata
nama-nama Parameswara, Tohjaya, Guning Bhaya, Waning Hyun mau-
pun yang tidak disebutkan. Mereka ini ternyata berkedudukan di Kediri
sebagai rajaivasal karena kerajaan pusat berkedudukan di Singasari.
Selain itu yang diberi kedudukan di Kediri adalah kerabat dari Ken Arok
sendiri. Selama ini kita hanya mempunyai sumber sejarah dari Nagara-
kertagama dan Pararaton yang tidak lengkap. Dari dua sumber ini di-
peroleh data bahwa sesudah Ken Arok berkuasa di Singasari lalu wafat
tahun 1227 M dan digantikan oleh Anusapati, maka pada saat yang sama
di Kediri ada raja Jayasabha yang berkuasa hingga tahun 1258 M.

Prasasti Mula Malurung ternyata memberikan rincian mengenai raja-raja
Kediri,

Silsilah Raja-raja Singasari dan Kediri

Jika data dari ketiga sumber sejarah tersebut digabung, maka kita dapat-
kan silsilah raja-raja Singasari dan Kediri mulai tahun 1222 M sebagai
berikut :

Prasasti Mula Malurung bertahun 1225 M ini telah memberikan data baru
mengenai sejarah masa Singasari. Penulisan sejarah bukan hal sederhana

160 Pustaka Wisata Budaya



karena menyangkut riwayat nenek moyang bangsa Indonesia. Kiranya kita
perlu waspada dan cermat agar hasil yang kita tulis dapat meluruskan

uraian sejarah bangsa yang dapat dipertanggungjawabkan kepada generasi
yang akan datang.

SILSIAH RAJA-RAJA KEDIRI DAN SINGASARI

KEDIRI SINGASARI
Parameswara 1222 - 1227 R. Rajasa 1222 - 1227
(Mahisa Wunga Teleng) (Ken Arok)
| I
Guning Bhaya Anusapati 1227 - 1248
Toh Jaya Seminingrat
SINGASARI
Seminingrat
1248 - 1268
DAHA HERING GELANG-GELANG | LWA MADURA
Kertanagara Narajaya Turukbali Sabhajay
(Narasingharmuti)
MARONO LUMAJANG
Ratnaraja Kirana

Kertanagara
1268 - 1292

KEDIRI
Jayakatwang
1292 - 1293

|

MAJAPAHIT
Kertarajasa
1294 - 1309

Khasanah Budaya N«santara [X 161



RELIEF PANDE BESI PADA CANDI SUKUH

layah Kabup iten Sukoharjo, Jawa Tengah. Candi yang bentuknya

seperti piramida terpancung ini mempunyai beberapa keistime-
waan, antara lain adanya pahatan kelamin laki-laki dan perempuan di jalan
masuk (gerbang) candi, relief berbentuk rahim (sebagai gambaran, pen-
ciptaan kosmos), arca-arca penjaga (dikpalaka) yang berbeda dengan arca
lainnya dan relief pande besi yang dipahatkan pada dinding bangunan sisi
barat di halaman teras ke-dua di sebelah selatan candi induk.

( : ANDI Sukuh terletak di lereng Gunung Lawu sebelah barat, wi-

Pande dan peralatannya
Para pande dan peralatannya digambarkan demikian :

1. Paling selatan, orang berdiri menghadapi alat ububan (pompa) dengan
kedua tangan dengan kedua tangan memegang tongkat ububan. Orang
di sebelah utara berjongkok, tangan kiri memegang tongkat panjang
yang didorong ke arah perapian. Keduanya berpakaian rapi dan mema-
kai perhiasan.

2. Di depan perapian berdirilah orang berkepala gajah, tangan kanan me-
megang anjing dan tangan kiri memegang ekornya. Badannya telanjang
tetapi kepalanya memakai sorban.

3. Peralatan dan hasil kerja dipahatkan di depan kedua orang ini yang ter-
susun dalam tiga papan bersusun. Pada papan atas, alat-alat kecil te-
tapi aus; pada papan kedua, alat-alat lebih besar dan pada papan terba-
wah alat-alat kecil serba panjang.

Jenis-jenis pande

Dari prasasti wutukara, prasasti Kaladi dan prasasti Ayam Teas dan
sastra lama (dimaksudkan naskah Tentu Panggelaran, Werhaspati Tatwa,
Adipurana dan Negarakertagama) dapat diketahui bahwa pande itu ada
beberapa macam, antara lain: parde mas, pande wsi, pande gending, pande
dadap, pande tamwaga atau pande tamra, dan undahagi. Istilah-istilah itu
mengacu kepada jenis pckerjaannya. Pande mas mengerjakan semua per-
hiasan dan perlengkapan dari bahan emas.

Khasanah Budaya Nusantara I1X 163



Relief pande besi di Candi Sukuh

Pande wsi mengerjakan alat-alat perang, pertanian dan rumah tangga dari
bahan besi. Pande gending atau pande gangsa mengerjakan alat-alat musik
(gamelan) dengan bahan dari perunggu. Pande dadap mengerjakan per-
alatan perang yang berupa perisai. Pande tamwaga mengerjakan barang-
barang dari bahan tembaga. Adapun undahagi adalah pekerjaan mengenai
perkayuan, khususnya bangunan kayu. Yang serupa dengan pande gangsa
ialah pande ka.csa yang mengerjakan bahan-bahan dari kuningan.

Proses kerja pande besi

Masalah pande dan dunianya pemah ditulis oleh beberapa orang, antara
lain oleh P. De Kat Angelino dalam artikel “Over de Smeden en eenige
andere ambachtslieden op Bali” dalam TBQ LX,d 1921: 207-265 serta
TBG LXI, 1922: 379-424. Kemudian Drs. Ph. Subroto juga menulis
artikel “Kelompok Kerja Pande Besi Pada Relief Candi Sukuh” dalam
PIA., 1980: 342-357. Adapun proses pengerjaan itu dimulai dari petugas
perapian menyalakan api lalu memompa angin dengan alat ububan. Pe-
tugas ke-dua menjepit besi dan memasukkannya ke dalam perapian hingga
logam itu menjadi bara, selanjutnya memindahkan logam panas itu ke atas
landasan besi bernama paron dan tangan kanannya menempa besi panas
tersebut. Saat menempa besi, petugas perapian dapat ikut menempanya
agar pekerjaan lekas selesai. Penempaan logam panas ini untuk memben-
tuknya menjadi benda yang diinginkan, misalnya arit. Jika pekerjaannya
lebih banyak maka ada tukang yang khusus menghaluskan alat hingga siap
pakai.

164 Pustaka Wisata Budaya



Proses kerja para pande juga dilukiskan dalam kitab Korawasrama.
Sebagai perbandingan orang dapat melihat pekerjaan para pande di Bali
saat ini di mana pekerjaan itu dilakukan dengan khidmat dan penuh
upacara yang disertai do’a atau mantra-mantra.

Mantra

Karena kepercayaan bahwa semua benda itu mempunyai kekuatan gaib
dan ada hubungan dengan para dewa, maka do’a atau mantra itu untuk
memperlancar pekerjaan, mencapai hasil yang bagus dan agar pekerja
selamat. Kitab Angelino 1921 hal 228-229 menyebutkan mantranya
demikian:

Pekerjaan/bendanya dan mantranya:

- menyediakan air : “Ong, Ung, Meng merta janamah”.

- menyalakan api: “Ong Agni prala janamah”,

- untuk palunya: “Kerta sara janamah”,

- untuk supitnya: “Mari mara sara janamah”,

- untuk keruknya: “Tata geni ludra wisia janamah”,

- untuk tangkai palu: “Pageh pakuh tudan depa sara janamah”,
- untuk tatahnya: “rat-surit guna wenang janamah”,

- untuk kikimya: “g, Sang Kertajnana sarwa loka ri guna wisesa teg
Janamah”,

- untuk gurindanya:” Rata jana dewaning wesi hatata lungguh prasara
praguna hamor janamah”.

Pada saat barang telah selesai dan akan disepuh dengan pemberian air ga-
ram, diucapkan matra yang lain lagi. Adapun ucapan mantra pendek yang
berupa sukukata, demikian aturannya: Hung untuk dewa Wisnu yang di-
samakan dengan air, Hang untuk dewa Brahma yang disamakan déngan
api; Mang untuk dewa Iswara yang disamakan dengan air.

Perlengkapan pande besi.

Yang tergambar pada relief di Candi Sukuh kurang jelas. Nama-nama alat
yang diberi mantra diatas menunjukkan bahwa itulah perlengkapan yang

Khasanah Budaya Nusantara IX 165



diperlukan. Alat ububan ada tetapi lubang anginnya tidak tampak. Supit
mungkin ada dan dipegang oleh si tukang pande. Palu, paron, tatah atau
kikir tidak begitu ielas

Dalam kitab Tantu Panggelaran disebutkan adanya linea unsur besar
(panca mahadbhuta) yang dimiliki oleh dewa Brahma sebagai dewa pande
besi yaitu:

1. Prtiwi (bhu), artinya bumi, sebagai paronnya.
2. Teja, artinya sinar, sebagai apinya.

3. Bayu, artinya angin sebagai ububannya,

4. Akasa, artinya langit, sebagai palunya,

5. Apabh, artinya air, sebagai supitnya.

Hasil kerja

Relief pande besi pada Candi Sukuh ini hendak memperlihatkan hasil
kerjanya yang disimpan pada tiga papan bersusun, tetapi juga bercampur
dengan peralatan dari pande besi. Hasil-hasilnya demikian:

1. Papan atas: gada, benda segitiga dan alat seperti kendi,

2. Papan tengah: belati panjang, belati pendek, belati berkait pada satu
sisi, belati lengkung, arit, palu dan paron

3. Papan bawah: tatah petel ukuran besar sedang dan kecil.

Pada masa sekarang pekerjaan pande hampir punah karena digantikan oleh
alat-alat mesin. Akan tetapi dipelosok tanah air masih ada pekerjaan ini
karena distribusi barang pabrik belum sampai atau tidak terbeli atau tidak
puas dengan produk massal tersebut. Relief pande besi pada Candi Sukuh
merupakan kilas balik masa lampau yang menunjukkan bahwa teknologi
budidaya logam telah dikuasai dengan baik di zamannya. Umpan balik
yang diharapkan ialah agar generasi muda Indonesia dapat menyempurna-
kan teknologi kuna ini menjadi teknologi modem yang paling canggih.
Relief tersebut telah menjadi monumen dari kehidupan nenek moyang kita
yang tidak akan terlupakan asalkan pemeliharaannya dijaga dengan baik.

166 Pustaka Wisata Budaya



NEKARA PERUNGGU DI IDONESIA

1 _ ' M ASALAH nekara perunggu per-
- nah dibahas secara sepintas oleh
H.R. Van Heekeren dalam ma-
- jalah Amerta no. 2, 1985 (reprint), (p.45-53,
Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi Nasio-
nal). Menurut kajiannya dikatakan bahwa di
Indocina (daerah Vietnam) pernah berkem-
bang suatu tradisi yang disebut Kebudayaan
- Dongson sekitar tahun 300 SM. Salah satu
essersssbupisleaiiiiesncy unsur hasil kebudayaan fisik Dongson ialah
—— nekara perunggu. Sebelum tarikh Masehi
/ nekara perunggu telah masuk ke Indonesia,
=
/

bahkan sampai di Pulau Irian. Nekara pe-
runggu pertama kali diperkenalkan oleh G.E.
Rumphius pada 1682 ketika ia mengirimkan
benda ini kepada Groot Hertog Toscane di
& Belanda. Pada 1704 ia menulis karangan
L tentang nekara perunggu yang ada di Pejeng

*Moko dari Pulau Alor (Bali). Pada 1803 sebuah nekara perunggu

perunggu'milik Hans Wilezek yang dibelinya tahun 1880 di Florence
(Itali), dipamerkan di Wina. Kemudian pada 1883 dalam pameran di
Amsterdam ada sebuah nekara perunggu dengan hiasan katak pada bidang
pukulnya; menurut Payer (Australia), nekara ini berasal dari Asia.

Tahun 1884 A.B. Meyer menulis dan menerbitkan karangan yang memuat
uraian tentang 52 nekara, 40 di antaranya merupakan lokasi perorangan di
Drenden, Wina, Roma, Paris, London, Leiden, Calcutta, Jakarta, dan
Stockholm. S:i:njutnya beberapa ahli Sinologi, yaitu F. Hirth, J.J. Groot
dan W. Foy menaruh perhatian pada masalah nekara.

Pada 1902 Franz Heger (Jerman) menulis karangan tentang nekara dan

menyebut adanya 165 nekara. Kemudian pada 1918 H. Parmentier
(Perancis) juga menulis karangan serupa yang memuat 188 nekara.

Khasanah Budaya Nusantara IX 167



Bentuk dan bahan

Nekara ialah sebuah alat upacara (musik”) berbentuk serupa drum
dengan satu sisi tertutup rapat dan sisi lawannya terbuka, bagian atas
lebar, bagian tengah menyempit dan bagian dasar lebih lebar dari bagian
tengah. Bentuk keseluruhannya berbeda-beda, yang buntak memiliki
ukuran lebar lebih besar daripada ukuran tingginya. Sebaliknya ukuran ne-
kara tinggi, lebarnya lebih kecil daripada tingginya (lihat gambar). Bahan-
nya dari logam, umumnya bahan perunggu. yaitu campuran tembaga
dengan besi.

Pembuatan dan penggunaan nekara di Asia Tenggara

Tradisi tentang pembuatan, pemakaian dan pemujaan terhadap nekara
bertahan lebih dari 200 tahun, yang terbukti bahwa pada zaman Dinasti
Han (206 BC - 220 AD) di Cina telah disebut adanya nekara yang disebut
dari orang-orang Man sejak sebelum tarikh Masehi. Konon nekara itu
dipuja-puja orang di Cina setelah oleh penduduk yang bukan warga Cina.
misalnya oleh suku bangsa Man, Meauize dan Lolo. Mereka ini ditakluk-
kan oleh Jenderal Ma-Yuan dari Cina 41 M.

Hingga tahun 300 M nekara-nekara ini masih dibuat oleh orang-orang
Man. Bahannya dari mata uang tembaga yang dibeli di Kanton kemudian
dilebur. Ada sebuah nekara milik Tonang-Fang yang bertuliskan “Tahun
ke-enam dari pemerintahan Konang Wi Ti”. Pertanggalan ini jatuh pada
30 M. Nekara lain di British Museum (London) bertuliskan “Dibuat oleh
Chang-Tu dalam tahun ketujuh dari tahun keempat pemerintahan Chin-
Hsing” (kira-kira tahun 226 M).

Pada 800 M sebuah nekara dipersembahkan kepada Kaisar Cina oleh
orang-orang Mon-Khmer dari negara Phiao (Kamboja sekarang). Pada
1200 M nekara-nekara perunggu masih disimpan oleh orang-orang Man
Selatan yang digunakan sebagai genderang perang dan pelengkap pada
upacara kematian.

Dalam masa Dinasti Ming (1367-1644 M) di Cina nekara ditaruh di pun-
cak gunung dan jika dipukul maka rakyat akan berkumpul di kaki gunung.
Pada 1700 M di Kanton masih ada 10 pembuat nekara; hingga 1800 M
Kanton masih menjadi pusat pembuatan nekara. Pada 1894 nekara masih

168 Pustaka Wisata Budaya



dibuat oleh sukubangsa Shan dan Inthas untuk di jual kepada orang
Karen.

Pada 1950 suku bangsa Karen Merah di Birma dan Thailand Barat masih
memukul nekara saat upacara kematian untuk memanggil roh-roh dalam
wujud-burung. Nekara juga digunakan seperti nampan untuk menyajikan
daging dan nmasj. Saat itu diketahui ada puluhan nekara dengan bentuk
buntak dan bentuk tinggi. Nekara ada yang berhias katak (nekara laki-
laki) dan ada yang polos (nekara perempuan). Demikian kepercayaan di
Birma.

Di daerah Dongson Annam Utara, di kuburan-kuburan pemah ditemukan
20 nekara kecil-kecil; mungkin fungsinya sebagai bekal kubur.

Pada 1937 di tepi Sungai Hoang-Ho di Tonkin ditemukan sebuah nekara
yang sangat indah; tak lama kemudian di Pulau Sangeang disebelah timur
Pulau Sumbawa juga ditemukan sebuah nekara perunggu pemah ditemu-
kan pula di Mangolia Dalam (sebelah barat Cina), di India Belakang dan
banyak pula di Indonesia, yang terutama di Pulau Kei.

Tipe nekara

Heger telah membuat klasifikasi nekara menjadi empat tipe yang selanjut-
nya dikenal sebagai Heger I, Heger I, Heger III dan Heger IV.

1. Tipe Heger I: buntak, bidang pukul lebih Iebar daripada bagian tengah-
nya.

2. Tipe Heger II: buntak, bidang pukul sama dengan bagian tengah.

3. Tipe Heger III: agak langsing, bidang pukul lebih besar daripada ba-
gian tengahnya.

4. Tipe Heger IV: sangat buntak, bidang pukul sedikit lebih besar dari-
pada bagian tengahnya.
Hiasan

Badan nekara dibagi tiga: Bagian atas disebut bidang pukul, bagian tengah
berbentuk silinder dan bagian bawah bentuknya melebar ke bawah.

K hasanah Budaya Nusantara IX 169



© © AT o
@@@@é CXc, °""nog_
T T
gy —_—

ULy
LTy
. AN - W)
NE N

N !

—

=

Hiasan pada nekara Sangeang.

Pada nekara Heger I, bidang pukulnya dihias dengan pola bintang bersinar
8, 10, 12, 14 atau 16, kemudian dikelilingi lingkaran sepusat, ada yang
sempit dan ada yang lebar dalam bentuk geometris. Di dalamnya ada
lukisan manusia, binatang, rumah-rumahan dan empat katak yang plastis.
Selain itu ada pula nekara yang diberi hiasan enam perahu berbentuk
bulan sabit, lengkap dengan awak perahu dan penumpangnya berbentuk
burung. Perahu itu dilambangkan sebagai pembawa orang mati menuju ke
alam baka.

Pada suku bangsa Dayak Ot dan Ola Ngaju masih dipergunakan papan
kayu lukisan seperti itu dalam melaksanakan upacara kematian karena

Cvd Tl T
— =
7/
Tipe Heger | Tipe Heger Il

170 Pustaka Wisata Budaya



mereka percaya bahwa ada pulau gaib di tengah samudera sebagai tempat
abadi. Kepereayaan ini serupa dengan orang Batak (Heekeren 1985:49).
Nekara-nekara tipe Heger I saat im menjadi koleksi utama Museum
Nasional. Koleksi lainnya berupa nekara dan Banten yang termasuk tipe
Heger IV.

Nekara di Indonesia Timur

Pada 1937 di Pulau Sangeang ditemukan lima nekara. Pada saat upacara
memanggil hujan, letak nekara dibalik, yang cekung menghadap ke atas.
Selain itu orang percaya bahwa melalui nekara orang dapat membuat
kebakaran dari jarak jauh. Salah satu nekara Sangeang ini berukuran
tinggi 83,5 cm, lebar bidang pukul 116,5 cm. Benda ini di sana disebut
makalamau. Pada bidang pukulnya ada hiasan 12 sinar Bintang yang
ditebalkan dan dikelilingi garis lajur Icbar yang dibagi menjadi cmpat lajur
sempit. Pada dua lajur luar dihiasi pola tangga, pada lajur paling dalam di
hiasi lingkaran-lingkaran. Pada lajur ke dua dihiasi 20 burung berparuh
bengkok yang terbang berurutan. Lajur ke tiga dihiasi pola bulu burung
dan pola mata.

Tipe Heger 1 Tipe Heger 1V

Di antara pola-pola itu ada empat, bidang yang dihiasi orang menumbuk
padi, orang berjenggot dan dua orang berlutut berhadapan, scckor babi,
dua ayam dan seekor anjing. lukisan orang aneh ini serupa dengan relief
Cina dari masa dinasti Han tahun 200 M.Lajur keempat dihiasi mcander
serong dan lajuf ke lima dihiasi 16 burung sejenis bangau. Lajur ke cnam
dihiasi pola gcometik seperti pada lajur pertama. lajur paling luas hanya
dihiasi cmpat katak yang berjalan dari kiri ke kanan, berlawanan dengan

K hasanah Budaya Nusantara IX 171



arah jarum jam. Hiasan pada bagian badan nekara juga indah sekali, tetapi
tidak diuraikan di sini.

Nekara di Bali

Di Bali, khususnya di Desa Manuaba oleh Walter Spies permah ditemu-
kan cetakan batu dari nekara tipe Pejeng bentuk kecil. Indikasi ini mem-
buktikan bahwa nekara-nekara kecil di Bali adalah buatan lokal, bukan
barang kiriman dari daratan Asia. Nekara kecil ini-banyak ditemukan di
wilayah Bali

Di Pejeng ada sebuah nekara besar dan dikenal sebagai moko raksasa;
tinggi 186 cm, garis tengah badan 110 cm, bidang pukulnya lebih besar
daripada bagian tengahnya dan dihiasi delapan sinar bintang serta garis-
garis lekuk dengan lingkaran-lingkaran. Pada badan nekara dihiasi lukisan
delapan kedok/topeng. Istilah moko dimaksudkan untuk menamai nekara
yang ukuran tingginya lebih besar daripada lebar bidang pukulnya. Nekara
perunggu yang ditemukan di Indonesia pada umumnya adalah hasil
kebudayaan Dongsong yang berpusat di Annam dan menyebar ke berbagai
penjuru dunia. Tradisi kebudayaan Dongson ini temyata memberikan
inspirasi bagi orang Bali untuk membuat nekara sendiri. Nekara-nekara
tipe Bali inilah yang menjadi kebanggaan bangsa Indonesia karena me-
rupakan hasil kebudayaan sendiri, bukan produk asing. Karena perubahan
kepercayaan, tradisinya juga berubah sehingga nekara-nekara itu sekarang
tidak dibuat lagi, baik di Bali maupun di tempat lain di wilayah Indonesia.

172 Pustaka Wisata Budaya



PURA MERU CAKRANAGARA DI PULAU LOMBOK

man Mayura. Jika sudah mengunjungi Taman Mayura akan me-

ngetabui Pura Meru Cakranagara karena keduanya terletak ber-
dekatan, berjarak sekitar 30 meter dan puncak Meru terlihat dari Taman
Mayura.

S ETIAP orang yang datang di Pulau Lombok akan mendengar Ta-

Pura Meru berada di tengah Kota Kecamatan Cakranagara, Kotamadya
Mataram, Provinsi Nusa Tenggara Barat. Letaknya di tepi jalan Mataram
- Narmada, berseberangan dengan Taman Mayura. Jarak dari Pelabuhan
Udara Selaparang Mataram kurang lebih 5 km. Di sebelah barat Pura
Meru adalah pasar Cakranagara, di sebelah selatan jalan kecil dan per-
kampungan penduduk dan di sebelah timur adalah saluran air selebar tiga
meter.

Perkampungan penduduk selatan Pura Meru mayoritas suku Bali dan
masth banyak di antaranya memiliki pekarangan yang mirip dengan rumah
perkampungan di Bali, dikelilingi tembok setinggi dua meter.

Secara astronomis Pura Meru berada di garis lintang selatan 08 derajat 04
dan bujur timur 116 derajat 32, di atas ketinggian sekitar 48 feet (16
meter) di atas permukaan air laut.

Latar belakang sejarah

Sekitar abad XVII Patih Kerajaan Pejanggik, Arya Banjar Getas meng-
adakan persekutuan dengan orang Bali di Kerajaan Karangasem. Arya
Banjar Getas bersama adik Raja Karangasem menaklukan Kerajaan Pe-
janggik yang pada waktu itu di bawah kekuasaan Meraja Kusuma. Selan-
jutnya kerajaan-kerajaan kecil -di Lombok pun dapat ditaklukannya.

Setelah menguasai Kerajaan Pejanggik dan kerajaan kecil lainnya, Anak
Agung Ngurah Karangasem membagi kekuasaan dengan Arya Banjar
Getas menjadi dua wilayah. Bagian barat untuk Kerajaan Karangasem dan
sebelah timur untuk Arya Banjar Getas. Sedangkan orang-orang Bali yang
berada di Lombok mendirikan beberapa desa yang merupakan kerajaan-
kerajaan kecil yaitu:

Khasanah Budaya Nusantara [X 173



1. Karangasem (Singasari) dengan rajanya bernama Anak Agung Ngurah
Made Karang pada tahun 1720,

Mataram dengan rajanya Anak Agung Bagus Jelantik,

Pagesangan deagar. rajanya Anak Agung Nyoman Karang,

Pagutan dengan rajanya Anak Agung Wayan Sidemen,

Kediri dengan rajanya Anak Agung Ketut Rai.

v

Kerajaan Karangasem dan kerajaan-kerajaan kecil di Lombok bergabung
berdasarkan kekeluargaan untuk mencapai kepentingan bcrsama. Untuk
memperkuat persatuan ini Raja Karangasem mendirikan Pura Meru Ca-
kranegara pada 1642 S (1720 M)) dan Kerajaan Singasari sebagai wakil
Kerajaan Karangasem Bali.

Karena kerajaan-kerajaan kecil itu saling memperebutkan pengaruh dan
kekuasaan, maka terjadilah perang saudara. Akhimya tinggal satu keraja-
an yang masih bertahan, yaitu Kerajaan Mataram yang kemudian memin-
dahkan pusat kerajaan ke Karangasem (bekas Kerajaan Karangasem/Si-
ngosart) pada 1788 S (1866 M)) dan nama Karangasem diganti dengan
Cakranegara karena pusat kerajaan sudah menjadi bundar laksana cakra.

Maksud dan tujuan pembuatan pura

Pendirian Pura Meru dimaksudkan untuk tempat persembahyangan (bagi
penganut agama Hindu). Meru artinya segala bentuk tempat beribadah
yang atapnya bersusun, melambangkan alam semesta (makrokosmos). Se-
lain itu juga sebagai pemersatu kerajaan-kerajaan kecil di Lombok agar
bergabung demi kepentingan bersama, tidak saling bermusuhan.

Antara Pura Meru Cakranegara dengan Pura Kelepug Taman Mayura me-
rupakan satu kesatuan. Keberadaannya mempunyai hubungan fungsional
yang sangat erat.

Setiap tahun, pada tanggal 15 (purnama) bulan empat menurut perhitung-
an tahun Bali; sekitar September/Oktober, di Pura Meru diadakan upacara
besar yang disebut Pujawali. Pada hari itu semua banjar, 33 banjar, ma-
sing-masing membawa alat upacara dari Pura Pemaksan ke Pura Meru. Di
bawah pimpinan seorang pemangku-ketua pemaksan, mereka datang ke
Meru dan menghias sanggar masing-masing.

174 Pustaka Wisata Budaya



Upacara Pujawali dimulai sore hari sekitar pukul 16.00. Pagi-pagi sebe-
lum upacara di Pura Meru sekitar pukul 10.00 semua alat upacara yang
baru keluar dari atap banjar dibersihkan secara simbolik di Pura Kelepug
Taman Mayura. Pembersihan dilaksanakan dengan upacara nyuciang atau
malelasti, alat dan pemikulnya disebut jempana. Air pencucinya diambil-
kan dari pancuran berbentuk kepala naga yang jumlahnya 33 buah, yang
bersumber dari mata air di dasar Bugbug, tiga km sebelah timur Taman
Mayura. Air itu dialirkan melalui terowongan yang dibangun pada tahun
1923.

Saat upacara pembersihan berlangsung, baik di Pura Kelepug maupun di
Pura Meru diadakan upacara persembahyangan. Sedangkan upacara per-
sembahyangan Pujawali di Pura Meru diadakan sore hari.

Deskripsi bangunan

Ditinjau dari struktur halamannya, Pura Meru yang luasnya 6863 m2 ini
mempunyai tiga halaman, masing-masing dipisahkan dengan pagar tem-
bok. Halaman pertama, paling luar, berisi satu bangunan kecil dan tinggi,
hanya berisi satu kentongan berguna untuk memanggil orang yang akan
mengikuti upacara persembahyangan. Halaman ini juga berfungsi tempat
berkumpul orang yang akan mengikuti upacara pada hari raya dan upa-
cara khusus.

Halaman ke-dua terdapat dua rumah panggung besar dan tinggi yang di-
sebut bale gong kembar/bale penggunian. Tempat ini dipergunakan untuk
mempersembahkan sesajian dan segala sesuatu yang akan dipakai dalam
upacara.

Halaman ke-tiga adalah ruangan pura, dan yang paling suci terletak paling
belakang. Di tempat ini terdapat tiga meru utama yang berjejer dari utara
ke selatan. Meiu yang di tengah beratap ijuk bersusun 11, yaitu tempat
Sang Hyang Parama Siwa (Iswara), sedangkan di sebelah utara merunya
beratap genteng dan bertingkat sembilan sebagai tempat Sang Hyang
Sadha (Civa atau Wisnu). Meru di sebelah selatan bertingkat sembilan
sebagai tempat Sang Hyang Rudra (Brahma). Menurut susunannya, ketiga
meru tersebut adalah Tri Tatwa, yaitu Tri Murti (Tri Lingga Atma). Per-
satuan Tri Murti tersebut diwujudkan dengan tingkat tiga di Pura Kelepug
Taman Mayura. Jelasnya bahwa ketiga meru tersebut adalah tempat pe-

Khasanah Budaya Nusantara IX , 175



mujaan Tri Murti (Tuhan Yang Maha Esa) dengan manifestasinya sebagai
Brahma, Wisnu dan Siwa atau Iswara.

Selain tiga meru utama, di halaman ke-tiga ini terdapat pula 29 bangunan
kecil (kampung) yang disebut Sanggar Bethara Bethari yang berfungsi
tempat pemujaan terhadap Bethara dan Bethari. Bangunan ini berada di
sebelah utara dan timur ketiga meru utama. Di sudut timur berdiri sebuah
bangunan yang disebut Penyungsungan Bethara Sambhu. Bangunan-
bangunan lainnya, yaitu Penyungsungan Bethara Gunung Rinjani, Bethara
Ngerurah, Sanggar Agung (Sang Hyang Jagat Inatha). Ketiganya terletak
di depan ketiga meru Tri Murti, dua Bale Payunan, Bale Pawedaan, dan
Bale Parerean.

Tiga meru utama di Pura Meru Cakranagara

Pelestarian

Pada waktu dibangun pertama kali, ketiga meru diberi atap ijuk, tetapi
pada waktu perang melawan pendudukan Belanda, dua meru di sebelah
utara dan selatan atapnya diganti dengan genteng karena terbakar, sedang-
kan atap bagian tengah tetap memakai ijuk.

176 Pustaka Wisata Budaya



Berdasarkan Undang-undang Republik Indonesia Nomor 5 Tahun 1992
tentang Benda Cagar Budaya Pasal 1 ayat (1). Pura Meru Cakranagara
termasuk dalam benda cagar budaya, ditinjau dari umumya lebih dari 50
tahun, memiliki ciri khas, nilai penting bagi sejarah, ilmu pengetahuan dan
kebudayaan.

Salah satu upaya pelestarian benda cagar budaya sebagai warisan budaya
bangsa, Pura Meru Cakranagara dipugar oleh Direktorat Jenderal Kebu-
dayaan, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Khasanah Budaya Nusantara LX 177



SEJARAH DAN NILAI TRADISIONAL

Khasanah Budaya Nusantara IX 179



RUMAH ADAT “TEMUKUNG”
DI NUSA TENGGARA TIMUR

(Ammu = rumah; Pe = tinggal ). Rumah yang didasarkan pada

status sosial, tidak begitu lazim disebutkan dalam masyarakat
yang berbeda status sosialnya. Pada umumnya rumah di Sabu hanya di-
dasarkan pada bentuk atap atau balok-baloknya, konstruksi tiang dan ke-
asliannya.

R UMAH tempat tinggal dalam bahasa Sabu adalah Ammu Pe

Temukung adalah rumah panggung masyarakat Sabu, merupakan rumah
yang berbentuk empat persegi panjang, atapnya agak lancip mengambil
bentuk perahu terbalik, mempunyai panggung atau dek.

Pada hakekatnya typologi rumah tinggal berorientasi pada latar belakang
asal usul orang Sabu. Bentuk dan corak rumah Sabu mempunyai hubung-
an denga filsafat hidup serta asal-usul suku Sabu. Sedangkan lokasi men-
dirikan rumah biasanya di tempat yang tinggi (bukit, lereng), selalu meng-
hadap ke utara atau ke selatan, haluan rumah selalu arah barat atau timur
(duru wa dan duru dimu).

Perahu terbalik

Rupanya atap berbentuk perahu terbalik, menandakan suku ini telah lama
mengenal perahu dan laut sebagai jalan pelayaran; di Sabu tidak ada
sungai sebagai jalan pelayaran. Kumpulan_rumah atau kampung disebut
Rae Kowa (kampung perahu). Maka tiap bagian sebuah rumah mempu-
nyai kaitan dengan kepercayaan asli yang dianut.

Bentuk atap seperti perahu yang ditelungkupkan, sehingga semua bagian
rumah mengambil nama yang sama dengan nama bagian perahu. Tiang
penopang balok bubungan (bangngu) yang jumlahnya dua di sebut Gela.
Ruang yang terbuka dalam rongga atap disebut Roa Ammu. Rumah
mempunyai duru dan wui (anjungan/haluan dan buritan). Bagi orang Sabu
rumah adalah bangunan fisik yang berada di “darat” yang berfungsi seba-
gai tempat berlindung, pusat segala aktifitas manusia, sedang perahu ada-

Khasanah Budaya Nusantara IX 181



lah sebuah bangunan fisik tempat melakukan segala aktifitas serta tempat
berlindung di laut. Jadi ada dua sarana yang digunakan untuk melakukan
atifitas kehidupan, yakni Rai balla (daratan) dan Dahi balla adalah makro
kosmos, Amumu dan Kowa adalah mikro kosmos.

Ukuran atap ditentukan oleh ukuran balok lok bubungan (bangngu). Di-
kenal dua type run.ah d: Sabu, yaitu Ammu Ae Roukoko balok bubungan
(bangngu) sama ukurannya dengan badan rumah, sedangkan pada Ammu
Iki balok bubungan lebih pendek (kurang lebih 3/5 x panjang badan
“rumah). Satuan ukuran tidak dipakai meter melainkan depa sepanjangan
rentangan kedua tangan. Dalam bahasa Sabu disebut Rappa.

Berdasarkan panjangnya balok bubungan dapat dipasang sejumlah Wore-
na (usuk besar) pada balok tersebut. Besar rumah di ukur menurut jumlah
usuk (Worena = besar), yaitu kayu yang direntangkan dari bubungan
menurun ke kanan dan ke kiri rumah sampai tepi tiris.

Kayu reng, yaitu kayu yang diletakan melintang diatas usuk disebut badu
di bagian depan (kanan) rumah selalu merupakan bilangan ganjil (9, 11
dan 21) dan jumlahnya satu lebih banyak daripada badu di bagian atap
belakang atau kiri rumah yang oleh karenanya merupakan bilangan genap.
Berdasarkan bilangan Worcna pada suatu sisi (kiri atau kanan) sebuah
rumah, ada rumah yang disebut wo tallu, wo lammi, wo pidu, wo hco
(tiga, lima, tujuh, sembilan) dan seterusnya jumlah worena sebuah rumah
adalah ganjil.

Angka ganjil dan genap dalam falsafah hidup orang Sabu mengandung
makna. Ganjil scjalan dengan pengertian kanan, depan, kakak, lclaki, se-
dangkan genap scjalan dengan pengertian kiri, belakang, adik dan perem-
puan.

Tarru Duru dan Tarru Wui

Nilai sebuah tiang rumah tergantung pada jenis kayu yang digunakan,
tidak pula pada lurus tidaknya atau besar kccilnya tiang tersebut. Biasa-
nya tiang yang idcal untuk scbuah rumah Temukung dibuat dari batang
pohon lontar, batang pohon kelapa, teras kayu kola, kayu mcrah, kayu jati,
ajumaddi (kayu hitam) dan kayu besi (aju bahhi). Tiang yang dibuat dari
kayu lainnya dianggap kurang baik. Biasanya tiang-tiang utama panjang

182 Pustaka Wisata Budaya



kurang lebih 3 s/d 4 meter. Ujung tiang ditara menjadi bulat dan runcing,
sedangkan pangkalnya dipotong rata. Ujung yang bulat runcing tadi akan
dimasukkan pada lubang yang dibuat pada balok penindes (kebie), se-
dangkan pangkalnya akan ditanamkan dalam tanah.

Arti bentuk bulat pada tiang dapat dikaitkan dengan makna rumah bagi
manusia serta dapat pula dihubungkan dengan filsafat hidup Orang Sabu.
Dalam visi orang Sabu kejadian alam semesta mengikuti azas penataan
yang disebut azas pembagian dua. Azas-azas penataan pembagian dua dan
kesatuan adalah azas-azas penataan yang menonjol dalam kebudayaan
Sabu. Hal itu ditunjukkan oleh kenyataan hidup dan visi orang Sabu. Azas
penataan pembagian dua itu terikat dalam kesatuan.

Pasangan-pasangan yang saling dilawankan tersebut merupakan dikoto-
mi. Setiap konsep pada lajur kiri saling berhubuangan asosiatif dan demi-
kian pula halnya konsep-konsep pada lajur kanan. Lajur yang satu tak
mungkin dipahami tanpa lajur yang lain.

Demikian juga tiang rumah Temukung mempunyai azas pembagian seperti
tersebut diatas. Tiang yang membentuk bulat beserta ujungnya yang
runcing melambangkan lelaki, Kebie (balok penindas) beserta lubangnya
melambangkan wanita. Biasanya rumah didirikan di atas delapan tiang
atau sepuluh tiang.

Terdapat bermacam-macam tiang pada rumah Temukung. Ada tiang yang
ditanamkan atau di dirikan diatas tanah dan ada tiang yang bertumpu di
atas tanah atau ditanamkan dalam tanah disebut Geri, sedangkan yang
bertumpu di atas balok yaitu tiang-tiang yang terdapat di loteng disebut
Gela. Ada dua gela di loteng; yang terletak ke arah bagian “lelaki” disebut
gela Mone (tiang lelaki) dan yang terletak ke arah bagian “wanita” disebut
gela Banni (tiang wanita).

Tiang-tiang utama (agung) pada rumah Temukung adalah dua tiang yang
disebut Tarru (tarru = tonggak upacara, yaitu Tarru Duru (tiang lelaki;
tiang haluan) dan Tarru Wui (tiang wanita;tiang buritan). Terru adalah
tiang di mana upacara untuk rumah diadakan. Menurut orang Sabu Tarru
Waui tidak boleh tampak oleh Tarru Duru, dan untuk maksud itu pada
bagian tengah wui terdapat dinding pemisah. Dengan begituTarru wui,
tiang utama pada bagian wanita berada tersembunyi dari Tarru Duru,

Khasanah Budaya Nusantara IX 183



tiang utama pada bagian lelaki. Ketersembunyian Tarru wui dari  Tarru
duru mendapat penguat pula oleh kegelapan yang terdapat di dalam loteng.

Tiang-tiang lain, seperti tiang-tiang penyangga loteng, tiang penyangga
balok-balok lainya diberi nama menurut pembagian utama dalam rumah
Temukung, yaitu duru dan wui. Hanya tiang penyangga di sisi melebar
rumah baik pada duru maupun wui. Yang berfungsi untuk menopang atap
tiris, dinamakan hubu (hubu = moncong). Tiang moncong itu digolongkan
pula menurut letaknya ke dalam tiang moncong duru dan tiang moncong
Wui.

Pada ujung bagian duru maupun pada bagian wui, kerangka tiris yang
melengkung disebut tebakka tidak saling bertemu kedua ujungnya. Oleh
orang Sabu hal itu diterangkan sebagai jalan napas dari rumah.

Rumah Besar (Temukung)

Kela Rai, Kelaga Ae, dan Kelaga Dammu.

Rumah dengan lantai panggung atau dek berfungsi sebagai balai-balai;
dalam bahasa Sabu disebut kelaga. Panggung tersebut berbentuk datar
dibedakan dalam tiga tingkat, yaitu Kelaga Rai (balai-balai tanah), Kelaga
Ac (balai-balai besar) dan Kelaga Dammu (balai-balai loteng).

184 Pustaka Wisata Budaya



Kelaga rai terdapat di sepanjang sisi memanjang pada bagian depan atau
bagian kanan rumah. Bagian kanan rumah ditentukan dalam hubungannya
dengan anjungan (duru) rumah. Apabila anjungan rumah terletak ke arah
barat maka bagian kanan terletak sebelah utara sedang apabila anjungan
.rumah terletak ke sebelah timur maka bagian kanan rumah mengarah ke
selatan. Kelaga rai yang terletak 0,50 - 0.75 meter di atas tanah terbagi
menjadi dua bagian menurut dua bagian utama rumah, yaitu Kelaga Rai
- duru dan Kelaga Rai wui.

Tamu lelaki di terima oleh warga rumah lelaki di bagian balai-balai tanah,
itulah sebabnya bagian duru di klasifikasikan pula sebagai bagian “lelaki”
dan rumah. Perempuan di terima oleh warga rumah perempuan di bagian
wui atau di bagian “perempuan” rumah. Di bagian ini pula para warga
perempuan duduk dan bekerja (memilin dan menganyam). Batu-batu datar
dihamparkan di depan rumah bagian duru. Lantai batu itu disebut Dea dan
di situlah warga lelaki duduk dan bekerja jika tidak hujan.

Balai-balai berikut adalah Kelaga Ae, balai-balai besar atau balai-balai
utama, yaitu balai-balai yang terletak di atas balok-balok utama. Balai-
balai ini berada sekitar 1,00 - 1,50 meter di atas tanah. Balai-balai ini
dibedakan pula menjadi bagian duru dan wui. Empat balok utama (Ae)
yang mendukung balai-balai ini serta dua balok yang menopang balai-
balai loteng terletak dengan pangkal atau kepala (kattu) ke arah duru dan
seekor (rulai) ke arah wui. Kepala dari balok-balok itu di biarkan mencuat
keluar sedikit dant di potong menyerupai anjungan perahu. Makanan yang
dihidangkan, disantap di atas Kelaga Ae, para lelaki di di bagian anjungan
dan para perempuan di bagian buritan. ‘

Balai berikutnya adalah Kelaga dammu (balai-balai loteng). Loteng ter-
letak di bagian wui rumah. Uoteng itu tertutup dan terlindung dari peng-
lihatan mereka yang duduk di bagian lelaki rumah oleh tabir terbuat dari
daun kelapa (ketangan rohe = penutup gesek). Bagian dalam loteng gelap
dan terlindung. Di dalamnya ditempatkan berbagai barang yang termasuk
dalam urusan para perempuan (misalnya makanan, benang, alat ikat dan
tenun). Sebuag pintu loteng terdapat dekat pintu wui. Hanya perempuan
dan dalam hal tertentu hanyalah Innna Ammu (ibu rumah) isteri kepala
rumah boleh memasuki loteng “Loteng adalah wewenang perempuan”

Khasanah Budaycu Nusantara IX 185



Semua Kelaga tersebut dibuat dari balok pohon lontar yang telah di-
perhalus, disusun berjajar di atas balok pendukung Kelaga (Ae Kelaga)
Kelaga Rai tidang berdinding.

Selain keluarga yang telah disebutkan pada bagian rumah tengah, rumah
sejajar dengan Kalaga ada pula yang disebut Kelaga ruuhu (balai-balai
rusuk). Seluruh bagian tengah berdinding, sedang antara wui dan duru
diberi sekat. Dibalik sekat bagian wui disebut Koppo, yaitu tempat mela-
kukan kegiatan memasak serta digunakan menyimpan alat-alat masak.
Ujung-ujung balok kelaga ditindas oleh kemubu (balok penindas).

Seperti telah dikatakan di atas, lantai rumah terdiri atas tiga tingkat. Hal
itu bertalian erat dengan kepercayaan mereka. Orang Sabu mengenal tiga
jenis dunia, yaitu dunia atas (rai dida - liru balla), dunia dewa; dunia
tengah (rai wawa) dunia manusia; Menata (dunia bawah) dunia arwah.

Pintu rumah Temukung berbentuk segi empat kecuali Kelae Dammu. Ada
empat pintu terdapat pada rumah Temukung, yaitu Kelae duru (pintu
anjungan); kclae wui (pintu buritan); kelae kopo (pintu kama); kelae
dammu (pintu loteng).

Pintu loteng dibuka dari bagian tengah, bentuknya bujur sangkar. Pintu
anjungan, sedangkan pintu buritan berada pada sisi lebar bagian wui
(buritan). Kelae (pintu). Dibuka dengan jalan mendorong ke sisi kiri atau
kanan. Dahulu daun pintu di anyam dari daun lontar, tetapi sekarang
pintu dari bahan tersebut sudah langka dan diganti dengan pintu pa-
pan.Kelae ini terletak pada bagian luar dinding. Arti dari bentuk pintu
rumah kurang jelas diketahui. Namun jika ada upacara, di atas pintu di-
letakkan sesaji.

Ukuran pintu sangat tergantung pada besar kecilnya rumah, tetapi dapat
diperkirakan dengan mengambil angka, yakni panjang kurang lebih 1,30 -
1.75 meter, lebar kurang lebih 0,70 s/d 0.90 meter.

Dilihat dari cara menutup dan membuka, pintu rumah ada tiga jenis, yaitu
Kelae nyakka ketode (pintu tolak gantung); Kelae nyakka (pintu tolak);
Kelae moda (pintu putar).

Tangga rumah Temukung berbentuk segi empat. Jumlah anak tangga tidak
tentu tergantung pada tinggi rendahnya panggung rumah. Arti bentuk

186 Pustaka Wisata Budaya



tersebut tidak jelas. Ukuran tinggi tangga kira-kira 0,50 - 0,60 meter.
Kebanyakan tangga digunakan untuk naik keloteng. Ada juga yang tidak
menggunakan tangga untuk naik ke balai-balai besar karena di bawah
pintu sudah ada bala-balai tanah sebagai tempat berpijak sebagai tempat
berpijak. Kalau panjang balai-balai tidak mencapai daerah pintu maka
orang akan menggunakan tangga untuk mencapai balai-balai besar.

Dinding dirikan tegak lurus menempel pada ujung Kelaga Ae. Ujung
dinding lebih rendah sedikit dari Kelaga Ae sedangkan ujung dinding
bagian atas berakhir di bawah kebie (balok penindas). Dinding tersebut di-
dirikan mengelilingi bagian tengah rumah ( mengelilingi Kelaga Ae, Kela-
ga Ruuhu). Untuk bagian atas (dammu) tidak di dinding, hanya disekat
dengan ketangga rohe (tutup gesek). Dibuat dari daun kelapa berbentuk
segi tiga.

Tutup gesek terletak di tengah-tengah ruang atap, ia merupakan tabir
untuk membatasi loteng dari ruang atap duru (anjungan). Tabir ini ber-
fungsi pemisah antara atap duru dan wui, dianyam dari daun kelapa/lontar
dan dihias dengan beberapa motif. Hiasan yang di buat biasanya berupa
meander atau tanaman menjalar. Arti bentuk dinding seperti tersebut di
atas juga tidak jelas ukuran dinding sangat tergantung pada besar kecilnya
rumah.

Khasanah Budaya Nusantara IX 187



UPACARA MA’BUA DI TORAJA

ORAJA suatu daeran yang terletak di Propinsi Sulawesi Selatan.

Kata Toraja berasal dari kata “to” yang artinya “orang” dan

“raja” artinya “gunung”. Jadi Toraja artinya “orang gunung”. Ibu-
kota Tana Toraja adalah Makale, sebuah kota kecil, bersih dan bagus di
lembah yang indah. Hawanya sejuk dan nyaman sehingga menarik pelan-
cong dari berbagai negara.

Pakaian orang Toraja, untuk laki-laki aflalah celana yang panjangnya
sampai di lutut dengan pasangan baju berlengan pendek, kadang-kadang
hiasan untuk di kepala adalah sehelai jerami atau ilalang yang di ikatkan.
Untuk perempuan berupa sarung hitam atau putih, merah muda, atau biru
muda. Masing-masing memakai topi lebar dari bambu yang dianyam,
istilah orang Toraja “Sarong”.

Tana Toraja terkenal dengan kcindahan alaminya dan berbagai macam
upacara adat yang menarik. Salah satunya adalah upacara Ma’bua yang
semakin jarang dilaksanakan. Orang yang mengadakan pesta umumnya
adalah hartav.x: terkemuka dalam masyarakat Toraja dan masih me-
nganut kepercayaan Aluk Todolo, yaitu pemujaan terhadap arwah Nenek
Moyang. Pemeluk kepercayaan ini diperkirakan ber-jumlah 10% dari
penduduk Toraja.

Upacara Ma’bua terdiri atas dua macam, yaitu La’pu Padang dan La’pu
Banua. Upacara La’pa Padang yaitu upacara yang diadakan di tengah
sawah dengan maksud meminta berkah dewata untuk melimpahkan hasil
sawahnya.

Upacara La’pu Banua yaitu upacara yang diadakan di pckarangan rumah
tongkonan (rumah turun temurun) dengan maksud meminta berkah dewata
supaya seisi rumah sehat, berharta makmur dan banyak turunan.

Di suatu lapangan, hartawan tersebut menyuruh beberapa tukang mem-
buat pondok dari kayu dan bambu untuk keluarga. Lantai pondok dibuat
tinggi kira-kira dua meter dari tanah. Atapnya dari bambu dan dinaungi
dengan daun-daun bambu. Bambu-bambu berbatang kecil dipancangkan
miring ke dep:: dan di letakkan di belakang pondok tersebut.

Khasanah Budaya Nusantara IX 189



Di tengah lapangan, di sekeliling batang cendana didirikan orang enam
tonggak dengan tinggi 10 meter, bentuknya bulat-bulat dan berfungsi se-
bagai “mercu”. Dari sinilah para tominaa (tua-tua) adat mengucapkan
do’anya.

Tangga naik ke atas dibuat dari bambu. Anak tangganya dari kayu yang
jumlahnya harus sembilan. Sebab itu antara satu anak tangga dengan yang
lainnya lebih dari Im. Di tengah “mercu” itu ditegakkan sebatang bambu
hidup yang disebut lumbaa, ditaruh di samping sebuah lesung. Ujung
bambu ini masih berdaun. Di bawahnya diikatkan padi, dan seekor ayam’
jantan yang ditempatkan di dalam kurungan panjang. Panjang bambu ini
lebih dari 20 m. Pada bambu ini diikatkan seutas rotan panjang, tempat
orang bergantung sambil memegang rotan untuk meminta berkah dewata,
yang dilakukan pada petang hari. Pada pagi hari sekitar pukul 8.00 salah
seorang laki-laki menarik seekor kerbau muda ke lapangan tersebut dan
diikatkan ke sebuah mercu. Tiga orang Tominaa laki-laki yang pandai
membaca syair telah menunggu dan akan mempersembahkan kerbau itu
kepada dewata. Scbelum kerbau di sembelih tiga orang itu membacakan
do’a, menyebut-nyebut semnu hagian badan kerbau seperti kaki, bulu,
kepala, kulit, mata dan lain-larunya.

Kemudian salah seorang laki-laki mengikat erat-erat mulut kerbau itu
dengan tali supaya tidak mengerang kesakitan pada waktu disembelih. Me-
nurut kepercayaan Aluk Talodo jika kerbau itu mengerang maka dewanya
akan tcrkejut dan jauh dari lapangan itu.

Sehabis membaca do’a, kerbau muda itu langsung disembelih dan jatuh
tergelimpang di tanah. Lima menit kemudian kerbau itu mati. Anak-anak
dan orang tua berlomba menuju kerbau dan masing-masing mem-bawa
seruas bambu memperebutkan darah yang masih panas itu. Darah yang
ditampung itu nantinya akan diminum sesudah dimasak. Kerbau itu kemu-
dian dikuliti, dagingnya dibagi-bagikan kepada tominaa dan para pemuka
kampung lainnya untuk dimasak di rumah masing-masing. Tonggak mercu
juga dilumuri darah kerbau itu dengan maksud agar mereka diberkahi de-
wata. Mecnjelang tengah hari ramailah lapangan oleh para tamu yang
datang dan ratusan penonton duduk sambil bercakap-cakap menunggu
upacara selanjutnya. Mereka datang dari kampung-kampung yang jauh.
Pondok-pondok pun mulai diisi kerabat, sanak, anak cucu dan keluarga

190 Pustaka Wisata Budaya



yang berpesta. Semua duduk bersimpuh di atas lantai pondok. Di antara-
nya ada perempuan yang kepalanya diikat dengan kain kuning tebal se-
bagai tanda bahwa mereka pemah merayakan pesta ma’bua. Dengan arti
lain mereka keluarga hartawan.

Kemudian satu persatu tandu didatangkan dari rumah yang berpesta, yang
dihiasi dengan tanduk kerbau dan gambar kepala ayam yang lehemya
panjang serta kain wama merah dan pucuk enau. Pada leher ayam tadi
diikatkan padi dan tabang yang artinya meminta padi banyak kepada
dewata. Di atas tandu itu duduk tiga perempuan yang mengadakan pesta.
Kepalanya diikat dengan kain kuning tebal atau untaian kalung dari terung
kuning. Tandu itu di pikul oleh laki-laki yang jumlahnya empat belas
sampai dua puluh orang. Mereka berjalan-jalan sambil bemyanyi-nyanyi
dan tertawa-tawa.

Kemudian didatangkan lagi tandu yang lain. Tandu-tandu ini dilarikan
berkeliling mercu sambil yang mengangkatnya, bemyanyi dan bersorak-
sorak. Di atas tandu duduk tiga perempuan dan di belakang berjalan se-
puluh perempuan, pengiring atau pembantu perempuan yang berpesta.
Pada pinggang bagian samping pengiring itu dililitkan daun enau. La-
pangan semakin ramai, gendang dipukul terus-menerus dan para pemikul
tandu semakin gembira berlari-lari dan bersorak-sorak di sekeliling mercu.
Bila capek mereka beristirahat sebentar, dan perempuan yang sudah di-
arak turun dari tandu dan digantikan oleh keluarganya yang juga perem-
puan. Demikian mereka diarak berganti-ganti setelah berlari-lari puluhan
kali, mereka mulai makan. Orang yang memikul diberi upah makan. Se-
habis makan, laki-laki dari orang yang berpesta itu mulai bergantian ber-
lari di sekeliling mercu dengan memegang rotan. Orang yang bukan ke-
luarga yang berpesta tidak boleh ikut.

Menurut kepercayaan mereka, masing-masing merasa dirinya diberkati de-
wata. Muka mercka berseri-seri menandakan keberuntungan. Sambil ber-
lari-lari mereka meminta kepada dewata supaya rejekinya banyak, pan-
jang umur dan mempunyai banyak keturunan. Kemudian tiga tominaa naik
ke atas tangga mercu sambil membunyikan lonceng kecil. Mereka mem-
berkahi tanah sawah dan ladang. Menurut kepercayaan mereka dengan
perantaraan tominaa ini dewata memberkahi tanah. Setiap tominaa selesai
membaca satu kalimat dalam do’anya orang bersorak dan berteriak.

Khasanah Budaya Nusantara IX 191



Kemudian dari pondok-pondok tadi orang-orang berpesta. Seorang laki-
laki kepala rumah tangga berpakaian kebesaran membawa sebilah tombak
dan keris dipinggagnnya. Berjalan diiringi oleh istri, anak dan saudara-
saudaranya semuanya bemaung di bawah kain polos berwama merah yang
direntangkan panjang dan berjalan berkeliling mercu dengan didahului
tominaanya yang membunyikan lonceng. Mereka berkeliling sambil ber-
nyanyi.

Setelah berkeliling tiga kali, laki-laki yang berpakaian kebesaran duduk di
atas tandunya yang dihadapkan ke mercu. Para pengiringnya berbaris di-
belakangnya. Seorang perempuan di antara pengiringnya memegang se-
buah bungkusan berisi beras dan daun girih dengan perlengkapannya
untuk tominaa. Tominaa yang memegang ujung kain panjang naik ke pun-
cak mercu dan ujung kain diikatnya ke sebuah tonggak mercu. Ujung yang
di bawah dipegang oleh laki-laki berpakaian kebesaran yang akan me-
nyambut berkah.

Menurut kepercayaan mereka berkah dan kekuatan gaib turun melalui kain
itu. Tominaa dengan loncengnya memberkahi laki-laki tadi dan keluarga-
nya. Mendo’akan supaya mereka kaya, selamat dan mempunyai urusan
banyak.

192 Pustaka Wisata Budaya



RADIO RIMBA RAYA ACEH
DALAM PERJVUANGAN KEMERDEKAAN

perjuangan mempertahankan kemerdekaan tidak bisa dilepaskan

dari keberadaan Radio Republik Indonesia. Berita proklamasi
untuk pertama kalinya disiarkan oleh para pegawai yang bekerja di kantor
berita Jepang Domei dan Studio Jakarta Hoso Kyoku. Atas usaha Joesoef
Ronodipuro bersama-sama dengan Suprapto dan Sjahroedin, berita pro-
klamasi dapat dikumandangkan keluar negeri pada pukul 19.00 berlang-
sung 15 menit.

P ENYEBARLUASAN berita proklamasi 17 Agustus 1945 dan

Siaran radio ini akhimya dikenal dengan nama Radio Indonesia Merdeka.
Untuk memperluas jangkauan siarannya agar sampai keluar negeri dengan
kode panggilan “This is the Voice of Free Indonesia” The Voice of Free
of Indonesia siarannya pada mulanya hanya satu jam setiap hari kemudian
ditingkatkan menjadi dua jam setiap hari, satu jam siaran bahasa Indone-
sia, satu jam siaran bahasa Inggris yang disiarkan pada pukul 19.00 dan
21.00.

Pada mulanya stasiun radio yang ada di Jawa berjumlah delapan stasiun,
yaitu Bandung, Jakarta, Purwokerto, Semarang, Yogyakarta, Surabaya
dan Malang. Setelah ibukota Jakarta pindah dan Jakarta ke Yogyakarta 4
Januari 1946 kedudukan radio di Jakarta, sangat berat karena tekanan
Belanda dan Inggris.

Tekanan dari pihak Belanda dan Inggris puncaknya pada saat Belanda
melancarkan agresi pertama 21 Juli 1947 dan agresi kedua 19 Desember
1948. Stasiun radio di Jakarta harus bergerilya dan berpindah-pindah tem-
pat untuk menyiarkan api perjuangan. Akibat tekanan ini maka radio-radio
amatir yang ada sangat besar perannya. Radio amatirlah yang meyebarkan
semangat perjuangan. Di Surabaya Radio Pembrontakan yang dipimpin
oleh Soetomo merupakan radio amatir yang memanfaatkan peralatan RRI
untuk menyebarkan berita-berita perjuangan. Di Jakarta ada Radio Ge-
rilya YKO yang diputarkan dari rumah Heroe Gunadi di Gang Kembang
Sepatu No. 62 A. Akibat tekanan pihak Belanda dan Inggris maka untuk

Khasanah Budaya Nusantara IX 193



penyiarannya ke luar negeri agak terganggu. Pada saat yang agak genting
muncullah Radio Rimba Raya di Aceh.

Radio Rimba Raya pada dasamya merupakan RRI yang di tempatkan di
rimba, sehingga namanya Radio Rimba Raya. Radio pemancar ini berhasil
diselundupkan dari Malaya oleh Komando Tentara Republik Indonesia
Divisi Gajah I, menjelang meletusnya Agresi Belanda yang pertama. Pe-
nyelundupan itu dipimpin oleh Mayor John Lie, yang dikenal sebagai Raja
Penyelundup Asia Tenggara.

Mulanya radio pemancar itu di pasang di Krueng Simpo, kurang lebih 20
km dari Bireun jurusan Takengon. Selain dipergunakan sebagai siaran
umum radio pemancar ini juga dipergunakan sebagai alat memonitor dan
mengirimkan berbagai pengumuman dari instruksi Tentara Republik Indo-
nesia. Beberapa bulan setelah itu atas pertimbangan agar pemancar itu
lebih bermanfaat, terutama untuk menyiarkan warta berita dan pesan-
pesan perjuangan, maka radio pemancar itu dipindahkan ke Kutaraja,
yang pada waktu itu telah menjadi pusat kegiatan pemerintah dan badan-
badan perjuangan di Aceh. Radio pemancar itu di pasang di Cot Cue,
kurang lebih 8 km dari arah selatan Kutaraja, sementara penyiarannya
dilakukan dari sebuah gedung peninggalan Belanda di Peunayong. Antara
studio di Peunayong dan Cot Cue dihubungkan dengan kabel dan untuk
menghidari kemungkinan didudukinya Kutaraja oleh Belanda, di Cot Cue
sendiri dibangun studio penyiaran cadangan.

Di tempat ini pemancar tersebut tidak sempat melakukan siarannya karena
sebelum semuanya selesai pihak Belanda melakukan Agresi Militer ke dua
pada 19 Desember 1948. Gubemur Militer Tengku Mohammad Daud
Beureuh yang melihat kondisi politik RI genting, memerintahkan agar pe-
mancar itu dipindahkan ke tempat lain yang kemudian disepakati tempat-
nya di Aceh Tengah. Alasannya, daerah itu bergunung-gunung, berhutan
lebat, cocok untuk garis pertahanan, terutama untuk berperang gerilya.

Pada 20 Desember 1948 pemancar diberangkatkan ke tempat tujuan se-
cara rahasia. Tempat yang dituju adalah Bumi Aceh, namun Belanda me-
ngetahui perjalanan tersebut, sehingga pesawat terbang Belanda sering
muncul dan terbang rendah di sekitar perjalanan tersebut. Akibatnya ber-
kali-kali kendaraan yang membawa peralatan radio harus sembunyi di
pinggir jalan yang terlindung. Setelah pesawat musuh menghilang, per-

194 ; Pustaka Wisata Budaya



jalanan baru bisa dilanjutkan. Dalain suasana tegang itu rencana ke Bumi
Bius terpaksa dibatalkan, terutama atas pertimbangan kemungkinan ter-
jadinya kerusakan pemancar itu di perjalanan. Tujuan kemudian dialihkan
ke Rimba Raya dekat Ronga-ronga, Kecamatan Timang Gajah, Aceh
Tengah.

Ketika akan dipasang alat sender, timbul permasalahan. Masalah pertama
di daerah Rimba Raya itu karena tidak ada mesin tenaga listrik yang
diperlukan untuk menghidupkan alat pemancar sehingga harus dicarikan
ke Kuala Simpang. Masalah kedua ternyata kabel yang ada tidak men-
cukupi panjangnya sehingga perlu dicarikan gantinya yang sesuai. Setelah
kedua permasalahan selesai dapat diatasi, maka siaran Radio Rimba Raya
mulai mengudara dengan pengelola Kolonel Hussein Yusuf dan ibu Umi
Salamah.

Berita-berita yang disiarkan oleh Radio Rimba Raya ini antara lain dapat
diterima secara jelas oleh Indian Radio yang kemudian disiarkan kembali
ke penjuru dunia. Call sign yang dipergunakan oleh Radio Rimba Raya
adalah “Suara Republik Indonesia” dan “Suara Merdeka”. Disamping itu
juga menggunakan kode panggilan “Radio Rimba Raya” dan “Radio Re-
publik Indonesia”, namun kebanyakan kode panggilan yang sering diper-
gunakan adalah “Radio Rimba Raya” dan “Suara Radio Republik Indo-
nesia”. Radio pemancar ini berkekuatan 1 Kw dan bekerja, pada frequensi

19,25 dan 61 meter. Dalam siarannya selain menggunakan bahasa Inggris,
juga Urdu, Arab, Cina, Belanda dan Bahasa Aceh.

Menurut Mohammad Iskandar dalam tulisannya “Tayangan TVRI 30
menit” keberadaan Radio Rimba Raya ini di nilai tepat waktunya, karena
ketika itu RRI yang berada di Yogyakarta dan Solo telah jatuh ke tangan
Belanda. Demikian pula RRI serta radio pemancar di Palembang dan
Bukittinggi telah mendapat serangan sehingga untuk sementara waktu siar-
annya mendapat gangguan. Melalui Radio Rimba Raya yang kedudukan-
nya relatif lebih dekat ke dunia internasional, suara Indonesia merdeka
dapat berkumandang. Propaganda Belanda yang berusaha membentuk
opini dunia internasional untuk tidak mengakui lagi keberadaan Republik
Indonesia dapat digagalkan.

Seperti juga radio pemancar lainnya, Radio Rimba Raya juga diperguna-
kan untuk melakukan huburigan dengan perwakilan-perwakilan RI di luar

Khasanah Budayu Nusantara IX 195



negeri. Informasi-informasi yang dipérlukan oleh wakil-wakil RI di luar
negeri antara lain banyak dipancarkan melalui radio pemancar ini. Misal-
nya, diadakan Konferensi Asia tentang Indonesia di New Delhi, India pada
20-23 Januari 1949, Radio Rimba Raya memperpanjang masa penyiaran-
nya. Banyak berita dan informasi tentang situasi politik di Indonesia
dikirimkan kepada wakil-wakil Indonesia mempunyai bahan cukup untuk
melawan balik propaganda-propaganda Belanda yang menghina Republik
Indonesia.

Jika dibandingkan dengan siaran stasion RRI di beberapa tempat lainnya,’
suara RRI alias Radio Rimba Raya ini termasuk yang beruntung dapat
terus sampai tercapainya pengakuan kedauylatan oleh pemerintah Belanda
pada November 1949.

196 Pustaka Wisata Budaya



TIWAH, UPACARA KEMATIAN
PADA MASYARAKAT
DAYAK NGAJU DI KALIMANTAN TENGAH

yah Barat Sungai Barito Kalimantan Tengah memiliki sistim ke-

percayaan yang unik dalam penyelenggaraan upacara kematiannya.
Sistim kepercayaan yang di sebut Kaharingan merupakan sistem keper-
cayaan lama yang diperoleh turun-temurun dan dianggap sebagai agama
asli suku bangsa Dayak Ngaju. '

: ; UKU bangsa Dayak Ngaju yang berdiam di sebagian besar wila-

Pada intinya agama Kaharingan percaya bahwa segala benda dan mahluk
hidup memiliki jiwa (gana, hambaruan) dan ada satu Tuhan, yaitu Ra-
nying Hatala (Mahatara) Langit yang menciptakan alam semesta dan
seluruh isinya. Dalam perkembangannya sistem ini telah mendasari ber-
bagai upacara yang bersifat religius pada masyarakat Dayak Ngaju,
seperti upacara yang menyangkut manusia yang masih hidup (gawi
belum), misalnya upacara kelahiran, perkawinan, pengobatan, menolak
marabahaya dan juga upacara yang berkenan dengan kehidupan manusia
yang sudah meninggal (gawe matey).

Dari sekian banyak upacara yang diselenggarakan sehubungan dengan
lingkaran hidup manusia, upacara kematian merupakan yang terpenting
dan terbesar dalam masyarakat Dayak Ngaju. Hal ini berdosa pada keper-
cayaan bahwa manusia mencapai ajalnya tidak berarti hidupnya telah
berakhir sama sekali, tetapi lebih merupakan suatu proses peralihan me-
masuki dunia roh. Dengan demikian upacara kematian dimaksudkan untuk
mengantar si mati menuju dunia kekal atau dunia roh. Upacara kematian
yang disebut tiwah merupakan sarana mutlak untuk mencapai alam
akhirat, artinya apabila upacara tiwah tidak diselenggarakan, roh si mati
akan tetap tinggal di sekitar lingkungan manusia yang masih hidup, bah-
kan akan mengganggu keluarga yang masih hidup. Maka upacara tiwah,
senantiasa diadakan meskipun pihak penyelenggara harus menyediakan
dana besar.

Upacara tiwah juga dikenal sebagai upacara penguburan ke-dua. Orang
Ngaju mengenal tiga tingkatan dalam upacara kematian. Pertama, jenasah

Khasanah Budaya Nusantara IX 197



orang yang baru saja meninggal akan dibuatkan upacara dan tempat pe-
makaman sementara. Ke-dua, upacara memberi makan arwah dianggap
berada di sekitar tempat tinggal manusia yang masih hidup, masa ini dapat
berlangsung satu sampai lima tahun. Ke-tiga, barulah upacara tiwah, atau
upacara penguburan ke-dua, yang juga merupakan puncak dari serangkai-
an upacara-upacara kematian orang-orang Kaharingan.

Pelaksanaan upacara kematian di kalangan masyarakat Dayak Ngaju me-
libatkan banyak pihak dan mempunyai jaringan kegiatan luas. Upacara
dilaksanakan berdasarkan pedoman yang telah ditetapkan, juga pengaturan
pelaksanaannya melibatkan pranata khusus dengan tujuan supaya upacara
berlangsung tertib dan teratur. Pranata itu meliputi, proses jalannya upa-
cara, pemimpin upacara, peralatan upacara dan sebagainya. Secara sing-
kat upacara kematian adalah identik dengan tata keteraturan dalam kehi-
dupan masyarakat.

Adapun upacara-upacara yanga berkenaan dengan meninggalnya sese-
orang sampai saat penguburan sementara adalah sebagai berikut:

1. Meniti, yaitu membunyikan gong dengan irama tertentu yang bertujuan
memberi kabar kepada masyarakat bahwa baru saja ada orang mening-
gal.

2. Mahunjur, yaitu upacara membersihkan dan memandikan jenasah,
kemudian jenasah diberi pakaian dan diangkat kedalam rumah jenasah
(pasah hantu) yang terletak di tengah-tangah rumah.

3. Mini hantu, yaitu menjaga jenasah selama satu malam penuh. Semen-
tara menjaga jenasah pada malam hari, beberapa anggota keluarga
duduk menghadap ke arah jenasah, sedangkan yang lainnya menghadap
ke pintu. Hal ini disebut dengan mamali.

4. Manampa raung, yaitu membuat peti jenasah yang berbentuk ular naga
untuk laki-laki dan burung enggang untuk wanita. Dalam peti ini di-
sertakan pakaian adat sesuai dengan jenis kelamin si mati.

5. Mamalas peti jenasah, yaitu semacam upacara pengucapan syukur,
setelah itu peti jenasah diangkat ke luar rumah diiringi gong (meniti).
Peti jenasah tersebut tidak boleh langsung di bawa keluar, tetapi harus
dibawa ke luar masuk ambang pintu sebanyak tujuh kali bagi jenasah
laki-laki dan tiga kali bagi jenasah wanita. Setelah itu peti jenasah

198 Pustaka Wisata Budaya



dibawa ke tempat penguburannya atau sering pula diletakkan dalam
sebuah rumah-rumahan yang bertiang empat buah, yang disebut pasah
raung.

6. Manatun, yaitu tuturan-tuturan sedih yang mengisahkan riwayat kehi-
dupan orang yang meninggal, biasanya dilakukan oleh seorang wanita
yang sudah tua.

7. Tantulak Matey, yaitu upacara mengusir roh jahat yang datang pada
waktu ada peristiwa kematian. Upacara dipimpin oleh tiga balian
(pemimpin upacara). Upacara dilaksanakan selama tiga hari setelah
pemakaman dengan memotong beberapa ayam dan babi, kemudian
darahnya digunakan untuk membersihkan alat-alat upacara supaya roh
jahat tidak murka, maka harus disediakan sesaji yang berupa hidangan
tertentu dengan beberapa ayam yang telah dimasak.

Demikianlah proses upacara sejak meninggal seseorang sampai pengu-
buran sementara. Sampai saat ini lingkaran upacara dilanjutkan dengan
upacara penguburan ke-dua atau tiwah. Upacara tiwah ini dilakukan
dengan rentang waktu yang lama, sekitar satu tahun atau beberapa tahun
kemudian setelah upacara penguburan sementara. Pada upacara tiwah,
tulang-tulang si mati dikumpulkan dan nantinya secara simbolis dibakar
dan melalui serangkaian upacara jenasah ditempatkan pada pemakaman
yang tetap.

Upacara tiwah dilaksanakan setelah musim panen padi karena setelah
panci biasanya keluarga yang bersangkutan memiliki persediaan pangan
yang melimpah, dan sampai waktu tersebut dianggap sebagai tenggang se-
mentara dan semua kegiatan pertanian.

Karena upacara tiwah membutuhkan dana besar, maka bagi golongan
kurang mampu biasanya melaksanakannya secara gotong royong (han-
dep). Gotong royong ini melibatkan beberapa keluarga bahkan beberapa
desa. Mereka bersama mengumpulkan biaya untuk keperluan upacara
(laloh) yang kemudian diberikan kepada pimpinan penyelenggara atau
“bakas tiwah” yang akan mengkoordinir semua kegiatan upacara. Pim-
pinan dan para peserta upacara dipilih melalui suatu musyawarah (Pum-
pung). Sering kali ada pihak yang menyumbang untuk penyelenggaraan
upacara. Pihak yang menerima sumbangan kelak berkewajiban membalas

Khasanah Budaya Nusantara IX 199



sumbangan kepada penyumbang tersebut pada upacara yang sama. Tahap
kegiatan upacara tiwah meliputi:

1. Memilih dan menentukan seorang yang akan memimpin upacara (Upo)
dan pembantunya terdiri atas tujuh atau sembilan orang.

2. Mempersiapkan perlengkapan upacara. Yang perlu dipersiapkan:

a.

200

Balay tiwah, yaitu tempat para balian mengucapkan do’a syukur
agar para arwah tiba di dunia row (Lewu tatau) dengan selamat.

Sangkay raya, yaitu rangkaian batang bambu (Saba bulu) yang
jumlahnya disesuaikan dengan jumlah peti jenasah. Saba bulu ber-
fungsi untuk meletakkan tengkorak kepala musuh yang diperoleh
dengan cara mengayau.

Sandong/sandung, berupa rumah-rumahan dari kayu besi yang
berukuran lebar 0,5 - 1,5 - 1,5 meter,-tinggi 0,5 meter dengan tiang
penyangga yang berjumlah antara 1 - 4. Sandong berfungsi untuk
meletakkan tulang-tulang sisa pembakaran.

Sapundu, yaitu tiang kayu yang dipahat menjadi bentuk patung
manusia atau jenis hewan tertentu. Sapundu ditanam ke tanah
dengan ketinggian antara 1,5 - 3 meter, bergaris tengah antara 15 -
25 dm,. Fungsinya untuk mengikat hewan korban, biasanya kerbau.

Jumlah Sapundu sama dengan jumlah hewan yang akan dikorban-
kan.

Pantar, berupa tiang kayu yang bagian bawahnya di ukir dan
bagian atas dipahatkan gambar burung enggang (tinggang) yang di-
dirikan dekat sandung sebagai pertanda bahwa tiwah sudah selesai.
Bara-bara, yaitu semacam pintu gerbang yang didinkan di tepi
sungai. Sebab rumah-rumah orang Dayak Ngaju umumnya terletak
di tepi sungai. Di sebelah menyebelah bara-bara dipancangkan be-
berapa tiang kayu yang berjumlah sama dengan peti jenasah.

Pasah pali, yaitu rumah-rumahan tempat meletakkan sesaji.

Garuntung (gong), dan kakandin (kain merah). Gong berfungsi se-
bagai bunyi-bunyian juga sebagai alat membawa tulang-tulang.
Sedangkan kain merah untuk membungkus tulang-tulang. Sebelum
dimasukkan dalam sendong. :

Pemahay, yaitu tempat untuk membakar jenasah.

Pustaka Wisata Budaya



J. Hewan korban seperti ayam, babi dan kerbau. Kerbau mempunyai
nilai tertinggi diantara hewan korban lainnya.

Setelah semua perlengkapan upacara telah tersedia, selanjutnya upacara
tiwah segera dimulai. Pertama-tama jenasah dikumpulkan di tempat khu-
sus di bawah pengawasan pemimpin upacara (Upo dan Basir). Setelah
itu jenasah dibersihkan oleh anggota keluarga terdekat dan pada akhir
upacara tiwah tulang-tulang ini dibakar. Pembakaran hanya bersifat sim-
bolik sehingga masih banyak tulang belulang yang tak terbakar, kemudian
dibungkus dengan kain merah, diletakkan dalam gong dan diangkat me-
nuju sandong, untuk disimpan selama-lamanya. Dalam tugasnya memim-
pin upacara para basir dan upo duduk berjejer di balai tiwah dan masing-
masing memegang sebuah tambur (Katambung).. Sambil mengucapkan
kata-kata tertentu, Upo memukul tambur dengan irama tertentu. Kata-kata
yang diucapkannya harus diulangi oleh para basir dan anggota lainnya.
Setelah itu Upo dan para basir menuturkan cerita, yaitu sebagai berikut:
Mula-mula membangunkan arwah dari kuburannya. Arwah ini terdiri dari
atas roh tubuh (salumpuk liaw balawang panjang) dan roh tulang belu-
lang (salumpuk liaw karahang-tulang), kemudian memandikan arwah
tersebut, memberi pakaian, menjamu berbagai makanan yang enak dan
memberi nama baru kepada arwah. Selanjutnya arwah diantarkan ke
rumah tunggu (balay entay) yang terletak di bukit Pasahan Raung, yaitu
peti jenasah itu sendiri. Kemudian Upo memanggil roh rohani dan jasmani
(salumpuk liaw haring kaharingan) dari sebuah tempat yang bernama
Balu Indu Rangkang. Ketiga roh tersebut bergabung jadi satu dan ber-
sama di bawa ke sebuah tempat yaitu Banama Nyaho. Selanjutnya roh-
roh ini melakukan perjalanan panjang menuju suatu tempat yang bernama
Lew tatau panuagkup, yaitu semacam dunia yang penuh kemakmuran,
kekayaan dan semua keinginan manusia dapat terwujud. Setelah itu roh-
roh dibawa turun lagi ke dunia untuk memberi pesan dan kesan terakhir
kepada keluarga, yang disampaikan oleh Upo, kemudian dilanjutkan
dengan acara bersalam-salaman antara seluruh yang hadir dengan ke-
luarga yang ditinggal mati. Kemudian tokoh Duhung Mama Tandang,
yaitu salah seorang pemimpin dari 40 sangiang menyatukan kembali roh
Jasmani dan rohani atau roh tubuh dan roh tulang agar arwah dapat hidup
sempurna selama-lamanya di “Lewu tatau”. Pembakaran jenasah meru-
pakan puncak upacara tiwah.

Khasanah Budaya Nusantara IX 201



Selama upacara tiwah berlangsung setiap malam dilakukan upacara
nganjang, yaitu orang yang menari sambil mengelilingi jenasah. Para pe-
nyanyi dan penari terdiri atas pria dan wanita yang terlibat dalam upacara.
Di sini banyak pengunjung yang datang tidak semata-mata ikut ber-
dukacita, tetapi juga melihat hal-hal yang menarik selama upacara
berlangsung.

Sedangkan pelaksanaan pembunuhan kerbau sebagai korban dilakukan
sehari sebelum pembakaran jenasah. Kerbau korban ini diikat pada
sapundu, selanjutnya dihujani tombak oleh beberapa orang secara ber-
gantian. Orang pertama yang berkewajiban menombak adalah saudara
kandung orang yang meninggal atau saudara sepupu derajat pertama.
Tombakan ke-dua, ke-tiga dan seterusnya dilakukan oleh peserta yang
telah ditunjuk. Setelah kerbau mati beberapa anggota keluarga berdiri
sambil menginjak-injak secara bergantian. Selanjutnya daging kerbau
tersebut dibagikan dengan ketentuan sebagai berikut: Orang yang pertama
menombak mendapat paha kiri, orang ke-dua mendapat kaki bagian depan
kanan dan ke-tiga memperoleh daging sekedamya. Sisa daging ini dibagi-
bagikan dan dimasak dihidangkan untuk seluruh peserta upacara tiwah.
Tandu kerbau menjadi milik keluarga atau pihak yang mengeluarkan biaya
paling besar. Selang tiga hari atau tujuh hari berikutnya diadakan upacara
pembersihan peralatan rumah tangga yang digunakan selama upacara
tiwah.- Upacara dipimpin oleh seorang dukun khusus, bertujuan mengusir
roh-roh jahat yang mungkin masih berdiam.

Dewasa ini penyelenggaraan upacara tiwah lebih berorientasi pada nilai
sosial daripada nilai religiusnya. Suatu keluarga menyelenggarakan upa-
cara tiwah dengan dasar agar tidak dicela atau berarti menambah gengsi
mereka. Sebagai contoh ada pandangan bahwa scmakin banyak kerbau
yang dikorbankan, akan semakin lama upacara tiwah berlangsung. Hal
tersebut akan menambah kebangaan pihak penyelenggara dan nama ke-
luarga tersebut menjadi buah bibir di mana-mana. Ada pula anggapan
bahwa suatu keluarga yang cukup mampu untuk menyelenggarakan
upacara tiwah, tetapi tidak mengadakan, akan dianggap kikir dan tidak
hormat ter-hadap si mati. Dcmikianlah bahwa tekanan-tekanan dan
kepentingan sosial di atas memberi pengaruh besar dalam penyelenggaraan
upacara tiwah.

202 Pustaka Wisata Budaya



AJARAN BRATAKESAWA TENTANG MANUSIA

RATAKESAWA adalah seorang mantan wartawan yang me-

naruh minat pada tasawuf. Dua karya tulisnya yang berisi ajaran-

ajarannya sering menjadi sorotan para peneliti, terutama karena
fahamnya. Buku tersebut adalah Kunci Swarga dan Wirid Iman, Tau-
hid, Ma’rifat, Islam (ITMI). Sedangkan cara penyampaiannya dengan
menggunakan dialog antara dua orang, tua dan muda.
Sesungguhnya dalam kedua buku tersebut Bratakesawa juga mengajarkan
tentang Tuhan dan kesempumaan. Pada kesempatan ini hanya akan di-
bicarakan mengenai ajaran tentang manusia. Seperti dikatakan dalam
Kunci Swarga, manusia menurut Bratakesawa terdiri atas tiga lapisan,
yakni badan wadag, badan alus dan Sang Alus.

Badan Wadag

Yang dimaksud dengan badan wadag adalah badan kasar atau jasmani
kita ini. Badan wadag memiliki peralatan yang dapat dipergunakan oleh
manusia yang discbut asthendriya atau delapan indera, yang terdiri atas
pancadriya (panca indera) dan tiga sarana yang lain. Secara lengkap,
kedelapan indera yang dimaksud oleh Bratakesawa:

1. Hidung, mesinnya dinamakan penciuman, tindakannya disebut men-
cium;

2. Telinga, mesinnya dinamakan pendengaran, tindakannya disebut men-
dengarkan;

3. Mata mesinnya dinamakan penglihatan, tindakannya disebut melihat;

4. Lidah, mesinnya dinamakan pengecap, tindakannya disebut merasakan
manis gurih dan sebagainya.

5. Kulit, daging, dan tulang mesinnya dinamakan sentuhan, tindakannya
disebut merasakan perih, ngilu dan sebagainya.

6. Jantung, mesinnya dinamakan hati, tindakannya disebut berangan-
angan, membayangkan dan sebagainya.

7. Otak, mesinnya dinamakan nafsu, tindakannya disebut marah, ingin
dan sebagainya.

Khasanah Budaya Nusantara IX 203



Badan wadag tersebut, menurut Bratakesawa, terbuat dari adon-adoning
bebakalan atau percampuran anasir atau elemen.

Badan Alus

Badan alus atau badan halus. Karena masih bernama badan, juga ter-
susun dari adon-adoning bebakalan atau percampuran anasir atau ele-
men. Apabila badan alus hanya mempunyai satu alat, yaitu rasa eling
atau rasa jati (rasa ingat atau rasa sejati) yang sangat halus dan bertin-
daknya hanya kadangkala saja.

Dikatakan oleh Bratakesawa, jika badan wadag ditinggalkan oleh badan
alus, maka orang menjadi mati. Asthendriya yang dimiliki oleh orang tadi
lalu tidak berfungsi lagi. Bila tadinya hidung dapat berfungsi untuk men-
cium, maka kini tidak dapat mencium lagi. Demikianpula dengan alat-alat
yang lain seperti telinga, mata, lidah, kulit, otak dan kemaluan, semuanya
sudah tidak berfaedah lagi.

Badan Alus

Badan alus atau badan halus, kata Bratakesawa, masih dalam keadaan
hidup jika masih ditempati oleh Sang Alus. Jika Sang Alus pergi mening-
galkan badan alus, maka badan alus itupun akan mati, sama seperti
badan wadag yang ditinggalkan oleh badan alus. Badan alus inilah yang
dalam bahasa sehari-hari disebut dengan roh. Sedangkan Sang Alus tetap
abadi, kembali ke asalnya. Demikian, dikatakan oleh Bratakesawa.

Sang Alus

Sang Alus adalah bagian terdalam, tidak memiliki suatu alat apapun, ka-
rena berkuasa tanpa alat. Juga tidak terjadi. dari bentuk seperti badan
wadag dan badan alus. Sang Alus ini oleh Bratakesawa disebut dengan
istilah lain ikheid atau Purusha yang memiliki sifat wajib 20 dan sifat
mustahil 20. Akan tetapi Ikheid atau Purusha bukanlah yang mencipta-
kan bumi dan langit seisinya. Yang menciptakan itu semua oleh Bratake-
sawa disebut dengan istilah Absolute IK atau Isywara. Perbedaannya,
Absolute IK atau Isywara ini di samping memiliki sifat wajib dan mus-
tahil seperti Ikheid atau Purusha, juga masih memiliki satu sifat lagi,
 yaitu sifat wenang atau jais.

204 Pustaka Wisata Budaya



Menurut Bratakesawa, baik Ikheid atau Purusha maupun Absolute 1K
atau Isywara dalam Alquran sama-sama disebut Allah. Akan tetapi, demi-
kian katanya. Ikheid atau Purusha adalah Allah ijen-ijen atau Allah per-
seorangan, sedangkan Absolute IK atau Isywara adalah Allah sebagai
Sang Pencipta.

Hubungan antara Ikheid atau Purusha dengan Absolute IK atau Isywara
oleh Bratakesawa digambarkan sebagai berikut.

Manusia yang terdiri atas tiga lapisan, yakni badan wadag, badan alus
dan Sang Alus diibaratkan dengan jembatan berisi air yang diletakkan di
alun-alun. Jembangan adalah lambang badan alus, sedangkan bayang-
bayang matahari adalah lambang Sang Alus atau Ikheid atau Purusha
yang ada pada setiap diri manusia. Sedangkan matahari adalah lambang
Absolute IK atau Isywara. Jadi Sang Alus atau Ikheid atau Purusha
adalah “bayang-bayang” Allah Sang Pencipta atau Absolute 1K atau
Isywara.

Demikian ajaran Bratakesawa tentang manusia.

Khasanah Budaya Nsantara IX 205



MAKNA KEWASPADAAN
MENURUT SERAT KALATIDHA

Ranggawarsita, pujangga terkenal keraton Surakarta dalam bentuk

tembang macapat pupuh Sinom, terdiri dari 13 bait, 1 bait sebagai
pendahuluan dan 12 bait merupakan isi. Nama Kalatidha terdiri dari dua .
kata yaitu kala dan tidha. Kala berarti zaman/masa, tidha berarti bimbang
atau rusak/cacat. Serat Kalatidha menggambarkan pemerintahan pada za-
man itu dalam keadaan rusak/cacat karena dilanda keangkaramurkaan ma-
syarakat seluruh negeri. Karena menggambarkan zaman keangkaramurka-
an, maka Serat Kalatidha dikenal dengan gambaran jaman edan.

: : ERAT Kalatidha adalah manuskrip sastra Jawa karya R. Ng.

Serat Kalatidha di samping mengungkapkan gambaran zaman edan, di-
anggap juga mengungkapkan isi hati Sang Pujangga, kekecewaan Sang
Pujangga tidak jadi dinaikan pangkatnya menjadi Bupati Anom.

Setelah mengungkapkan gambaran zaman edan dan di ikuti dengan peng-
ungkapan rasa kecewa tersebut, selanjutnya Sang Pujangga menyampai-
kan pesan untuk’ingat kepada Tuhan Yang Maha Esa dan bersikap was-
pada. Pesan dimaksud diungkapkan dalam satu bait tembang, yang baris
terakhimya dikenal oleh masyarakat menjadi ungkapan luhur yaitu
“Begja-begjane kang lali, lewih begja kang eling lawan waspada”.
Ungkapan ini yang akan dibicarakan dalam tulisan berikut, terutama
mengenai makna kewaspadaan yang terkandung di dalamnya.

Latar belakang timbulnya ungkapan

Sebagaimana telah disebutkan pada bab terdahulu bahwa Serat Kalatidha
dikenal dengan gambaran jaman edan karena pemerintahan ketika itu dal-
am keadaan rusak dilanda keangkaramurkaan masyarakat seluruh negeri.

Gambaran yang demikian itu dinyatakan pula oleh Menteri P dan K Al-
marhum Prof. Muh. Yamin, SH pada pidato pengantamya dalam peres-
mian patung Sang Pujangga di depan Gedung Perpustakaan Radya Pusta-
ka pada 11 Nopember 1953. Antara lain ia mengatakan : “Nama-nama
Jaka Lodhang dan Kalatidha tidaklah asing bagi kita. Petunjuk-petunjuk

Khasanah Budaya Nusantara IX 207



beliau (Ranggawarsita) terhadap dunia yang dianggap “gila” seperti ter-
muat dalam kitab-kitab tersebut, boleh dikatakan telah menjadi buah bibir
bagi mereka yang suka menyindir keadaan masyarakat pada suatu ketika
dengan pengharapan supaya ada perbaikan pada ketika yang akan da-
tang!”. Penggambaran zaman edan (Pemerintahan yang rusak) dapat di-
lihat pada bait satu dan dua Serat Kalatidha :

- Mangkya darajating Praja, kawuryan wus sunya ruri, rurah pang-
rehing ukara, karana tanpa palupi, ponang parameng kawi, kawile-
ting tyas malatkung, kongas kasudranira, tidhem tandhaning dumadi,
ardayengrat dening karoban rubeda.

- Ratune ratu utama, patihe patih linuwih, pra nayaka tyas raharja,
panekare becik-becik, parandene tan dadi, paliyasing kalabendu,
malah sangkin andadra, rubeda kang ngreribeti, beda-beda ardane
wong sanagara.

Terjemahan dalam bahasa Indonesia kurang lebih:

- Sekarang martabat negara tampak sunyi sepi, karena telah rusaknya
pelaksanaan hukum dan tidak lagi ada teladan. Maka Sang Pujangga
diliputi kesedihan hati, merasa tampak kehinaannya, bagaikan kehi-
langan tanda-tanda kehidupannya, karena mengetahui kesengsaraan
dunia dilanda berbagai halangan.

- Rajanya baik, pz;tihnya pandai, para menterinya mendambakan selamat
para punggawa dan atasannya baik-baik, namun tidak mampu mence-
gah zaman terkutuk. Justru keadaan semakin menjadi, karena keangka-
ramurkaan orang s¢lurubh negeri yang berbeda-beda. Sementara ada
anggapan bahwa Serat Kalatidha berisi pengungkapan kekecewaan
hati Sang Pujangga karena tidak jadi diangkat sebagai Bupati Anom.
Penggambaran ini nampak pada bait empat Serat Kalatidha:

“Dhasar karoban pawarta, babaratan ujar lamis, pinundya dadya
pangarsa, wekasan malah kawuri, yen pinikir sayekti, pedah apa aneng
ngayun, andhedher kaluputan, siniraman banyu lali, lamun tuwuh dadi
kekembanging beka”

Terjemahan dalam bahasa Indonesia kurang lebih :

- Memang banjir berita yang dibawa angin, yaitu berita yang meng-
enakan hati, yang katanya Sang Pujangga dipilih menjadi pemimpin,

208 Pustaka Wisata Budaya



namun akhimya malah berada di belakang. Apabila di pikir benar-
benar, apa gunanya ada di depan (menjadi pemimpin), yang banyak
menanam benih-benih kesalahan, terkena daya yang dapat menjadikan
lupa diri dan jika hal ini tumbuh tentu akan menambah bencana.

Dari adanya tata pemerintahan yang rusak karena keangkaramurkaan dan
Sang Pujangga tidak jadi diangkat sebagai Bupati, ia sadar dan menerima
kenyataan dengan sikap waspada. Terungkap dalam salah satu bait Serat
Kalatidha yang berkaitan dengan sikap Sang Pujangga tersebut:

“Amenangi jaman edan, ewuh aya ing pambudi, melu edan nora tahan,
yen tan melu anglakoni, boya kaduman melik, kaliren wekasanipun,
dilalah karsa Allah, begja-begjane kang lalj, luwih begja kang eling lan
waspada”

Terjemahan dalam bahasa Indonesia kurang lebih:

- Mengalami zaman gila, serba menyulitkan pemikiran. Turut serta
menggila tidak kuat, kalau tidak ikut serta menggila, tidak akan mem-
peroleh bagian, yang akhimya bisa kelaparan. Tetapi takdir kehendak
Allah, sebahagia-bahagianya orang yang lupa, masih lebih bahagia
orang yang sadar dan waspada.

Baris terakhir dalam bait tersebut berbunyi:

“Begja-begjane kang lali, luwih begja kang- eling lawan waspada”
sampai saat ini menjadi ungkapan populer dalam masyarakat, sebagai
sindiran bagi yang lupa diri, sekaligus berisi pesan agar bersikap sadar
dan waspada. '

Makna kewaspadaan dan penerapannya

Kata waspada dimaksud disini adalah sebagaimana yang ada dalam ung-
kapan: “Begja-begjane kang lali, lewih begja kang eling lawan waspa-
da”. Situasi yang dilukiskan dalam ungkapan ini adalah gambaran adanya
zaman keangkaramurkaan, yaitu masyarakat menampakkan sikap tidak
terpuji, seperti mementingkan diri sendiri dan berlaku tidak adil sehingga
orang-orang yang demikian akan kehilangan kesadaran dan kepercayaan-
nya kepada Tuhan Yang Maha Esa dan lupa melaksanakan kewajiban ber-,
Tuhan. Dalam keadaan yang demikian, dinasehatkan agar seseorang dapat
menjaga keseimbangan diri, jangan sampai kalut pada keadaan dirinya,
tetapi hendaknya dapat membina sikap selalu ingat.dan waspada.

Khasanah Budaya Nusantara IX 209



Ingat berarti sadar diri dan sadar ber-Tuhan sehingga dapat mewujudkan
perilaku seseorang yang baik. Membina sikap ingat (eling) berarti senan-
tiasa menyembah kepada Tuhan dengan penuh keyakinan, dilandasi hati
yang suci. Anugerah eling yang kekal dapat menuntun sikap waspada,
yang berarti dapat melihat dengan cermat, sehingga seseorang dapat mem-
bedakan mana yang benar/baik dan mana yang salah/buruk. Dengan
anugerah eling dan waspada itu dapat mendorong kepada tingkah laku
yang baik, yaitu tingkah laku yang berada di jalan Tuhan Yang Maha Esa.

Dalam kenyataan hidup sehari-hari seseorang tidak bisa lepas dari per- .
gaulan dengan sesama, dan tidak bisa lepas dari pengaruh lingkungan
dengan berbagai bentuk, sekaligus merupakan tantangan bagi dirinya.
Dengan kenyataan yang demikian mungkin seseorang bisa terkena pe-
nyakit sosial yang bisa sampai mengalami krisis mental. Hal demikian bisa
terjadi karena seseorang sedang dalam keadaan /kondisi kehilangan kontrol
dan keseimbangan dirinya, sehingga ia terlepas dari jalur Ketuhanan Yang
Maha Esa.

Seseorang yang sedang tidak berada pada jalan Tuhan Yang Maha Esa,
akan menampakkan sikap yang tidak terpuji seperti bersikap mau menang
sendiri, serakah, adigang, adigung, adiguna dan sebagainya.

* . Untuk dapat menjaga agar seseorang dapat tetap berada pada jalan Tuhan

Yang Maha Esa, dipesankan agar seseorang dapat membina sikap selalu
ingat dan waspada sebagaimana dimaksud dalam Serat Kalatidha. Sikap
ingat dan’ waspada hendaknya dapat dijadikan dasar perilaku seseorang
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan membina sikap ingat dan waspada,
seseorang akan dapat tertuntun ke arah hal-hal yang baik dan menempat-
kan diri dalam pergaulan yang tepat dalam masyarakat.

210 Pustaka Wisata Budaya



KESENIAN

Khasanah Budaya Nusantara IX 211




MUSIK CILOCAQ ENSAMBLE TRADISIONAL
DARI KABUPATEN LOMBOK TIMUR

tentang keberadaan musik Cilocaq, yaitu salah satu jenis musik

ensamble tradisional dari Kabupaten Lombok Timur, Propinsi
Nusa Tenggara Barat. Apa sebabnya musik ini penting untuk dijadikan
bahan telaah? Pertama musik ini masih memiliki daya hidup yang kuat,
tidak lekang oleh hempasan zaman dan mampu bertahan dari arus moder-
nisasi yang kini telah melanda kehidupan kita. Ke-dua, lebih membangga-
kan lagi, musik ini masih mendapat dukungan dari generasi mudanya,
setidaknya hal ini terbukti banyaknya generasi muda yang menjadi pemain
atau menyanyi pada grup cilocaq yang bertebaran di Kabupaten Lombok
Timur. !

T ULISAN ini bermaksud memberikan gambaran secara singkat

Kondisi ini justru sangat jarang terjadi pada musik tradisional lainnya, di
mana generasi muda lebih cenderung berkiblat ke dunia barat yang di-
anggapnya lebih modern dalam berbagai hal.

Arti kata Cilocaq

Mengenai kata Cilocaq, sampai saat ini tidak ada orang yang dapat mem-
berikan jawaban pasti apa artinya. Ada yang berpendapat bahwa kata se-
loka. Jika kita hubungkan dengan lirik lagu yang dinyanyikan dalam pa-
gelaran Cilocaq, agaknya pendapat ini mendekati kebenaran karena susun-
an bait kata-katanya mirip dengan seloka. Perhatikan lirik lagu di bawah
mni.

Bile rincik bile arak sekedik Usut lawak mun semetan sik daun srikaya.
Ite mirik ite sak tesengkirik Susut awak mun semeton takuk ji beraye.

Artinya:

Iris buah maja hanya sedikit Gosok tempurung dengan daun pepaya Sing-
kirkan diri saya yang disisihkan. Rendah diri diakui sebagai kekasih.

Peralatan Musik Cilocaq

Sebagai musik ensamble, hampir semua jenis alat musik ada daiam page-

Khasanah Budaya Nusantara LX 213



laran Cilocoq. Mulai dari alat musik tiup, gesek pukul dan petik ada dalam
musik ini. Bahkan dalam penampilannya Cilokak disertai dengan vocal
yang dibawakan oleh penyanyi, baik secara solo, duet maupun grup.

Alat musik yang dipergunakan dalam Cilocaq adalah dua biola, dua buah
suling dan dua buah gambus, semuanya berfungsi sebagai melodi. Selain
suling, pada mulanya ada sebuah alat musik tiup lagi yang disebut
Pareret. Namun saat ini alat musik tersebut jarang dipergunakan karena
sulit diperoleh di pasaran dan teknik meniupnya relatif lebih sulit diban-
ding meniup suling.

Di samping peralatan di atas, musik Cilocaq juga menggunakan petuk,
gendang, jidur, dan sebuah rincik yang berfungsi sebagai pembawa ritme.
Sebagai pengembangan, kini ada grup Cilocaq yang menambahnya dengan
alat-alat musik tradisional lainnya, bahkan ada yang mulai memakai gitar
bass.

Pengembangan Musik Cilocaq

Pada awalnya Cilocaq berasal dari permainan gambus tunggal yang
dimainkan untuk mengisi waktu sambil menghibur dirinya setelah sehari-
an lelah mencari nafkah. Secara berangsur-angsur diadakan penambahan
alat untuk pelengkap irama dan melodi. Pada 1948, di Desa Lengkok Kali
Kecamatan Sakra Kabupaten Lombok Timur, Cilocaq mulai dipergelarkan
sebagai suatu “orkestra” untuk pertama kalinya. Pagelaran dipimpin oleh
Mamiq Srinatih (alm), yang selanjutnya sebagai pencipta musik Cilocaq
(Ens. Musik dan Tari daerah NTB, tahun 1991).

Sejarah dengan pesatnya kemajuan zaman, musik Cilacaq pun berkem-
bang, baik kualitas maupun kuantitas, seperti yang kita kenal dewasa ini.
Maka wajar jika Cilocaq sering mendapat kesempatan untuk tampil di-
panggung-panggung terbuka seperti halnya dangdut dan band, sehingga
mulai masuk pula alat-alat musik dangdut memang terasa kental sekali.
Pada penyanyi Cilocaq mulai bergoyang ala dangdut, bahkan penari luar
pun mulai menyemarakkan penampilan musik ini.

Lagu-lagu Cilocaq juga mendapat perhatian masyarakat Lombok, bahkan
grup Cilocaq Pustaka dari Kabupaten Lombok Barat. sudah beberapa kali
memasuki dapur rekaman. Cilocaq makin digemari, bahkan ada yang be-
rani mengatakan bahwa Cilocaq adalah “keroncongnya” masyarakat NTB.

214 Pustaka Wisata Budaya



Lagu-lagu Cilocaq

Lagu-lagu yang dibawakan dalam musik Cilocaq pada umumnya adalah
lagu-lagu kayaq yang berbahasa Sasak. Masing-masing desa memiliki
gaya kayagq tersendini yang suiit dibedakan oleh telinga awam, namun bagi
penggemar kayaq hal ini tidak menjadi masalah. Ia akan segera tahu dari
desa’ mana kayaq itu berasal. Pada perkembangan selanjutnya musik
Cilocaq tidak hanya membawakan kayaq, tetapi mulai menampilkan lagu-
lagu yang berisi pesan pembangunan, percintaan, nasehat dan sebagainya.
Bahasanya pun tidak lagi hanya menggunakan bahasa Sasak, tetapi ada
yang mulai menggunakan bahasa Indonesia. Walaupun demikian, ciri-ciri
pantunnya tidak hilang begitu saja. Ia masih tetap melekat.

Cilacaq masih ada dan tetap bertahan, inovasi kreatif dari masyarakat pen-
dukungnya telah menyelamatkan Cilocaq dari gerusan zaman.

Khasanah Budaya Nusantara IX 215



TARI MESALAI KESENIAN TRADISIONAL
KEKAYAAN PROPINSI SULAWESI UTARA

kelompok etnis yang masing-masing mempunyai ciri khas baik

adat istiadat, bahasa maupun nilai tradisi yang dianutnya.
Kelompok etnis tersebut terdiri dari Sangihe Talaut, Minahasa Boloang
Mongondow dan Gorontalo. Kondisi demikian ternyata turut pula memberi
wamna dan corak pada kesenian tradisional yang ada di Sulawesi Utara ter-
masuk tari tradisional yang terdiri dan berbagai bentuk dan menggam-
barkan identitas dacrahnya masing-masing.

D aerah tingkat I Propinsi Sulawesi Utara terdiri dari beberapa

Salah satu bentuk tari tradisional yang menjadi kekayaan khasanah buda-
ya Sulawesi Utara adalah tari Mesalai. Tarian ini tumbuh dan berkembang
dalam masyarakat Kepulauan Sangihe Talaud dan mendapat dukungan
dari masyarakatnya, terutama golongan tua.

Asal Muasal Tari Mesalai

Sejak zaman dahulu kala masyarakat Sangihe Talaud telah mempercayai
adanya suatau kekuatan supra natural yang mengatur kehidupan manusia
di bumi. Mereka menyebutnya Chenggona Langi Duatang Saluruang,
artinya adalah Tuhan Yang Maha Tinggi Penguasa Alam Semesta.
Mereka menyadari bahwa segala keberhasilan dan keberuntungan adalah
mutlak pemberian Genggona. Sebagai balasannya mereka harus menyem-
bah dan bertenmakasih kepada kemurahan Genggona Perwujudan rasa
syukur tersebut mereka sampaikan melalui rentetan upacara ritual.
Upacara ritual yang diperuntukkan Genggona dianggap kurang lengkap
apabila tidak diikuti dengan tari Mesalai sebagai acara puncak setelah
upacara itu selesai dilaksanakan. Mesalai adalah perwujudan ungkapan
rasa syukur atas keberhasilan umat manusia dalam mengarungi samudera
kehidupan yang penuh dengan rintangan

Musik Pengiring

Tari Mesalai ‘berlangsung dengan iringan alat musik khas Sangihe yang
bernama Tagonggong., dipadukan dengan Sasambo atau lagu pujaan

Khasanah Budaya Nusantara IX 217



yang berisi ajaran tentang baik dan buruk hubungan atar manusia, dengan
manusia, manusia dengan Sang Pencipta dan manusia dengan alam ling-
kungannya.

Lagu yang sering dipakai mengiringi tari Mesalai terdiri dari lima jenis,
masing-masing memiliki arti/simbul tersendiri. Kelima lagu tersebut

Tengkelu Bawine, artinya lagu atau irama untuk wanita
Tengkelu Sonda , artinya lagu atau irama untuk pria
Tengkelu Sahola, artinya lagu atau irama lincah

Tengkelu Balang, artinya lagu atau irama mendayung
Tengkelu Duruhang, artinya lagu atau irama menyusur pantai.

SA 5 D

Busana dan Atribut Penari

Karena tari Masalai merupakan bagian integral dari upacara adat, maka
busana dan atribut yang dikenakan penari adalah pakaian adat yang di-
sebut Laku Tepu. Pakaian adat ini terbuat dari tumbuhan sejenis pisang
yang kadang kala disebut juga Serat Manila.

Penari pria mengenakan tutup kepala yang terbuat dari lipatan kain, di-
sebut Paporong. Adapun perlengkapan yang dikenakan penari wanita:

1. Papili (mahkota) yang terbuat dari kulit penyu yang dihiasi sejenis
bunga anggrek.

Topo-topo (rangkaian bunga) yang dililitkan pada sanggul,

Soho (kalung)

Galang (gelang)

Lenso (sapu tangan)

Boto Pasige (sanggul di atas ubun-ubun),

Ll

Urutan Tari Mesali

1. Penari wanita masuk pentas, berjalan dengan gemulai, kemudian mem-
beri hormat kepada penonton. Dalam posisi tersebut penari wanita di-
iringi tabuhan Tegonggong dengan irama yang disebut Tengkelu Ba-
wine dan nyanyian Sasambo, dengan lirik sebagai berikut: Kawan-
sang ana gunde, Kumandang Kapetuilang Artinya, keagungan (pe-
nari) wanita, kerdipan mata scperti disangga.

218 Pustaka Wisata Budaya



2. Penari pria masuk pentas dengan posisi merendah, kemudian mereka
mamindura atau memberi hormat. Mereka langsung menari dengan
gerakan kaki yang dihentak-hentak kelantai dan gerakan tangan yang
diayunkan ke muka sesuai dengan irama. Irama yang dipergunakan
dalam adegan ini adalah Tengkelu Senda, atau irama laki-laki. Se-
dangkan lirik Sasambo (nyanyiannya): Su pedimpolangang, salaing
ese mang ene. Artinya, dalam setiap pertemuan, tarian tetap (harus)
ada.

3. Dengan gerakan lincah para penari merubah posisi membentuk ling-
karan Mereka menghentak-hentakan kaki sambil mengayunkan tangan
ke samping kiri dan kanan secara bergantian Irama yang dipakai adalah
Tengkelu Sahola atau irama lincah, sedangkan lirik lagu Sasambo-
nya: Sengkalitu sengkara angeng, sengka pemedi limbene, Artinya,
serempak dan bersama-sama naik, serempak melenggangkan tangan.

4. Dengan gembira mereka langsung memberi pasangan dengan tari per-
gaulan yang disebut medalika. Pada adegan ini para penari memegang
sapu tangan dengan kedua belah tangannya, berputar membentuk ling-
karan sepasang demi sepasang. Berikutnya penari wanita jongkok dan
penari pria mengelilinginya dengan gerakan mengaleke

5. Para penari berubah posisi kemudian menari dengan irama Tengkelu
Balang, atau irama mendayung. Gerakan mendayung ini merupakan
simbul gerak hidup masyarakat Sangihe Talaud yang hidup dari bahari.
Adapun Sasambo yang dimainkan: Basalipe mapia, salai megegu-
nena. Artinya, berbalaslah lagu secara serasi, para penari semakin
halus dan mantap.

6. Salaing Duruhang, artinya penari menyusuri pantai. Pada adegan ini
para penari tetap menari dengan gerakan kaki utama, diiringi Tengkelu
Durunghang dan lirik sasambo sebagai berikut: Gagaweangu Sangi-
he, ndai tuo katamang. Artinya kebudayaan Sangihe Talaud, semoga
tumbuh dan berkembang serta lestari. Dalam iringan Tengkelu Duru-
hang, akhimya para penari memberi hormat, kemudian meninggalkan
pentas.

Kondisi Tari Mesalai Dahulu dan Sekarang

Pada bagian awal tulisan telah dijelaskan bahwa tari Mesalai merupakan
bagian dari upacara ritual untuk menghormati Sang pencipta. Dengan

Khasanah Budaya Nusantara IX 219



demikian kehidupan tarian ini selalu searah dengan adat istiadat Sangihe
Talaud. Ketika kepercayaan Sangihe Talaud berubah, maka berubah
pulalah fungsi tarian ini. Sekarang hanya menjadi bagian dari upacara
adat dan syukuran, seperti khitanan, perkawinan, mendirikan rumah baru,
peresmian perahu baru dan sebagainya.

Dulu Tarn Mesalai dapat ditarikan oleh para remaja, sedangkan.saat ini
hanya generasi tualah yang dapat menarikannya dengan sempuma. Itupun
hanya dalam jumlah terbatas, yaitu masyarakat yang masih terikat kuat
oleh tradisi.

Kondisi tersebut scmakin diperparah lagi oleh langkanya penabuh Tagong-
gong dan pembawa lagu Sasambo yang relatif sulit untuk dipelajari, ter-
utama oleh generasi muda yang semakin pekat oleh penetrasi budaya
Barat.

220 Pustaka Wisata Budaya



PANTUN SUNDA KESENIAN SAKRAL
DALAM MASYARAKAT JAWA BARAT

pantun dalam khasanah sastra Melayu atau sastra Indonesia.

Dalam kesusasteraan Indonesia kita mengenal sejenis puisi yang
tiap baimnya terdiri dari empat baris dengan sistem sajak silang. Dua baris
pertama adalah kulit, sedangkan dua baris yang terakhir adalah isi atau
jawabab dari baris pertama tadi. Sedangkan dalam kesusasteraan Sunda
yang dimaksud pantun adalah sastra lisan atau teater tutur yang di-
ungkapkan dalam bahasa ikatan (verse) atau prosa yang didalam penya-
jiannya diiringi petikan kacapi tunggal yang dimainkan oleh seorang juru
pantun.

_ K ATA pantun dalam pengertian ini jauh berbeda dengan kata

Sampai saat ini tidak ada data otentik yang menyatakan kelahiran seni
pantun tersebut, tetapi dari bukti peninggalan tertulis kata pantun sudah
disebut-sebut dalam naskah kuno” Siksa Kandang Karesian” yang ditulis
pada tahun candrasangkala Nora Catur Sagara Wulan, yang artinya
tahun Saka 1440 atau 1518 Masehi.

Seni yang sakral

Seni pantun hakikatnya adalah perpaduan dari seni sastra, seni musik dan
upacara ritual, yang sebagai upacara ritual, yang sebagai upacara tidak
dapat dipisahkan dari kepercayaan masyarakat Sunda kuno yang ber-
peradaban agraris. Seni pantun merupakan bagian dari upacara budi daya
padi, bahkan kata pantun itu sendiri artinya adalah padi.

Meskipun kepercayaan itu kini sudah ditinggalkan oleh masyarakat pen-
dukungnya, tetapi seni pantun masih tetap bersifat sakral, tidak akan
dipertunjukkan disembarang tempat seperti pasar, alun-alun, terminal atau
tempat keramaian lainnya seperti pertunjukan teater tradisional Sunda
umumnya. Seni pantun hanya dipertunjukkan pada acara tertentu yang
berkaitan dengan tradisi seperti melahirkan anak, khitanan, ruwatan atau
untuk memenuhi nazar seseorang.

Khasanah Budaya Nusantara I1X 221



Cerita pantun berakar pada mitos yang menceritakan tentang kerajaan-
kerajaan di daerah Jawa Barat, terutama kerajaan Galuh dan Pajajaran,
sebagai perwujudan rasa hormat pada kepahlawanan dan keagungan lelu-
hur. Merekapun menyediakan sesajen yang beraneka rupa. Pada umum-
nya sesajeh itu terdiri dari bunga tujuh macam, kopi pahit, ayam bakar,
kelapa muda, gula batu, candu, pendupaan dan sebagainya.

Bentuk Bahasa

Bentuk bahasa yang dipakai dalam seni pantun adalah bahasa Sunda yang
memadukan gaya prosa dan puisi. Di dalam penceritaan atau narasi Juru
Pantun biasanya berbicara dan bemyanyi dalam penceritaan atau narasi
Juru Pantun biasanya berbicara dan bemyanyi dalam bentuk prosa. Kala
dia mulai melukiskan maka bentuk puisilah yang dipilihnya. Bentuk pe-
lukisan atau deskripsi pada seni pantun umumnya bermutu tinggi, se-
hingga puisi Sunda mutakhir pun sangat sukar untuk menandinginya.

Kalimat yang dipergunakan Juru Pantun adalah kalimat yang pendek dan
penuh dengan purwakanti atau sajak. Permainan bunyi kata memang
menjadi daya tarik yang sangat kuat pada seni pantun, bahkan permainan
bunyi kata memang menjadi daya tarik yang sangat kuat pada seni pantun,
bahkan permainan bunyi kata ini terkadang menimbulkan tawa pada
pendengar atau penontonnya. Perhatikan pelukisan tokoh Ranggawayang
yang pemberang dan Ranggagading yang pesolek di bawah ini:

Adat Raden Ranggawayang Urat ngangkang dina tarang Pengaruh jelama
bedang Sakacap kadua gobang.

Gandang ginding Ranggagading. Prakatantang-prikitinting Dibajuan ku
kulit munding Dikancingan ku kikiping

Musik Dalam seni Pantun

Baik penceritaan (narasi), percakapan (dialog) atau pelukisan (diskripsi),
semunya disampaikan oleh Juru Pantun dalam bentuk tuturan dan nyanyi-
an yang senantiasa diiringi oleh petikan kecapi tunggal yang dimainkan
seorang diri. Petikan kecapi ini tidak hanya berfungsi sebagai pengiring
atau latar belakang, tetapi merupakan bagian integral dari seni pantun itu
sendiri.

222 Pustaka Wisata Budaya



Setiap adegan mempunyai petikan dan susunan musikal tersendiri yang
berbeda dengan adegan-adegan lainnya. berdasarkan kebiasaan, surupan
atau tangga nada di dalam pantun Sunda terdiri dari tiga macam, yaitu:

1. Surupan Salendro untuk suasana marah dan gembira
2. Surupan Pelog dipergunakan untuk suasana tenang dan bingung
3. Surupan Nyorok atau Madenda untuk suasana sedih dan susah.

Selain diiringi kecapi, adajuga yang permah menyaksikan petunjuk pantun
yang diiringi rebab kecil yang disebut tarawangsa. Ini barangkali mirip
pertunjukan Sinrilik, teater tutur dari Sulawesi Selatan yang diiringi
dengan gesekan kose-kose.

Urutan Pertunjukan

Secara garis besar urutan pertunjukan pada seni pantun Sunda terbagi
menjadi tiga bagian, yaitu:

1. Rajah Pamunah, yaitu mantera yang dinyanyikan oleh Juru Pantun
berisi permintaan izin dan maaf kepada Yang Maha Kuasa, makhluk-
makhluk halus dan roh para leluhur apabila nanti di dalam memba-
wakan cerita terdapat kesalahan ucap. Di samping itu rajah pemunah
berfungsi sebagai penolak bala agar serwua terhindar dari pengaruh
buruk. Meskipun rajah pemunah dalam pantun Sunda ini esensinya
adalah sama, namun kalimatnya bisa berbeda-beda. Biasanya tergan-
tung kepada lakon atau cerita yang dibawakan oleh Juru Pantun.

2. Isi, yaitu pemaparan cerita adegan demi adegan, babak demi babak
yang mengisahkan kepahlawanan para leluhur masyarakat Sunda
berdasarkan mitologi. Cerita pantun biasanya dimulai pukul 21.00 dan
baru berakhir menjelang subuh.

3. Sebelum pertunjukan berakhir, juru pantun mulai menyanyikan sebuah
rajah yang berisikan permintaan maaf dan kesejahteraan bagi tuan
rumah dan para hadirin. Rajah ini disebut rajah pamungkas.

Ciri-ciri Cerita Pantun

Sebagai sastra lisan yang diwariskan secara turun temurun dari satu ge-
nerasi kegenerasi berikutnya, pantun Sunda memiliki ciri-ciri yang mem-
bedakannya dengan seni tradisi masyarakat Sunda lainnya,. Adapun ciri-
ciri tersebut adalah:

Khasanah Budaya Nusantara [X 223



1. Cerita sudah tidak orisinal karena sudah dikenal sebelumnya dan ber-
sandar kepada mitologi yang sudah menjadi milik bersama. Sifatnya
anonim dan tidak mengenal hak cipta.

2. Tema cerita berisikan masalah atau pendapat yang sudah terdapat
dalam adat istiadat dan kepercayan yang dianut oleh para pendukung-
nya. Nilai-nilai yang diusungnya adalah mutlak tentang hubungan
manusia dengan baik dan buruk atau dengan tuhannya.

3. Bahasa yang dipergunakan cenderung “puitik” sehingga lebih bersifat
formal sastra dan banyak menggunakan ungkapan klise dan pengu-
langan.

4. Bersifat lugu dan polos.

S. Memiliki versi dan warisan yang berbeda karena penuturannya ber-
dasarkan kepada daya ingat si penutur semata.

Kondisi Pantun Sunda Saat ini

Sebagai seni pertunjukan, pantun Sunda pernah mengalami zaman kee-
masan yang panjang. Juru Pantun mendapat kedudukan khusus di mata
masyarakat sunda. Ia sangat dihormati dan dituakan, bahkan dapat hidup
layak dari penghasilannya sebagai Juru Pantun.

Sejak awal dasa warsa 1970 seni pantun mulai memudar dan mengalami
kemerosotan, baik secara kualitas maupun secara kuantitas, bahkan mulai
awal 1990-an kondisinya semakin memprihatinkan dan saat ini mulai tam-
pak gejala kepunahannya.

Keadaan ini semakin diperburuk lagi oleh sikap Juru Pantun yang tidak
mau mewariskan keahliannya kepada sembarang orang yang menurutnya
tidak memenuhi persyaratan. Ada kalanya seorang Juru Pantun hanya me-
miliki seorang murid, bahkan apabila tidak menemukan orang yang tepat
untuk dijadikan murid ilmu pantun tersebut lebih baik dibawanya mati.
Hal ini berdasarkan kepada kepercayaan pamali atau takut kuwalat

Kondisi di atas kalau dibiarkan terus menerus tidak mustahil akan semakin
mempercepat kepunahan seni pantun Sunda. Maka usaha pembinaan, pe-
ngembangan dan pelestariannya harus segera mendapat penanganan se-
rius. Baik dari perorangan, pemerintah maupun dari pihak swasta.

224 Pustaka Wisata Budaya



WAYANG SASAK DARI DAERAH LOMBOK

ragam. Sejarah mencatat beberapa daerah di Nusantara selalu

memiliki kecenderungan yang agak berbeda. Di Bali misalnya,
ada Wayang Gambuh, Wayang Golek di Jawa Barat, Wayang Beber di
Pacitan, Wayang Sasak di Lombok dan masih banyak lagi. Pada dasamya
meski bentuk pertumbuhan seni pertunjukan wayang ditentukan oleh fak-
tor lingkungan yang melingkupinya, namun ada beberapa hal yang berciri-
kan sama.

B .entuk pertunjukan wayang di Indonesia secara teatrikal sangat be-

Dari data-data tertulis bahwa drama Bayang-Bayang (wayang kulit) pada
awalnya berkembang di sekitar Pulau Jawa dan sebagian Bali. Pada per-
kembangan selanjutnya temyata ditemukan juga jenis pertunjukan ini di
daerah Lombok (Wayang Sasak).

Proses Penciptaan

Menurut perkiraan, jenis pertunjukan Wayang Sasak berasal dari Pulau
Jawa. Hal im diperkuat dengan konvensi (pakem) cerita yang banyak
mengambil dari buku-buku cerita Menak yang berasal dari Kediri. Di
samping itu isi cerita sebagian besar menggambarkan tentang sejarah per-
juangan Parsi yang dikembangkan oleh para wali (Wali Songo). Seorang
tokoh pedalangan di Lombok menyatakan bahwa pembawa pertunjukan
wayang tersebut adalah Wali Nyoto. Ia adalah seorang Wali yang ter-
kenal di daerah Lombok. Waktu kecil Wali Nyoto sering berkelana ke
Jawa dan melihat pertunjukan Wayang Kulit.

Perihal tokoh yang pertama kali membuat (menyungging) wayang di
Lombok, belum diketahui secara pasti, namun pada dasamya tidak jauh
berbeda dengan penciptaan Wayang Kulit Purwa di Jawa. Wayang Lom-
bok di buat dari kulit menjangan atau kulit sapi.

Meski bentuk dan asesorisnya tidak jauh berbeda dengan Wayang Purwa,
namun yang pasti Wayang Lombok terlihat lebih ramping. Secara pasti,
penyungging wayang lombok berpedoman penuh pada buku-buku lontar/
Serat Menak: Dalam referensi tersebut banyak dicantumkan tentang tinggi

Khasanah Budaya Nusantara IX 225



dan bentuk badan, lebar dada, berat senjata dan sebagainya. Hal ini bisa
dilihat misalnya dengan mengamati tokoh Raja Saelan yang lebih dikenal
dengan nama Serandil atau Macan Kuning atau raja Lamdahur. Di dalam
serat menak tertulis bahwa tinggi badan tokoh tersebut 110 gas, muka
perwira dan berat senjatanya belum tentu bisa diangkat oleh 300 orang.

Muatan dan Sumber Cerita

Dilihat materi ceritanya yang mengisahkan perjuangan orang Islam, maka
banyak yang menyatakan bahwa semua Wayang Lombok memang diguna-
kan untuk menyebarkan agama.

Pada awalnya materi cerita wayang memang berasal dari wiracarita India
yang sangat terkenal, yaitu Mahabarata dan Ramayana Dengan demikian
pertunjukan Wayang Purwa tidak lepas dari bentuk kebudayaan India.
Pada perkembangan selanjutnya, sekitar tahun 1300 sampai 1750 invansi
kebudayaan Cina dan Islam memasuki Nusantara, yang menarik, hampir
tidak ada tumpang tindih atas kedua pengaruh bentuk kebudayaan di atas.

Patut dicatat bahwa penyebaran Islam di Indonesia sekitar abad ke-7 dan
ke 10 bukanlah oleh para pedagang dari Arab. Yang mengislamkan ko-
munitas pribumi justru orang-orang India yang melakukan perdagangan
laut antara India dan Asia Tenggara.

Telah disinggung di atas bahwa Wayang Sasak mengambil cerita dari
Serat Menak, yang terdiri dari tujuh jilid, Di samping dari buku tersebut,
di ambil juga bahan dari Serat Nabi dua jilid, dan yaitu Serat Muhammad
Satu dari Serat Muhammad Dua. Cerita yang di ambil dari kedua buku
terakhir sekarang dilarang dipentaskan sehubungan dengan kepercayaan
Islam

Di samping kedua jenis cerita di atas yang dikarang oleh Yasadipura,
pujangga dari Keraton Surakarta (zaman Sunan Pakubuwono VII), cerita
Wayang Sasak juga diambil dari Kitab Lontar karangan para pujangga
Lombok sendiri. Sebenarnya cerita yang tertulis di lontar ini juga berasal
dari buku-buku menak, namun dikembangkan dan disesuaikan dengan
pola kehidupan masyarakat Lombok. Garis besar cerita lontar kebanyakan
berkisar pada ceriya “Serandil Ngamuk”.

226 Pustaka Wisata Budaya



Bentuk Penyajian

Hingga saat ini pergelaran Wayang Sasak di Lombok dilakukan dalam
acara perhelatan (tanggapan). Hal ini bukan berarti sakehe (sekelompok)
lalu menuntut imbalan jasa dalam bentuk finansial. Seorang dalang di-
bantu oleh kurang lebih 10 penabuh masih berpandangan bahwa aktivitas
ini merupakan suatu kerja pengabdian. Soal imbalan diserahkan kepada

penanggap.

Sebagai prasarat pertunjukan, diperlukan sesaji  berupa beras, segulung
benang mentah lawe, sirth dan pinang, cabe, kemiri, telur ayam, kendi
(ceret dari tanah), dua kelapa masih berkulit, pisang hijau, bermacam-
macam buahan pasar, renggi (rengginang : Jw) dan uang sekedamya.

Maksud diselenggarakannya sesaji adalah memohon keselamatan dalam
pertunjukan. Ini menunjukkan masih adanya adat tradisional meski telah
ada pengaruh dari Islam.

Pertunjukan wayang sasak dimulai dengan pembacaan mantra pada pemu-
kul alat gong dan lainnya oleh Dalang. Mantra dipanjatkan untuk kesela-
matan pertunjukan, penanggap atau penonton.

Sesudah semua alat pemukul gamelan dipasangkan mantra, segera dimulai
dengan tabuhan pembuka dengan irama gamelan rangsang tiga kali ber-
turut-turut. Tetabuhan seperti im di Jawa disebut Talu yang berfungsi
juga untuk memanggil penonton (pertanda pertunjukan akan dimulai).

Kemudian lampu labakan/blencong dinyalakan masih dengan iringan ta-
buhan rangsang. Beberapa saat Dalang memberi mantra pada lampu,
diayunkan ke belakang. Baru ketika dalang akan mengeluarkan wayang
yang pertama gamclan harus berganti melantunkan Gending Selutur.

Selanjutnya Dalang membuka pertunjukan dengan memberitahukan lebih
dahulu maksud pewayangan yang diselenggarakan. la meminta permisi
pada penonton untuk melakukan pergelaran. Dengan segala kerendahan
hati dalang menyatakan bahwa dirinya adalah pengubah, bukan pencipta,
Dijelaskan pula bahwa yang akan diceritakan merupakan warisan dari
orang-orang dulu atau dani kitab-kitab yang dibacanya.

Khasanah Budaya Nusantara IX 227



Perlengkapan Pergelaran

1.

Wayang yang dipisah dalam dua bagian : Tokoh kanan (baik) dipimpin
oleh Wong Menak (Wong Agung Menak) dan tokoh kin (jelek) diketuai
oleh Baktak.

. Panggung : Berukuran kurang lebih 3 m x 3 m dengan tinggi kurang

lebih 1 m. Di samping sebelah kanan, kiri dan depan dipasangkan ba-
tang pisang untuk menancapkan wayang.

Tenda (layar): Terbuat dari kain putih selebar 2,5 m x 70 m -dengan lis
kain hitam selebar 15 cm.

. Lampu/labakan blencong): Lampu ini berbentuk kepala manusia yang

sedang merokok. Pada mulutnya sumbu dan benang untuk nyala api.

. Rerontog (cempala: Jw) : Alat ini terbuat dari kayu keras atau tanduk

kerbau. Digunakan untuk dodogan (mengatur irama gamelan).
Gerobag (kotak wayang: Jw):

Gamelan: Terdiri dari satu guling besar, kendang besar (kendang wa-
don), kendang kecil (kendang lanang), kekanjar, kekemong (penyelak),
gong.

228 Pustaka Wisata Budaya



MAMANDA SENI TRADISIONAL
KALIMANTAN SELATAN

AMANDA adalah kesenian tradisional Propinsi Kalimantan
M Selatan. Kesenian ini banyak dipengaruhi oleh rombongan

komedi Abdoel Moeloek yang dibawa dari Malaka ke Banjar-
masin pada 1897 oleh Encik Iberahim bin Wangsa. Selama kurang lebih
sepuluh bulan berada di Banjarmasin, Abdoel Moelock banyak mempe-
ngaruhi bentuk seni suara dan tarian Kalimantan Selatan. Akibat penga-
ruhnya yang banyak pada kesenian daerah banjar, maka pada akhir abad
kel9 munculah bentuk kesenian baru yang diberi nama Ba Abdul Muluk
atau Badamuluk (ber-Abdul Muluk) yang dipelopori oleh Angga Patuh
dan Anggah Datu Irang dalam bentuk seni teater.

Awalnya syair-syair yang dibawakan oleh Abdoel Moeloek di Banjar
mengisahkan kerajaan Babarsari yang diperintah oleh Sultan Abdoel
Moeloek. Karena hal tersebut, cerita selanjutnya selalu menampilkan kisah
tentang kerajaan di mana tokoh-tokoh penting yang sering dimintai saran
dan pendapat oleh raja dipanggil dengan sebutan mamanda yang berarti
paman, maka jadilah kesenian di Kalimantan Selatan ini mumi diambil
dari Abdoel Moeloek, tetapi banyak pula dipengaruhi oleh kesenian
setempat, misalnya kesenian Dundam (menyanyi untuk mengutarakan isi
hati, lebih condong berbicara), Balalaguan (mengeluarkan kepadaian me-
ngubah lagu dari pantun yang diciptakan Batatarian (gerak ritmes) meng-
ikuti lagu-lagu) dan Bapandung (cerita lucu yang dibawakan oleh seorang
tukang pandung/pelawak). i

Kesenian ini berkembang dengan pesat. Pada awalnya hanya di daerah
Margasari, kemudian meluas ke daerah Hulu Sungai dan Banjarmasin.
Pada tahun 1937 di kampung Tubau di Kabupaten Hulu Sungai Tengah
Barabai muncul kesenian Mamanda yang sedikit berbeda dari aslinya.
Menurut Max Arifin ( 1980;19) pengarang menggali materinya dari alam
kehidupan manusia. Di sini tidak bisa tidak pengarang mengadakan,
seleksi dan interpresi atas kehidupan. Jadi dalam pagelaran selanjutnya
Mamanda tidak lagi mengambil cerita dari syair atau hikayat. Mereka
sudah mulai mengarang cerita yang disesuaikan dengan kehidupan saat ini

Khasanah Budaya Nusantara IX 229



yang tidak terlepas dari kerajaan. Misalnya saja tentang percintaan di
istana, pemberontakan dan lain sebagainya. Pada kelompok ini tidak lagi
meng-utamakan tarian dan nyanyian, tetapi lebih mengutamakan cerita
yang disajikan. Fungsi Ladon (Baladon) sudah tidak digunakan dan di
ganti oleh tukang kisah atau kata sambutan dari pimpinan rombongan.

Kelompok ini kemudian dikenal dengan nama Mamanda Tubau (Batubau).
Sedangkan Mamanda yang tumbuh di daerah Margasari disebut dengan
Mamanda Periuk Margasari (Mamanda Batang Banyu). Pada 1930 Ulama
Aklabio kembali dari Mekkah. Ia banyak membawa syair pujangga Timur.
Tengah dan syair itu kemudian mempengaruhi Mamanda Periuk Marga-
sari Pada akhimya syair tersebut mempengaruhi seluruh daerah di Kali-
mantan Selatan dan Kalimantan Timur.

Materi seni :

Cerita Mamanda dibawakan oleh seorang penata kisah secara garis besar-
nya saja. Bentuk bahasa yang digunakan adalah bahasa Melayu dengan
dialek dan struktur Bahasa Belanda,- bahasa yang dipakai dalam sidang
kerajaan. Sedangkan di luar sidang digunakan bahasa Banjar.

Peran Raja, Mangkubumi, Wajir, Perdana Menteri, Panglima Perang,
Harapan I dan II, Hadam/Badut dan Sudut/Putri harus selalu ada dalam
setiap kisah. Sebahagian dari pemeran tersebut ada yang melakukan meno-

long memperkenalkan nama, pangkat, jabatan dan tujuan pekerjaan yang
akan dilakukan.

Dalam Mamanda nyanyian merupakan pantun atau syair yang dialognya
dilagukan. Jadi dalam hal ini Mamanda hampir memiliki kesamaan dengan
opera. Awalnya pakaian yang digunakan dalam Mamanda adalah pakaian
asli masyarakat Banjar. Karena penjajahan Belanda banyak pengaruhnya,
pakaian tersebut akhimya berganti dengan pakaian Belanda. Pada 1950-
an Mamanda dipengaruhi oleh lagu dan akses Melayu, tetapi ini tidak ber-
langsung lama. Tahun 1960 Mamanda kembali pada bentuk mulanya,
bentuk sebelum dipengaruhi oleh lagu dan Orkes Melayu.

Penyajian

Mamanda dipergelarkan pada malam hari setelah shalat isya sampai terbit
fajar, di alam terbuka dan lapangan (alun-alun). Untuk melindungi dari

230 Pustaka Wisata Budaya



tantangan alam, maka dibuat serubung (bangsal) darurat. Disekeliling
bangsal tersebut diberikan kursi untuk para penonton, sehingga bentuk
pementasan tersebut menjadi teater arena. Sebagai alat penerang diguna-
kan “strom king” atau pelita/lampu tembok. Sedangkan arang pada lampu
tersebut dapat digunakan sebagai kosmetik, untuk mempertebal kumis alis
dan keperluan lainnya.

Untuk introduksi digunakan Baladon yang terdiri dari lima sampai tujuh
orang pemain mengucapkan salam pembuka, menari bergilir dua-dua dan
ini menjadi lomba keahlian. Baladon dipimpin oleh seorang kepala ladon
yang berdiri di depan Setelah Baladon baru memasuki cerita yang dimulai
dengan sidang kerajaan. Baladon dalam Mamanda Tubau disebut Konon.

Lakonnya terdiri dari banyak babak. Tiap babak atau dua/tiga babak dise-
lingi dengan hiburan tarian, nyanyian, dan lawak. Pada babak berikutnya
diisi dengan Babujukan (membujuk putri).

Cerita Mamanda selalu diakhiri dengan kebahagiaan dan fungsinya seba-
gai alat hiburan sehabis panen atau dalam memperingati hari-hari besar.

Khasanah Budaya Nusantara IX 231



BAHASA DAN KESUSASTRAAN

Khasanah Budaya Nusantara IX 233



PETATAH-PETITIH MINANGKABAU

dengan peribahasa dalam sastra Indonesia lama. Petatah-petitih

adalah suatu kalimat atau ungkapan yang mengandung pengertian
yang dalam luas, tepat, halus dan kiasan dikemukakan oleh Bakar (1981:
6) bahwa kelahiran pepatah ini disebabkan oleh kecenderungan watak
masyarakat Minangkabau yang lebih banyak menyampaikan sesuatu se-
cara sindiran. Kemampuan seseorang untuk menyampaikan sesuatu dalam
bentuk sindiran dianggap sebagi ciri kebijaksanaan. Demikian pula bagi
orang yang menerima, kemampuan memahami sindiran dianggap pula
sebagai ciri kearifan.

P ETATAH-PETITIH kadang-kadang disebut pepatah-petitih, sama

Fungsi utama pepatah-petitih ini adalah nasihat. Berikut ini diberikan
contoh pepatah-petitih adat Minangkabau yang berisi pelajaran bagi anak
muda.

(1) Duduak marauk ranjau, tegak meninjau jarak (Duduk meraut ranju,
tegak meninjau jarak). .
Artinya hendaklah senantiasa bekerja yang bermanfaat, jangan me-
nyia-nyiakan waktu.

(2) Tidak hilang balang dibawa menyubarang, (tidak hilang belang
dibawa menyeberang).

(3) Pergi tampak punggung datang tampak muka (Pergi tampak pung-
gung, datang tampak muka).
Artinya jika hendak pergi hendaklah memberitahu orang tua atau
sanak keluarga, bila kembali juga demikian

(4) Pergi dengan rundingan tinggal dengan mufakat, Artinya setiap
usaha hendaklah musyawarah terlebih dahulu.

(5) Di mano rantiang dipatah, di sinan sumua digali, (dimana ranting di
patah, disana sumur digali)
Artmya, dimana kita tinggal, adat disitulah yang kita pakai.

Di dalam sastra Minangkabau, istilah lain yang digunakan untuk mcnye-
but petatah-petitih ini adalah mamang dan pameo. Mamang adalah kali-
mat (ungkapan yang mengandung pengertian pegangan hidup, suruhan,

Khasanah Budaya Nusantara IX 235



ahjuran atau laragan Misalnya, Anak dipangku kemenakan dibimbiang,
Maksudnya, seorang laki-laki berkewajiban memangku anaknya, disam-
ping itu ia berkewajiban membimbing kemenakannya.

Contoh lain, Gadang jan malendo, cadiak jan manjua (Besar jangan me-
landa, cerdik jangan menjual), Maksudnya, seorang pemimpin jangan
menggilas orang kecil, orang pintar jangan menipu orang bodoh, (Navis,
1984:259),

Pameo adalah kalimat (ungkapan) yang artinya bertentangan atau tidak
mungkin terjadi. Misalnya, Duduak surang basampik-sampik, duduak
basamo balapang-lapang (Duduk sendiri bersempit-sempit, duduk bersama
berlapang-lapang), Maksudnya, kalau orang hidup sendiri, ia akan meng-
alami banyak kesukaran karena tidak ada orang yang membantu, tetapi
kalau hidup bersama dengan orang banyak ia akan senang karena banyak
orang yang bisa membantu.

Contoh lain, Tahimpik nak di ateh, takuruang nak di lua, terlimpit hen-
daknya di atas, terkurung hendaknya, orang hendaklah berusaha keluar
dari kesulitan, berusaha sedapat-dapatnya lepas dari hukuman. Kalau hu-
kuman itu harus dilaksanakan juga, berusahalah agar hukuman itu se-
ringan-ringannya. (Navis, 1984:261). Dengan kata lain, orang hendaklah
cerdik mengatasi persoalan yang sulit.

236 Pustaka Wisata Budaya



SENI PERTUNJUKAN SASTRA MINANGKABAU

sastra Minangkabau, yaitu Rabab Piaman dan Randai. Berikut ini

T ERDAPAT dua macam seni pertunjukan (performing arts) dalam
akan dijelaskan satu per satu kedua macam seni pertunjukan itu.

1. Rabab Pasisia/Rabab Piaman

Salah satu seni penceritaan kaba itu adalah dengan cara mendendangkan
kaba-disertai alat musik gesek, rabab (rebab). Model penceritaan kaba di-
sertai rebab ini dikenal dengan istilah Rabab Pasisia dan Rabab Piaman.
Rabab adalah alat musik gesek, Rabab digunakan untuk mengiringi pem-
bacaan/pendendangan penyanyian cerita kaba. Penceritaan kaba yang
diiringi rabab ini terdapat hanya di Kabupaten Pesisir selatan dan dikabu-
paten Padang Pariaman Propinsi Sumatera Barat. Oleh karena itu seni
penceritaan kaba dengan rabab ini dikenal dengan Rabab Pasisia dan
Rabab Piaman.

Rabab ini semula terbuat dari sebelah tempurung kelapa tua sebagai ba-
han rabab yang ditutup dengan kulit sapi; bambu sebagai tangkai dengan
benang sebagai senar tiga helai, batang penggesek dari rotan dan talinya
dari ekor kuda. Dalam perkembangan selanjutnya rebab diganti dengan
alat musik seperti biola. Rahab Posisi juga rahab disebut juga rabab
baruak atau Rabab Pasisia Gaya Baru.

Kaba yang didendangkan dalam rabab Pasisia ini pada mulanya kaba-
kaba lama seperti Kaba Gombang Patuanan, Kaba Magek Manandin, dan
Kaba Malin Demam. Dalam perkembangan selanjutnya kaba yang
diceritakan adalah kaba-kaba baru. Tokoh ceritanya sama dengan tokoh
cerita dalam novel dalam sastra Indonesia modern, seperti sarjana eko-
nomi, polisi dan pedagang kaya, Peristiwa yang diceritakan juga peristiwa
kehidupan sehari-hari, peristiwa perkawinan yang gagal, percintaan vang
putus, rumah tangga yang harmonis dan sebagainya.

Akhir-akhir ini rabab Pasisia ini banyak diproduksi dalam bentuk rekaman
kaset dan diperjual belikan di toko-toko. Satu kaba terdiri dari atas 3-14
kaset. Diantara kaset rekaman itu adalah:

Khasanah Budaya Nusantara IX 237



(1) Lamang Tanjung Ampalu “/Lemang Tanjung Ampalu (5 kaset);

(2). ?Carito Zamzani jo Marlaini “/cerita Zamzami dan Marlaini (14
kaset)

(3) Rukiah jo Malamo/Rukiah dan Malamo (14 kaset).

(4). Hasan Surabaya (5 kaset);

(5). Kisah Ridwan (4 kaset) oleh Syamsuddin-Tonama Record);

(6). Merantau ke Malaysia (5 kaset);

(7). Abidin dan Bainar ( 5 kaset);

(8). Puti Gondoriah (5 kaset), ketiganya oleh Pirim Asmara Tonama
Record. (Suryadi, 1993:2)

Ada dua rabab Pasisia yang sudah diterbitkan, yaitu (1) Rabab Pasisir
Selatan Zamzami dan Marlaini oleh Suryadi (1993) dan (2) Rebab
Pasisir Selatan Malin Kundang oleh Samsuddin Udin (1993), dan ada
satu skripsi berjudul “Nilai Budaya dan Cerita si Herman” Rabab Pasisir
Selatan, Sumatera Barat oleh Suardiman (1994).

II. Randai

Randai adalah drama pentas tradisional Minangkabau, seperti Makyong
di Riau dan di Sumatera Utara, mamanda di Kalimantan dan lenong di
Jakarta, Randai dimainkan di lapangan terbuka (open air theatre) dalam
bentuk arena. Randai tergolong sendratari, yaitu seni drama tari. Randai
mengandung unsur dialog, tuturan, tari (gerak silat), lagu dan musik (sa-
luang, telempong). Cerita yang dipertunjukkan pada umumnya adalah
cerita kabar atau cerita kehidupan yang populer di daerah itu, Randai
merupakan cara lain penvampaian cerita kaba dengan didendangkan Kaba
yang dilakonkan disebut randai.

Semua peran dalam randai dimainkan oleh pria. Jadi tokoh wanita juga di-
mainkan oleh pria yang didandani seperti wanita. Inti cerita dilakonkan
oleh beberapa tokoh di tengah lingkaran pada waktu-waktu tertentu me-
nurut jalan cerita. Bagian-bagian cerita melukiskan suasana menurut jalan
cerita, ada bagian cerita yang melukiskan suasana, tempat dan waktu
kejadian. Peralihan cerita atau alur didendangkan olch semua peserta se-
cara bersahut-sahutan sambil membuat gerak dasar pcncak silat dalam
beberapa kali putaran. Ketika pelaku harus berdialog atau berlakon se-
cara khusus pada adegan tertentu, peserta yang lain segera mengambil

238 Pustaka Wisata Budaya



posisi duduk, tetap dalam satu bentuk lingkaran. Cakapan dalam randai
disusun dalam bentuk prosa lirik sama dengan bahasa dalam kaba.

- Randai ini sudah dibicarakan secara agak panjang lebar oleh Kartoni
(1981) dalam makalahnya yang berjudul “Randai Theatre in West Suma-
tera” Secara khusus dibicarakannya pertunjukan “Randai Siti Baheram”
dan Randai Batuduang Ameh” Randai lain Yang cukup terkenal di anta-
ranya. “Randai Anggun nan Tungga.” “Randai si Marantang”. Randai
Lareh Simawang dan “Randai Sabai nan Aluih”. Naskah randai belum
ada yang diterbitkan. Pementasan randai sudah banyak direkam dalam
bentuk kaset. Kaset ini diperjualbelikan untuk umum, diantaranya “Randai
si Intan Budi” oleh Kesenian Minang Binuang Sati Pimpinan M.St. Ban-
doro, penulis naskah Muchsin; “Randai Cerita Katik Alam Sudin” oleh
Kesenian Randai Gadang, Sepakat Siti Johari oleh kesenian Minang Ru-
mah Gadang pimpinan M. Hadican; “Randai cerita Nan Gambang Sati”
oleh Group Rangkiang Gadang, penulis naskah Mukhsin, “Randai Siti
Rowani” oleh Group Teater Rumah Gadang pimpinan Yus Pilihan.

Pembicaraan yang panjang tentang randai ini dilakukan oleh Mohd. Anis
MD Nor dalam sebuah tesis berjudul Randai Dance of Minangkabau
Sumatera With Labanotation Scores, Kuala Lumpur; Departemen of
Publi-cations, University of Malaya.

Khasanah Budaya Nusantara IX 239



MILIK DEPDIKBUD
TIDAK DIPERDAGANGKAN




