# KATALOG KOLEKSI ARCA PERUNGGU SUAKA PENINGGALAN SEJARAH DAN PURBAKALA DAERAH ISTIMEWA YOGYAKARTA



Direktorat udayaan

DEPARTEMEN PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN
DIREKTORAT JENDERAL KEBUDAYAAN
SUAKA PENINGGALAN SEJARAH DAN PURBAKALA
DAERAH ISTIMEWA YOGYAKARTA

730 1 A60 k Ment But famo.

Mederals.



Penanggung jawab: Mohammad Romli

Tim Penyusun

: Agus Waluyo Ari Setyastuti

Wahyu Astuti

Ign. Eka Hadiyanta

Juru foto

: Supriyono

Gambar sampul : Vināyakā



#### KATA PENGANTAR

Pertama-tama kami panjatkan puji syukur kehadirat Tuhan Yang Maha Esa atas rahmat dan karunianya, sehingga buku Katalog Koleksi Arca Perunggu Suaka Peninggalan Sejarah dan Purbakala Daerah Istimewa Yogyakarta dapat diterbitkan. Maksud dari penerbitan buku ini ialah untuk memberikan informasi, baik untuk masyarakat umum, instansi terkait, kalangan peneliti, mahasiswa maupun pelajar. Semoga dengan terbitnya buku ini pembaca dapat mengerti dan lebih menghayati warisan budaya bangsa, dan mempunyai apresiasi terhadap upaya pelestarian benda cagar budaya sebagaimana diamanatkan dlam Undang-Undang RI No. 5/1992 beserta peraturan pelaksanaannya.

Ucapan terima kasih kami sampaikan kepada para penyusun yang telah bersusah payah untuk menyelesaikan buku ini dan tidak lupa kami harapkan saran dan kritik membangun yang sangat berguna demi perbaikan dalam penerbitan-penerbitan selanjutnya.

Yogyakarta, 24 Juli 1996 Kepala,

Drs. MOHAMMAD ROMLI NIP 130367448

## DAFTAR ISI

| Kata Pengantar                                    | <br>i    |
|---------------------------------------------------|----------|
| Daftar Isi                                        | <br>ii   |
| Koleksi Arca Perunggu Suaka Peninggalan Sejarah d |          |
| Daerah Istimewa Yogyakarta                        |          |
| Koleksi Arca Hindu                                | <br>. 4  |
| Koleksi Arca Buddha                               | <br>. 8  |
| Daftar Pustaka                                    | <br>. 50 |
| Daftar Istilah                                    | <br>. 52 |

#### **KOLEKSI ARCA PERUNGGU**

#### SUAKA PENINGGALAN SEJARAH DAN PURBAKALA

#### DAERAH ISTIMEWA YOGYAKARTA

Salah satu koleksi benda cagar budaya bergerak yang berada di ruang koleksi Suaka Peninggalan Sejarah dan Purbakala adalah arca perunggu, secara lengkap daftar inventaris koleksi tersebut ada di dalam **Buku Induk Koleksi**. Berdasarkan pencatatan sampai dengan 5 September 1995, arca perunggu yang terdaftar dalam buku katalog ini berjumlah 46 (empat puluh enam) buah, satu diantaranya adalah kepala arca.

Berdasarkan hasil klasifikasi, dapat diketahui bahwa arca-arca tersebut terdiri dari arca Pantheon Buddha, sebanyak 43 (empat puluh tiga) buah, dan Pantheon Hindu sebayak 3 (tiga) buah. Rincian arca-arca tersebut adalah sebagai berikut:

#### Pantheon Hindu:

- Satu arca \$iva.
- Dua arca Siva Mahadeva.

#### Pantheon Buddha:

- Satu arca Bhairava
- Satu arca Aksobhya.
- Satu arca Ratnasambhava:
- Dua arca Amitabha.
- Satu arca Amogasiddhi.
- Dua arca Vairocana dan 1 (satu) Mahavairocana.
- Satu arca Locana.
- Empat arca Avalokitesvara (satu diantaranya berupa kepala)
- Dua arca Padmapāni.
- Tiga arca Vajrapāni.
- Satu arca Vajrabodhisattva Vajrasattva.
- Satu arca Mañjusri.
- Dua arca Bodhisattva.
- Dua arca Jambhala.
- Satu arca Cundã.
- Tujuh belas arca-arca pendamping dari pantheon agama Buddha.

Sebagian dari koleksi arca tersebut merupakan temuan lepas dari berbagai tempat. Di samping itu ada juga yang ditemukan berkelompok dalam satu lokasi, yaitu di Dusun Kleben, Surocolo, dan Mayangan.

Arca-arca dari Dusun Kleben, Pendowoharjo, Sleman, ditemukan pada tahun 1975 terdiri dari 3 (tiga) buah arca dari pantheon Buddha, yaitu Mahāvairocana, Locanā, dan Avalokitesvara. Di lihat dari segi ikonografi maupun ikonometrinya, ketiga arca ini merupakan satu kelompok. Mahāvairocana dan Locanā merupakan satu pasangan sebagai dhyānibuddha dengan isterinya (sakti). Sebagai Mahāvairocana, Vairocana tidak digambarkan berbusana pendeta yang sederhana seperti umumnya penggambaran dhyānibuddha, namun memakai busana dengan perhisan mewah. Ia adalah dhyānibuddha pertama yang menempati pusat mandala (zenith), sebagai simbol dari kosmis rupa, dan menggambarkan musim gugur yang dilambangkan dengan warna putih. Mahāvairocana dan Locanā sebagai satu pasangan digambarkan dengan ciri-ciri yang sama yaitu dengan sikap duduk sattvaparyankāsana, kedua tangannya bersikap bodhyagrīmudrā.

Arca dari Dusun Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul, ditemukan pada tahun 1976. Dalam buku ini yang ditampilkan 20 (dua puluh) buah arca, terdiri dari 19 (sembilan belas) buah dari pantheon Buddha, yaitu arca Bodhisattva (Padmapāṇi, Vajrapāṇi) dan 17 (tujuh belas) buah arca pendamping, dan 1 (satu) buah arca Śiva dari pantheon Hindu. Beberapa arca pendamping tersebut telah diidentifikasi oleh Prof. DR. Edi Sedyawati, berdasarkan sumber tertulis berupa teks *Nispannayogāvalī*. Teks tersebut memuat 26 (dua puluh enam) mandala dan dalam setiap mandala terdapat kelompok dewa pengiring yang terdiri dari lima kelompok, yaitu:

- Kelompok dewa panca indra
- Kelompok dewa kesenian
- Kelompok dewa wewangian dan cahaya
- Kelompok dewa pemikat dan pengikat sebagai penjaga gerbang
- Kelompok dewa berkepala binatang sebagai penjaga pintu.

Dari kelima kelompok dewa pengiring di atas, kelompok dewa panca indra tidak terdapat di antara temuan dari Surocolo. Namun sejauh ini temuan dari Surocolo belum bisa ditentukan jenis mandalanya secara pasti. Kelompok arca dari Surocolo mempunyai kesamaan dalam penggambaran wajah dan asesorisnya. Masing-masing arca mengenakan asesoris yang lengkap, yaitu mahkota berupa *kiriṭamakuṭa*, sumping, anting-anting, kalung, kelat bahu, gelang lengan, gelang tangan,ikat dada, ikat pinggang, dan gelang kaki. Memakai kain dari batas perut hingga mata kakidengan motif yang bervariasi. Wajah masing-masing dewi (kecuali yang berkepala binatang) digambarkan berparas cantik dengan  $\bar{u}rn\bar{a}$  di dahinya. Setiap kelompok dewi digambarkan mempunyai bentuk lapik yang berbeda,

yaitu kelompok dewi kesenian (pemusik), wewangian, dan cahaya, serta kelompok vajrabodhisattva mempunyai lapik bulat; kelompok dewi kesenian (penari) mempunyai lapik berbentuk bulat kecil; kelompok dewi pemikat dan pengikat, serta kelompok dewi berkepala binatang mempunyai lapik berbentuk oval.

Arca dari Dusun Mayangan Trihanggo, Gamping, Sleman, ditemukan di sawah milik bapak Prapto Tukiran. Proses penemuannya terjadi 4 (empat) kali, yaitu pada tanggal 19, 22, 27, dan 29 September 1990 pada saat beberapa orang sedang menggali tanah. Temuan berada di kedalaman satu meter di bawah permukaan tanah. Benda yang ditemukan berupa benda-benda perunggu yang terdiri dari: 10 (sepuluh) buah arca, yaitu arca Akṣobhya, Ratnasambhava, Vairocana, Avalokitesvara, Padmapāṇi, Vajrabodhisattva Vajrasattva, Mañjusri, Bodhisattava yang belum diketahui identitasnya, dan dua buah arca Jambhala; serta beberapa benda lainnya di antaranya lampu gantung, centong nasi, cincin, tongkat pendeta, genta, cermin, talam, mangkuk, guci, fragmen gerabah, fragmen besi, dan fragmen rahang. Dari beberapa temuan tersebut di atas, hanya temuan arca saja yang akan diuraikan secara rinci di dalam buku ini. Deskripsi detil masing-masing arca tersebut di atas akan diuraikan di dalam buku katalog ini secara rinci sesuai dengan kelompok, penggambaran, dan mitologinya.

#### 1. Siva

No. inv. BG. 41 Tinggi 21,3 cm Umbulharjo, Ponjong, Gunung Kidul

Siva adalah salah satu dewa Trimurti dalam agama Hindu. Dewa Trimurti, yaitu Brahma, Visnu, dan Siva, masingmasing sebagai dewa pencipta, pemelihara, dan perusak.

\$iva digambarkan berdiri dan didampingi manusia kecil yang berdiri di depannya. Lemb (Nandi) sebagai vahananya digambarkan terletak di depan lapik. Siva memiliki empat tangan, tangan kanan depan bersikap memberi pengajaran (vitarkamudrā), tangan kanan belakang memegang trisula, tangan kiri depan memegang kepala mahkluk kecil, tangan kiri belakang memegang tongkat (khatvānga) sebagai lambang pengajaran. \$iva mengenakan mahkota berbentuk jatāmakuṭa dengan hiasan berbentuk tengkorak dan bulan sabit (ardhacandrakapāla) sebagai lambang kedewataan.





### 2. Siva Mahadeva

No. inv. BG. 123 Tinggi 11,5 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Siva Mahādeva digambarkan berdiri dengan posisi dua kaki sejajar (*samabanga*). Ia bertangan empat, tangan kanan depan memegang tombak (*sakti*), tangan kanan belakang membawa tasbih (*akṣamālā*), tangan kiri depan membawa kendi tempat air suci (*kamanḍalu*), dan tangan kiri belakang membawa alat pengusir lalat (*cāmara*). Memakai per-hiasan lengkap dan mahkota berbentuk *kiritamakuta*.



#### 3. Siva Mahādeva

No. Inv. BG. 771 Tinggi 47 Cm Kricak Kidul, Tegalreja, Yogyakarta

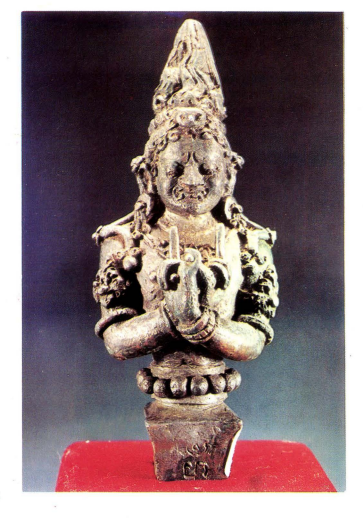
\$iva Mahadeva digambarkan berdiri di atas Padmāsana, dengan sikap samabhanga. Di bawah padmāsana terdapat Nandi sebagai wahananya. Di belakang arca terdapat prabhā dengan hiasan lidah api. Ia memakai mahkota Jatāmakuta yang dihias dengan bulan sabit dan tengkorak (ardhacandrakapāla), bertangan empat, tangan kanan depan memegang trisula, kanan belakang memegang tasbih (akṣamālā), tangan kiri depan memegang (kamandalu), dan tangan kiri belakang memegang alat pengusir lalat (cāmara).



Ketiga pelupuk matanya dilapisi perak, sedangkan bibirnya dilapisi emas. Sebagai Mahādeva, ia digambarkan mengenakan tali kasta (*Upavita*) yang berupa ular, serta berpakaian kulit harimau.



Detail huruf Jawa Kuna berbunyi *Hum* 

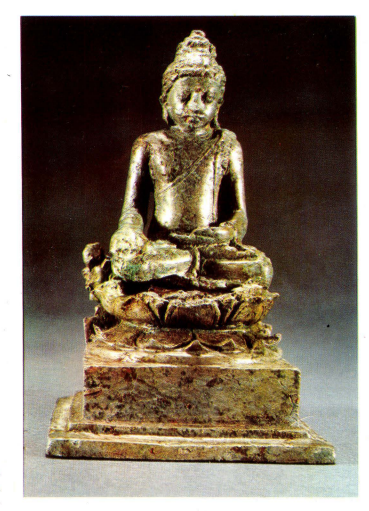


#### 4. Bhairava

No.inv. BG. 49 Tinggi 15,5 cm Sindumartani, Ngemplak, Sleman

Bhairava adalah salah satu aspek demonis dewa Siva, yang lahir dari darah Siva. Ia biasa dipuja dalam aliran Tantrayana. Arca Bhairava ini hanya digambarkan sebatas perut, dan bagian bawahnya berujung runcing. Pada bagian yang runcing terdapat aksara berhuruf Jawa Kuna berbunyi  $H\bar{u}m$  yang merupakan bijamantra. Adanya bijamantara tersebut menunjukkan bahwa arca Bhairava ini berfungsi sebagai yantra.

Mengenai Bhairava di dalam buku katalog koleksi arca perunggu ini sebetulnya merupakan bagian tangkai dari alat untuk upacara. Alat upacara seperti ini di Nepal, dipakai oleh agama Buddha aliran Vajrayana.



#### 5. Aksobhya

No. inv. BG. 1153 Tinggi 7 cm Mayangan, Trihanggo, Gamping, Sleman

Akṣobhya adalah dhyānibuddha yang menguasai arah mata angin sebelah timur. Ia merupakan dhyānibuddha yang kedua, sebagai simbol anasir kosmis *vijñāna* (kesadaran), menggambarkan musim dingin, dan dilambangkan dengan warna biru.

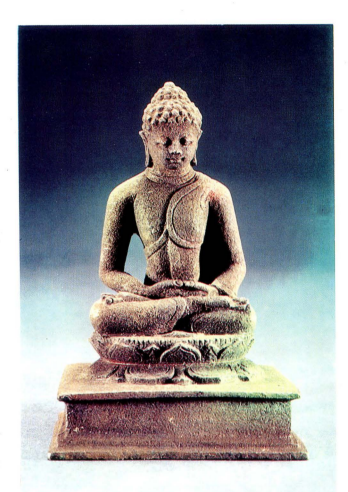
Aksobhya digambarkan duduk dalam sikap *paryankāsana* di atas *padmāsana*. Di belakangnya terdapat *prabhā*, sedang bagian *chattra* sudah hilang. Tangan kanan bersikap *bhūmisparsamudrā*, yaitu sikap memanggil bumi sebagai saksi atas kemenangannya terhadap *Mara* yang akan menggagalkan Gautama dalam memperoleh kebenaran. Tangan kiri di atas pangkuan.

#### 6. Ratnasambhava

No. inv. BG. 1151 Tinggi 10 cm Mayangan, Trihanggo, Gamping, Sleman

Ratnasambhava merupakan pemimpin dari keluarga Ratna (Ratnakula). Ia adalah dhyanibuddha ke tiga yang menguasai arah mata angin sebelah selatan, dan sebagai perwujudan dari anasir kosmis *Vedanā* (sensasi). Ia juga menggambarkan musim semi, yang dilambangkan dengan warna kuning.

Ratnasambhava digambarkan duduk dalam sikap paryankāsana di atas padmāsana. Di belakang arca terdapat prabhā yang dihiasi dengan lidahapi serta makara di bagian bawahnya. Di puncak prabha terdapat payung (chattra). Ia memakai busana pendeta, bertelinga lebar dan berambut keriting (uṣṇiṣa), serta terdapat ūrṇā di keningnya, seperti dhyānibuddha pada umumnya. Tangan kanan bersikap memberi anugrah (varamudrā), tangan kiri di atas pangkuan.

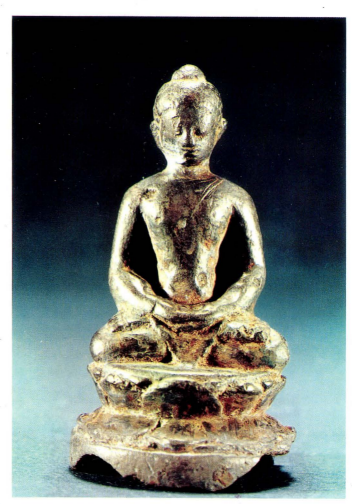


### 7. Amitābha

No. inv. BG. 32 Tinggi 9,5 cm Karangtanjung, Pendowoharjo, Sleman

Amitābha adalah dhyanibuddha yang menguasai mata angin sebelah barat. Ia merupakan perwujudan dari anasir kosmis *samjīnā*, menggambarkan musim panas dan berwarna merah.

Arca ini digambarkan duduk di atas *padmāsana* dalam sikap *yogāsana*, yaitu kaki bersila (*paryankāsana*) dengan sikap tangan samadi (*dhyānamudrā*). Sebagai dhyānibuddha, Amitābha digambarkan memakai busana pendeta, rambut keriting disanggul (*uṣṇiṣa*), padā kening terdapat *ūrṇā*, dan bertelinga panjang menggambarkan kebijaksanaan.



#### 8. Amitābha

No. inv. BG. 615 Tinggi 3,5 cm Kalegung, Donokerta, Turi, Sleman

Arca Amitābha dari Kalegung ini digambarkan sangat sederhana dan berukuran sangat kecil. Ia mengenakan busana pendeta, dengan ujung jubah menjulur diantara kedua kakinya. Duduk di atas *padmāsana* dengan sikap *paryankāsana*, dan tangan bersikap *dhyānamudra*. Kepala arca ini sudah aus meskipun demikian masih terlihat *uṣṇiṣa* dan *ūrṇā* di bagian keningnya.



Detil gambar bunga teratai

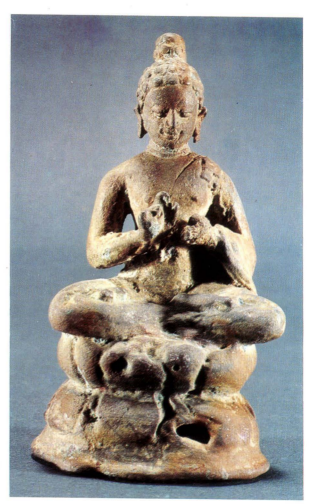
### 9. Amoghasiddhi

No. inv. BG. 107 Tinggi 21,6 cm Glagah, Temon, Kulon Progo

Amoghasiddhi adalah dhyānibuddha yang menguasai mata angin sebelah utara. Ia merupakan simbol anasir kosmis samskāra atau pemurnian, dan dilambangkan dengan warna hijau yang menggambarkan musim hujan.



Amoghasidhi digambarkan dengan sikap tangan kanan memberi perlindungan ( $abhaya-mudr\bar{a}$ ), dan pada telapak tangan terdapat gambar bunga teratai, sedangkan tangan kiri memegang jubah yang dipakainya.



#### 10. Vairocana

No. inv. BG. 1376 Tinggi 9 cm Mayangan, Trihanggo, Gamping, Sleman

Vairocana adalah dhyānibuddha yang berada di pusat mandala. Ia juga merupakan dhyānibuddha yang pertama, sebagai simbol kosmis rupa, dilambangkan dengan warna putih, yang menggambarkan musim gugur.

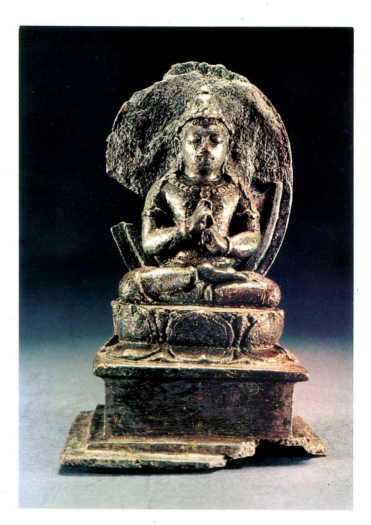
Vairocana digambarkan duduk dalam sikap *paryankāsana* di atas *padmāsana*. Kedua tangannya di depan dada, bersikap memutar roda darma (*dharmacakramudrā*) sebagai lambang pengajaran pertama. Sebagai dhyānibuddha, Vairocana memakai busana pendeta serta rambut berupa *uṣṇiṣa* 



#### 11. Vairocana

No. inv. BG. 1152 Tinggi 10 cm Mayangan, Trihanggo, Gamping, Sleman

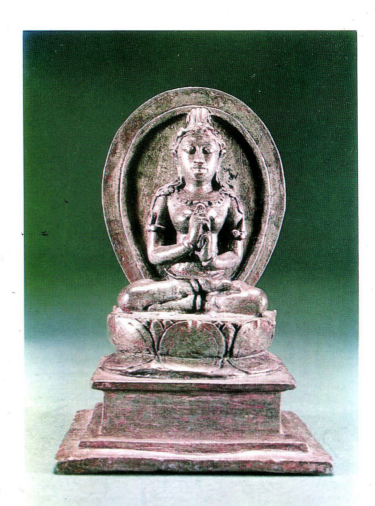
Vairocana digambarkan duduk di atas *padmāsana* dalam sikap *paryankāsana*. Di belakangnya terdapat *prabhā* yang dilengkapi dengan payung (*chattra*). Kedua tangannya terletak di depan dada, dengan posisi tangan kanan mengatup di atas tangan kiri (*bodhya-grīmudrā*). Sebagaimana dhyanibuddha yang lain, ia digambarkan mempunyai telinga lebar dan berambut keriting disanggul ke atas (*uṣṇiṣa*) serta memakai pakaian pendeta.



#### 12. Mahāvairocana

No. inv. BG. 34 Tinggi 15,5 cm Kleben, Pendowoharjo, Sleman

Mahāvairocana digambarkan duduk dalam posisi kedua kaki dilipat, kaki kanan terletak di atas kaki kiri (sattvaparyaṅkasana), sikap tangan melambangkan kebijaksanaan (bo-dhyagrīmudrā). Ia memakai mahkota yang dihiasi dengan untaian mutiara (kiriṭamakuṭa), dan perhiasan lain yang lengkap, antara lain: anting-anting, sumping, kalung, kelat bahu, gelang tangan, dan gelang kaki. Mengenakan kain dari batas perut hingga mata kaki.



### 13. Locanā

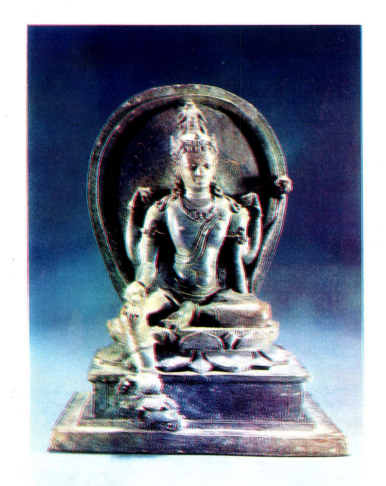
No. inv. BG. 35 Tinggi 9 cm Kleben, Pendowoharjo, Sleman

Locanā adalah istri (*sakti*) dhyānibuddha Vairocana. Arca ini digambarkan duduk di atas *padmāsana* dalam sikap *sattvaparyankāsana*, tangannya bersikap *bodyagrīmudrā*. Ia memakai busana dan perhiasan lengkap dengan mahkota berbentuk *jaṭamakuṭa*. Locanā ini merupakan pasangan dari Mahāvairocana (BG. 34), hal ini ditunjukkan dengan kesamaan bentuk ikonografinya.

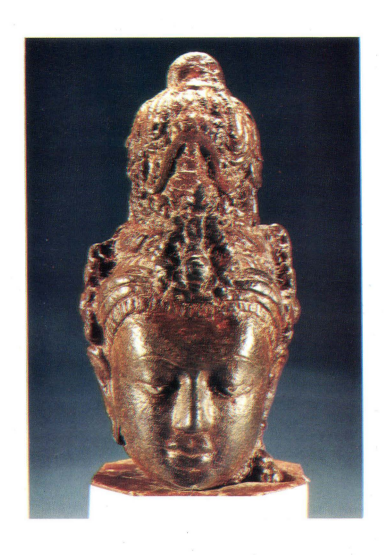
#### 14. Avalokitesvara

No. inv. BG. 33 Tinggi 15,5 cm Kleben, Pendowoharjo, Sleman

Avalokitesvara merupakan emanasi dari dhyānibuddha Amitābha, sehingga dalam pengarcaannya mempunyai ciri khas yaitu figur Amitābha pada mahkota. Ia adalah bodhisattva yang memerintah saat ini, dan juga dikenal dengan nama Padmapāṇi.



Avalokitesvara digambarkan duduk di atas *padmāsana* dengan kaki kiri dilipat dan kaki kanan menggantung (*lalitāsana*). Ia bertangan empat, tangan kanan depan dalam sikap memberk anugerah (*varamudrā*), tangan kanan belakang membawa tasbih (*akṣamālā*), tangan kiri depan membawa teratai (*padma*), tangan kiri belakang membawa buku (*pustaka*) sebagai simbol kebijaksanaan. Ia memakai busana dan perhiasan lengkap dengan mahkota berbentuk *jatāmakuṭa* yang dihias dengan figur Amitābha.



### 15. Kepala Avalokitesvara

No. inv. BG. 27 Tinggi 15 cm Tirtomartani, Kalasan, Sleman

Avalokitesvara adalah bodhisattva yang menguasai mata angin sebelah barat. Ia merupakan emanasi dari dhyānibuddha Amitābha. Dalam pengarcaannya Avalokitesvara selalu digambarkan memakai mahkota berupa pilinan rambut (jaṭāmakuṭa) yang dihiasai dengan figur Amitābha.



#### 16. Avalokitesvara

No. inv. BG. 1149 Tinggi 15 cm Mayangan, Trihanggo, Gamping, Sleman

Avalokitesvara digambarkan duduk dalam sikap  $lalit\bar{a}sana$ , dan di atas  $padm\bar{a}sana$ . Di belakang arca terdapat  $prabh\bar{a}$  yang dilengkapi dengan payung (chattra). Tangan kanan bersikap memberi anugerah  $(varamudr\bar{a})$ , dan tangan kiri memegang tangkai bunga teratai. Memakai busana dan perhiasan lengkap dengan mahkota berbentuk  $jat\bar{a}makuta$ .



Detil motif kain



#### 17. Avalokitesvara

No. inv. BG. 1103 Tinggi 31 cm Jetis, Tirtoadi, Mlati, Sleman

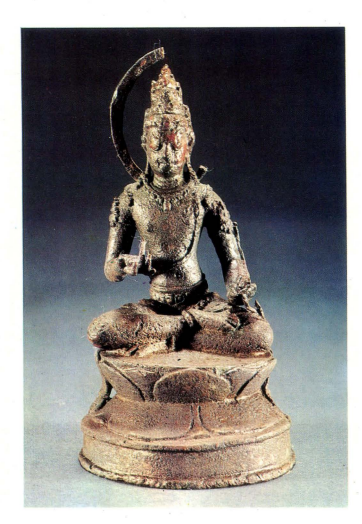
Avalokitesvara digambarkan berdiri dengan sikap *tribhanga* di atas *padmasana* tangan kanan bersikap *varamudrā* dan tangan kiri bersikap *vitarkamudrā*. Memakai busana dan perhiasan lengkap, bermahkota *jaṭāmakuṭa*. Di belakang kepala terdapat hiasan lingkaran cahaya (*sirascakra*).



### 18. Padmapāṇi (Avalokitesvara)

No. inv. BG. 1157 Tinggi 13 cm Mayangan, Trihanggo, Gamping, Sleman

Padmapāṇi digambarkan duduk di atas teratai (*padma*), dan bersikap *sattvaparyaṅkāsana*. Di belakang arca terdapat *prabhā* yang dihias dengan lidah api serta dilengkapi payung (*chattra*). Tangan kanan bersikap *vitarkamudrā*, tangan kiri memegang bunga teratai setengah mekar (*utpala*), dan memakai busana serta perhiasan lengkap dengan mahkota berbentuk *kiriṭamakuṭa*.



### 19. Padmapāṇi (Avalokitesvara)

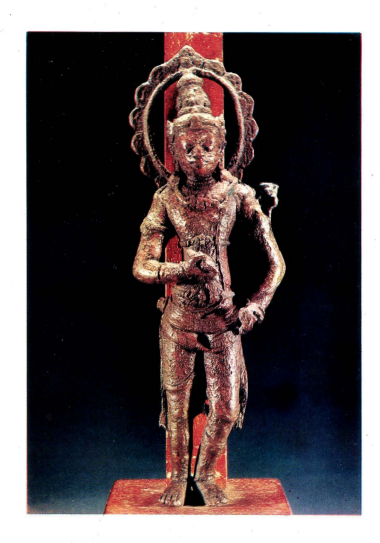
No. inv. BG. 143 Tinggi 12,7 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

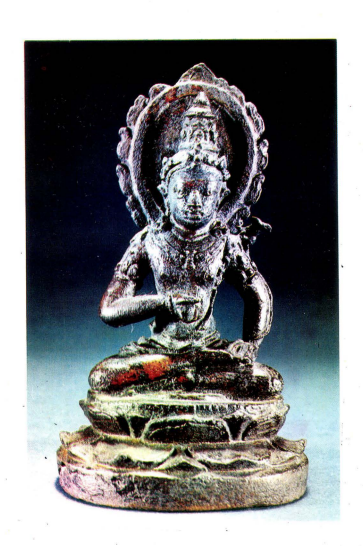
Padmapāṇi digambarkan duduk di atas *padmāsana* dalam sikap *sattvaparyankāsana*. Tangan kanan sikap memberi penjelasan (*vyākhyāna-mudrā*), tangan kiri memegang bunga teratai. Memakai busana dan perhiasan lengkap, bermahkota *kiriṭamakuṭa*.

### 20. Vajrapāņi

No. inv. BG. 108 Tinggi 18,5 cm Glagah, Temon, Kulon Progo

Vajrapāņi ialah bodhisatt va yang menguasai mata angin sebelah timur. Ia digambarkan berdiri dalam sikap kaki kanan lurus sedangkan kaki kiri sedikit ditekuk (ālīdha), tangan kiri memegang teratai (padma) sedangkan tangan kanan memegang vajra yang merupakan simbol kelamin laki-laki yang berarti intan dan disejajarkan dengan sunyata (nisbi). Di belakang kepala terdapat sirascakra (lambang kedewataan), ia memakai mahkota berupa kiritamakuta.





### 21. Vajrapāņi

No. inv. BG. 122 Tinggi 10 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Vajrapāṇi digambarkan duduk di atas padmāsana dalam sikap kaki terlipat dengan kaki kanan di atas kaki kiri (sattvaparyaṅkāsana). Tangan kanan di depan dada dengan sikap jari telunjuk dan ibu jari membentuk lingkaran dan telapak tangan diputar menghadap ke atas (jñānamudrā), tangan kiri memegang tangkai padma dan di atasnya terdapat vajra. Memakai pakaian dan perhiasan lengkap dengan mahkota berbentuk kiritamakuta.



### 22. Vajrapāņi

No. inv. BG. 465 Tinggi 28 cm Sambisari, Purwomartani, Kalasan, Sleman

Vajrapāṇi digambarkan duduk di atas padmāsana dalam sikap lalitāsana. Tangan kanan bersīkap memberi anugerah (varamudrā), tangan kiri memegang bunga teratai mekar (padma) yang di atasnya terdapat vajra. Vajrapani memakai busana dan perhiasan lengkap dengan mahkota berupa kiriṭamakuṭa. Di bawah padmāsana terdapat hiasan gajah menggendong singa, ini melambangkan bahwa kejahatan akan selalu dapat dikalahkan oleh kebaikan.

### 23. Vajrabodhisattva Vajrasattva

No. inv. BG. 1154 Tinggi 8 cm Mayangan, Trihanggo, Gamping, Sleman



Vajrabodhisattva Vajrasattva merupakan salah satu dari enam belas Vajrabodhisattva yang mengelilingi empat *jina* (Aksobhya, Ratnasambhava, Amitābha dan Amoghasidhi) dalam satu lingkaran mandala. Ia digambarkan duduk di atas *padmāsana* berlapik segi delapan dalam sikap *sattvaparyankāsana*. Di belakang kepala terdapat *sirascakra*, memakai mahkota berbentuk *kiriṭamakuṭa*, dan berbusana mewah serta memakai atribut berupa *vajra* dan lonceng pendeta (*ganthā*).

Selain sebagai Vajrabodhisattva, Vajrasattva juga dikenal sebagai Ādi Buddha (Ādi Buddha Vajrasattva). Perbedaan keduanya terletak pada sikap duduk. Sebagai Vajrabodhisattva ia digambarkan dalam sikap duduk kaki dilipat dan saling (sattvaparyankāsana). bertumpu Sedangkan sebagai Adi Budhha, ia digambarkan duduk dalam sikap kaki dilipat saling menvilang (vajraparyankāsana). Sikap duduk semacam ini dianggap sebagai sikap duduk berlian (diamond pose).



### 24. Manjusri

No. inv. BG. 1156 Tinggi 13 cm Mayangan, Trihanggo, Gamping, Sleman

Manjusri adalah bodhisattva yang tertua, dalam pantheon agama Buddha ia memiliki kedudukan yang tinggi dan dipuja sebagai dewa ilmu pengetahuan, kebijaksanaan, dan kepandaian.

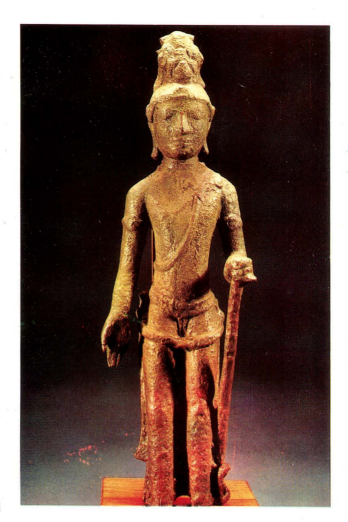
Mañjusri digambarkan duduk di atas padmāsana, dan dalam sikap sattvaparyankāsana. Di belakang arca terdapat prabhā yang dihias dengan lidah api dan dilengkapi dengan payung chattra. Ia mempunyai tatanan rambut yang khas yaitu tiga pilinan rambut yang disusun tinggi (tricira). Biasanya berwajah muda (khumāra bhūta), yang ditandai dengan atribut semacam bulan sabit di belakang kepala. Tangan kanan bersikap varamudrā, tangan kiri memegang bunga teratai yang di atasnya terdapat pustaka sebagai lambang ilmu pengetahuan.



#### 25. Bodhisattva (?)

No. inv. BG. 1155 Tinggi 5,8 cm Mayangan, Trihanggo, Gamping, Sleman

Arca ini digambarkan duduk dalam sikap santai (*mahārājalālitāsana*), lapik arcanya sudah hilang. Dibelakang kepala terdapat *sirascakra*, dan hiasan bulan sabit (*ardhacandra*). Tangan kanan di depan dada bersikap *varamudrā*, tangan kiri di atas paha memegang atribut yang sudah tidak jelas, dan memakai busana lengkap dengan mahkota berbentuk *kiriṭamakuṭa*.



#### 26. Bodhisattva

No. inv. BG. 575 Tinggi 27 cm Watusoko, Argodadi, Sedayu, Bantul

Bodhisattva berdiri dalam sikap *samabhanga*, tangan kanan bersikap *varamudrā* dan tangan kiri membawa tongkat besi (*tomara*). Memakai busana yang dikenakan dari batas perut hingga mata kaki. Memakai perhiasan berupa *upavita*, kelat bahu, dan bermakhota *jatāmakuta*.

Detil musang (nakula)



### 27. Jambhala

No. inv. BG. 1148 Tinggi 12,5 cm Mayangan, Trihanggo, Gamping, Sleman

Dalam agama Buddha, Jambhala merupakan dewa kemakmuran, sedangkan di dalam agama Hindu dewa ini dikenal dengan nama Kubera. Jambhala digambarkan duduk di atas padmāsana dengan sikap lalitāsana, kaki bertumpu pada pundi-pundi uang.



Sebagai dewa kemakmuran Jambhala selalu digambarkan berperut besar. Di belakang kepala terdapat *prabhā* yang dilengkapi dengan payung (*chattra*). Tangan kanan memegang jeruk lemon (*jambhara*), tangan kiri memegang musang (*nakula*). Di bawah tempat duduk terdapat pundi-pundi uang sebanyak empat buah. Jambhala memakai busana dan perhiasan lengkap dengan mahkota berbentuk *kiritamakuta*.



### 28. Jambhala

No. inv. BG. 1150 Tinggi 10 cm Mayangan, Trihanggo, Gamping, Sleman

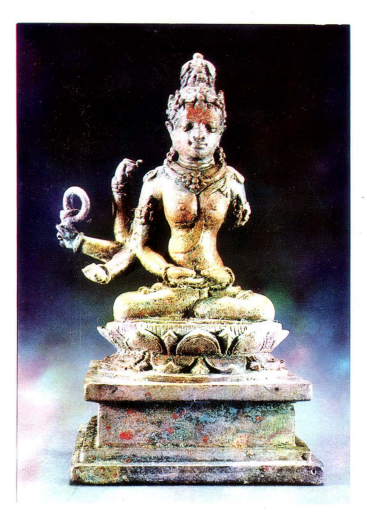
Jambhala digambarkan dalam sikap *ardhaparyankāsana* di atas *padmāsana*. Di belakang kepala terdapat hiasan *sirascakra*. Tangan kanan memegang buah lemon (*jambhara*), tangan kiri memegang pundi-pundi uang. Memakai busana dan perhiasan lengkap dengan mahkota berupa *karandamakuta*.

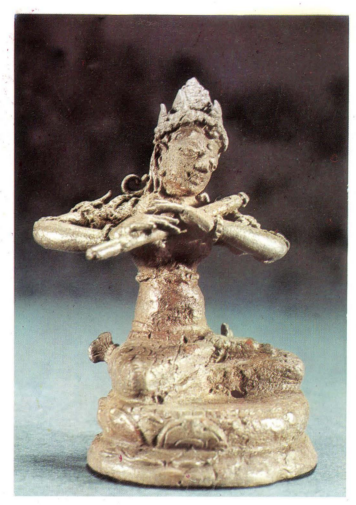
## 29. Cundā (?)

No. Inv. BG. 1440 Tinggi 12 cm Glagaharjo, Cangkringan, Sleman

Cundā adalah emanasi dari Vajrasattva atau Vairocana, ia merupakan bodhisattva wanita dan termasuk kelompok Dharani. Cundā digambarkan duduk di atas padmāsana oval dengan sikap paryankāsana. Memakai mahkota jatāmakuṭa dengan perhiasan yang lengkap, yaitu anting-anting, sumping, kalung, upavita, kelat bahu, dan gelang tangan. Pandangan mata melihat ke bawah dengan *urnā* di bagian dahinya. Memakai kain dari pinggang hingga mata kaki, semacam motif nitik.

Cundā bertangan delapan, empat diantaranya (bagian kiri) sudah patah, tangan kiri bawah tinggal lengan. Kedua tangan paling bawah bersikap dhyanamudra. kanan kedua (dari Tangan bawah) telapak tangannya sudah patah, tangan ketiga membawa jerat (pasa), tangan kanan keempat membawa tasbih (aksamālā). Bagian belakang arca kemungkinan dulu ada payungnya (chattra).





30. Vamsā

No. inv. BG. 137 Tinggi 5,7 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

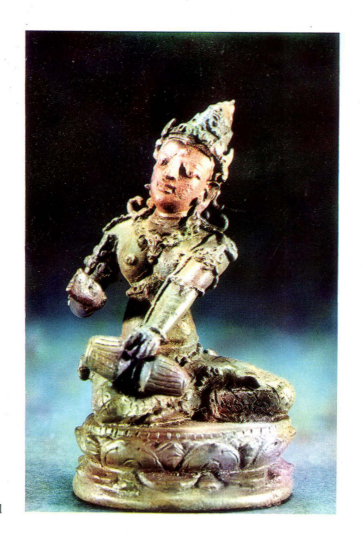
Vamsā adalah salah satu dari empat dewi pemusik yang memainkan alat musik jenis aerophone dari bambu yaitu seruling. Tiga yang lainnya adalah Muraja (tamborin/tabla), Mukundā (gendang) dan Vajragītī (vīnā). Vamsā digambarkan duduk di atas padmāsana dalam sikap Sattvaparyankāsana. Kedua tangannya memainkan seruling yang ujungnya berbentuk vajra. Motif kain yang dikenakannya semacam motif sidomukti.



# 31. Murajā

No. inv. BG. 135 Tinggi 8 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Murajā adalah dewi pemain musik yang memainkan alat musik jenis *membrano phone* yaitu tamborin (India: *tabla*). Dalam mandala vajrasattva dan vajramrta, dewi ini digambarkan berwarna asap (gelap) yang bervariasi antara kelabu, merah tua, dan ungu (*dhūmra varna*). Muraja digambarkan duduk di atas *padmāsana* dalam sikap *sattva-paryankāsana*. Kedua tangannya dalam posisi memainkan tiga buah tamborin yang berada di depannya. Motif kain yang dikenakan Muraja semacam motif *ceplok*.



#### 32. Mukundā

No. inv. BG. 133 Tinggi 5,7 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

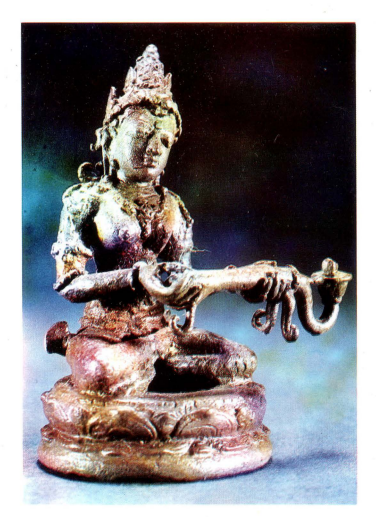
Mukundā adalah dewi musik yang memainkan alat musik jenis membrano phone, tipe gendang. Dalam mandala vajrasattva dan vajramrta digambarkan berwarna putih (sita). Mukunda digambarkan dalam sikap sattvaparyankāsana di atas padmāsana, tangan kiri memegang gendang (mukundā) yang diletakkan di atas pangkuan, tangan kanan dalam posisi menabuh alat musik tersebut. Tali selendang diselempangkan pada pundak kiri.



# 33. Vajragitī

No. inv. BG. 138 Tinggi 5,7 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Vajragitī atau Gītā (dewi nyanyian) yang memainkan instrumen berdawai jenis cordo phone (vīṇā/harpa). Ia sedang memainkan alat musik vīṇā berdawai tujuh yang bagian bawahnya menyerupai makara. Dalam mandala vajrāmrta, vajragitī digambarkan berwarna kuning. Motif kain yang dikenakannya semacam motif ceplok.



# 34. Vajradhūpa

No. inv. BG. 139 Tinggi 6 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

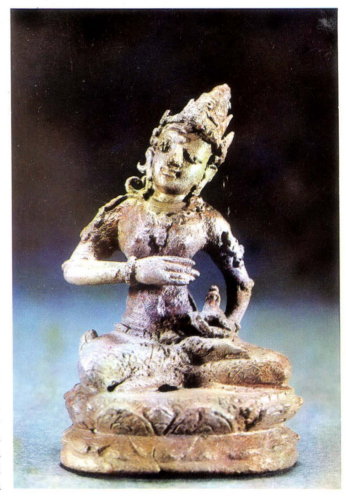
Vajradhūpa adalah salah satu dari empat dewi wewangian dan juga termasuk dalam kelompok delapan dewi puja, yang berkedudukan di arah tenggara. Dalam mandala, dewi ini termasuk kelompok wewangian dan cahaya. Vajradhūpa digambarkan duduk dalam sikap *sattvaparyankāsana* di atas *padmāsana*. Kedua tangannya memegang dupa (*setanggi*) yang terletak di sebelah kiri. Kain yang dikenakan Vajradhūpa semacam motif *ceplok*.

# 35. Vajrālokā atau Vajradipa

No. inv. BG. 126 Tinggi 5,6 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Vajrālokā adalah dewi pelita atau cahaya yang merupakan salah satu dari empat dewi puja. Dalam mandala dewi ini termasuk kelompok dewi wewangian dan cahaya. Dalam mandala *Dharmadhātuvāgīsvara*, dewi ini digambarkan membawa pelita dan manikam.

Vajrālokā atau Vajradīpā digambarkan duduk di atas padmāsana, dan bersikap sattvaparyankāsana. Tangan kiri membawa pelita kecil, dan tangan kanan bersikap melindungi pelita itu. Motif kain yang dikenakan semacam motif sidomukti.





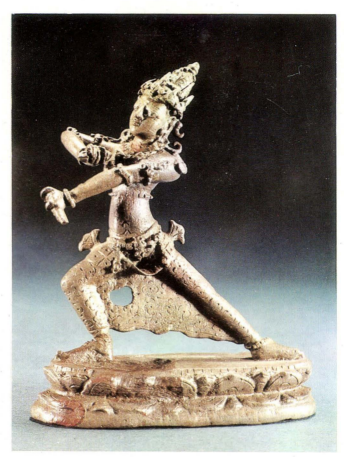
Detil motif kain

# 36. Vajraganthā (?)

No. Inv. BG. 127 Tinggi 8,3 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Vajragaṇṭhā merupakan salah satu anggota dari kelompok dewi pemikat dan pengikat. Selain Vajragaṇṭhā, temuan di Surocolo juga terdapat dewi pengikat dan pemikat yang lain, yaitu Vīnāyakā, Vajrasphoṭā, Vajranṛṭyā, serta kelompok dewi yang berkepala binatang. Kelompok ini pada dasarnya adalah kelompok dewi penjaga pintu mandala.

Dewi ini digambarkan berdiri di atas padmāsana. Kaki kanan ditekuk, kaki kiri lurus dan badan condong ke kanan (pratyālidha). Tangan kanan ditekuk di depan dada, memegang vajra dan gantha?, tangan kiri lurus ke arah kanan memegang atribut (sudah patah). Motif kain yang dikenakan menyerupai motif ceplok.





Detil motif kain



No. inv. BG. 129 Tinggi 7,6 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul



Vajrasphotā adalah salah satu anggota dari kelompok dewi penjaga pintu mandala. Dalam mandala Vajratārā, mandala Darmadhātvagisvara. dan mandala Durgaparisodhana menyatakan bahwa dewi ini tangan kirinya membawa rantai yang bertanda vajra.

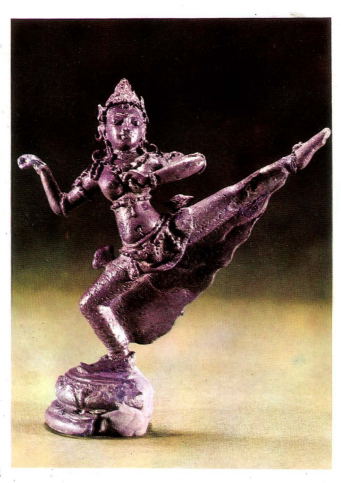
Vajrasphotā digambarkan berdiri dalam sikap kangkang (mandala), badan dan kepala agak diputar ke kanan, tangan kiri membawa cermin dan ujung rantai (*sphota*) dari perak, mungkin dahulunya rantai perak tersebut dipegang dengan kedua tangan. Kain yang dikenakan semacam motif *ceplok*.



# 38. Vināyakā (?)

No. inv. BG. 144 Tinggi 8,5 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Vināyakā adalah salah satu dewi penjaga mandala. Ia digambarkan berdiri dengan sikap *pratyāliḍha* di atas *padmāsana*, tangan kiri direntangkan ke samping memegang busur dan rambut dari empat kepala manusia. Tangan kanan diangkat ke dekat telinga seolah sedang menarik tali busur.



# 39. Vajranṛtyā

No. inv. BG. 131 Tinggi 7,4 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Vajranṛtyā adalah dewi tari kesuburan (*exuberant dance*). Ia termasuk salah satu dewi penjaga mandala, yang menempati arah mata angin timur laut. Vajranṛtyā digambarkan berdiri di atas *padmāsana* dengan posisi berdiri bertumpu pada kaki kanan (tungkai ditekuk), kaki kiri diangkat tinggi-tinggi ke samping kiri (*kṣipta*). Dalam tari India klasik, sikap seperti ini menggambarkan pelemparan senjata seperti misalnya *vajra* (petir). Tangan kiri ditekuk di depan dada dan tangan kanan diangkat ke samping kanan dalam sikap seperti akan melempar. Motif kain yang dikenakan semacam motif *ceplok*.



# 40. Vajralāsī

No. inv. BG. 134 Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Vajralāsī adalah penari gemulai, yang merupakan pasangan Vajranṛtyā. Keduanya digambarkan dalam sikap menari serta mempunyai lapik sama, baik bentuk maupun ukurannya. Dalam mandala dewi ini termasuk dalam kelompok kesenian dan sebagai penjaga pintu mandala.

Vajralāsī digambarkan berdiri di atas *padmāsana*, dan dalam sikap *tribangha*. Tangan kanan ditekuk ke atas, tangan kiri diletakkan dipinggang, menggambarkan gerakan gemulai sambil memegang bunga teratai yang berada di samping kiri dan diselempangkan sampai pundak kanan. Pakaian berupa kain semacam motif *ceplok* yang dikenakan sebatas pinggang sampai mata kaki. Mengenakan perhiasan lengkap dengan mahkota berbentuk *kiriṭamakuṭa*, yang sudah aus.

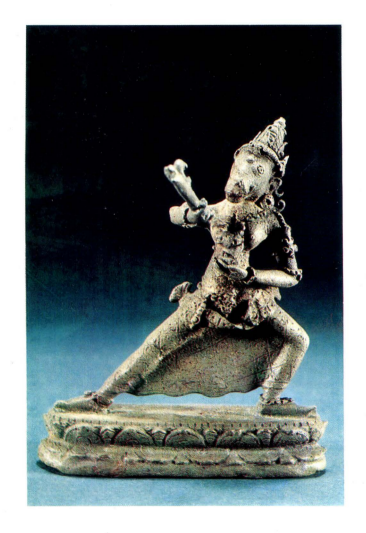


Detil motif kain

## 41. Hayasya

No. inv. BG. 128 Tinggi 8,6 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

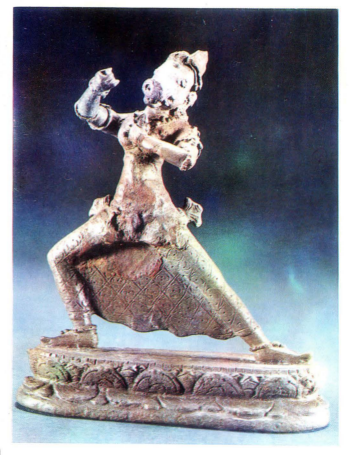
Hayāsyā adalah salah satu dari empat dewi penjaga mandala, yang lainnya adalah \$ūkarāsyā, Simhāsyā, dan Svānāsya. Dewi ini digambarkan berbadan manusia, tetapi berke-pala kuda. Dalam ikonografi perwujudan setengah manusia setengah binatang disebut bentuk anthropomorpik. Dalam mandala Hevajra dan Nairātmā, Hayāsyā menempati mata angin arah timur.



Hayāsyā digambarkan berdiri di atas *padmasana* dengan sikap *pratyalıdha*, yaitu tungkai kiri ditekuk. Tangan kanan membawa alat penggertak gajah (*aṅgkusa*) dan diangkat ke depan, tangan kiri di depan perut memegang kepala babi hutan. Motif kain yang dikenakan semacam motif *sidomukti*.



Detil motif kain

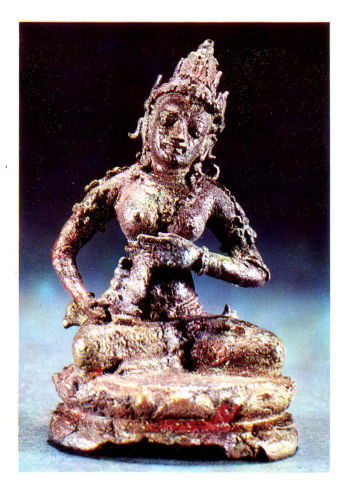


# 42. Sūkarāsyā

No. inv. BG. 130 Tinggi 7,7 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Sūkarāsyā adalah salah satu dari empat penjaga pintu mandala (lihat Hayāsyā). Seperti halnya Hayāsyā, Sūkarāsyā juga termasuk salah satu dari penjaga mandala yang berkepala binatang.

Sūkarāsyā digambarkan berwajah babi, berdiri dalam sikap *alidha* (tungkai kanan ditekuk). Tangan kiri memegang *vajra*, tangan kanan memegang atribut yang tidak diketahui bentuknya (hilang). Motif kain yang dikenakan semacam motif *sidomukti*.

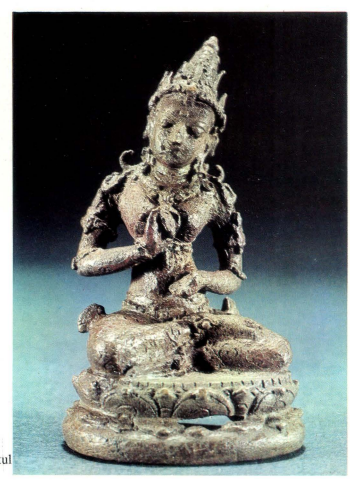


# 43. Vajrabhasa (?)

No. inv. BG. 140 Tinggi 5,7 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Vajrabhāsa termasuk salah satu dari enam belas vajrabodhisattva. Ia merupakan salah satu dari empat tokoh keluarga *lotus* yang mengelilingi Amitābha, dan berada di kapel sebelah barat.

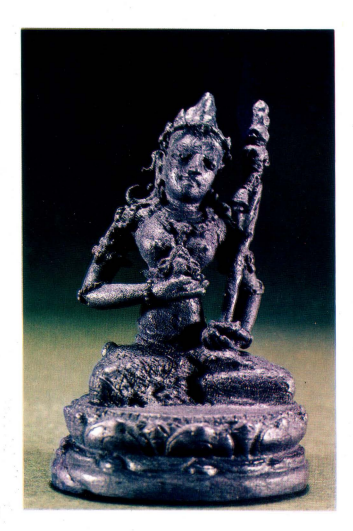
Vajrabh $\bar{a}$ sa digambarkan duduk di atas  $padm\bar{a}$ sana dalam sikap  $sattvaparyank\bar{a}$ sana, tangan kanan memegang  $st\bar{u}pa$  dan tangan kiri di depan dada. Ia memakai perhisan lengkap dengan mahkota berbentuk kiritamakuta, serta mengenakan kain semacam motif ceplok.



# 44. Vajraraksa (?)

No. inv. BG. 124 Tinggi 5,8 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Arca ini digambarkan duduk di atas *padmāsana*, bersikap *sattvaparyankāsana*. Tangan kanan di depan dada dengan sikap telunjuk dan ibu jai membentuk lingkaran (*katakahasta/simhakarṇamudrā*). Tangan kiri di atas pangkuan, atributnya hilang. Vajraraksa adalah salah satu dari enam belas Vajrabodhisattva, dan juga merupakan salah satu dari empat tokoh keluarga *karma* yang mengelilingi Jina Amoghasidhi (dalam mandala menguasai arah utara)



# 45. Vajrakarma

No. inv. BG. 136 Tinggi 5,6 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Vajrakarma adalah salah satu dari enam belas Vajrabodhisattva dan merupakan salah satu dari empat tokoh keluarga *karma* yang mengelilingi Amoghasidhi. Digambarkan dalam posisi duduk di atas *padmāsana* dalam sikap *sattvaparyaṅkāsana*. Tangan kanan di depan dada memegang vajra bermata empat (*visvavajra*), tangan kiri memegang tongkat (*khaṭvaṅga*) yang diletakkan di atas mangkuk tengkorak (*kapāla*). Memakai kain semacam motif *sidomukti* dan mengenakan perhiasan lengkap dengan mahkota berbentuk *kiritama-kuta*.



# 46. Vajrarāga

No. inv. BG. 132 Tinggi 5,6 cm Surocolo, Seloharjo, Pundong, Bantul

Vajrarāga merupakan bodhisattva cinta dan termasuk salah satu dari enam belas bodhisattva yang mengelilingi empat *jina* yang berada di empat kapel yang mengelilingi kapel pusat. Vajrarāga termasuk keluarga *vajra* yang dalam manadala mengelilingi Aksobhya dan berada di kapel sebelah selatan.

Vajrarāga digambarkan duduk dalam posisi melepas anak panah dan tangan kiri memegang busur. Pakaian dan perhiasan lengkap dengan mahkota berbentuk *kiritamakuta*.

#### DAFTAR PUSTAKA

- Ayatrohaedi, dkk., 1981 **Kamus Istilah Arkeologi I**. Jakarta: Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa.
- Bhattacharyya, Benoytosch, 1968 **The Indian Buddhist Iconography**. Calcutta: Firma K.L. Mukhopadhay.
- Edi Sedyawati, 1989 Arca-arca 'kecil' dalam Pantheon Buddha, PIA V. Yogyakarta 4 - 7 Juli 1989.
- Edi Sedyawati, 1978 Permasalahan Telaah Ikonografi dan Sumber Jawa Kuna, **Majalah Arkeologi I (4)**.
- Fontein, Jan; R. Soekmono; Edi Sedyawati, 1990 **The Sculpture of Indonesia**. New York: Harry N. Abrams, Inc.
- Fontein, Jan; R. Soekmono; Satyawati Suleiman, 1972 **Kesenian Indonesia Purba**. New York: Franklin Book Program.
- Gupte, R.S.,
  1972 Iconography of the Hindus Buddhists And Jains. Bombay: D.B.
  Taraporevala Sons & Co Private, Ltd.
- Kempers, A.J. Bernet, 1959 Ancient Indonesian Art. Amsterdam: C.P.J Van Der Peet.
- Liebert, Gosta,
  1976 Iconographic Dictionary of the Indian Religion: Hindhuism Buddhism Jainism, dalam J.E. Van Lahuizen De Leeuw, Studies in South
  Asian Culture Vol. V. Leiden: E.J. Briil.
- Rao, T.A.G., 1968 Element of Hindhu Iconography. New Delhi: Motilal Banarsidass.

Rawson, Philip,

1988 The Art of Tantra. London: Thames and Hudson Ltd.

Rawson, Philip,

1991 Tantra: The Indian Cult of Ecstasy. London: Thames and Hudson Ltd.

Sahai, Bhagwant,

1975 **Iconography of Minor Hindhu And Buddhist Deities**. New Delhi: Abhirav Publications.

Lunsingh Scheurleer, Pauline; Klokke, Marijke J.,

Divine Bronze Ancient Indonesian Bronze from A.D. 600 to 1600, Catalog of the Exhibition Organitation organized in collabo ration with the Society of Friends of Asiatic Art Held in the Departement of Asiatic Art. Rijksmuseum, Amsterdam, April 30 - July 31, 1988. Leiden: E.J. Brill.

Sewan Sutanto, S.K.,

1980 **Seni Kerajinan Batik Indonesia**. Yogyakarta: Balai Penelitian dan Pendidikan Industri, Departemen Perindustrian RI.

Soenarto, Th. Aq.,

1977 Temuan Arca-arca Perunggu dari Daerah Bantul, PIA I. Cibulan.

Stutley, Margaret,

The Ilustrated Dictionary of Hindu Iconography. London: Routledge & Kegan Paul.

Timbul Haryono,

1994 Aspek Teknis Dan Simbolis Artefak Perunggu Jawa Kuno Abad VIII - X. Yogyakarta: Desertasi Universitas Gadjah Mada.

#### DAFTAR ISTILAH

#### A

## Abhayamudra:

Sikap tangan yang melambangkan perdamaian (memberi perlindungan), sikap tangan diangkat sedikit ke atas dengan telapak tangan terbuka menghadap ke depan dan jari diarahkan ke atas.

## Akşamālā:

Tasbih atau rosario.

#### Alidha:

Sikap kaki sepereti orang sedang memanah, kaki kanan dibengkokkan, sedangkan kaki kiri lurus diarahkan agak serong.

#### Angkuśa:

Alat penggertak gajah.

# Anthropomorpik:

Perwujudan dewa setengah manusia, setengah binatang.

# Ardhacandrakapala:

Bulan sabit di bawah tengkorak pada mahkota dewa Siwa.

#### B

## Bhijamantra:

Kata-kata yang mengandung unsur magis.

# Bhumisparsamudra:

Sikap tangan menyembah bumi, yaitu tangan kiri di atas pangkuan, tangan kanan diletakkan di atas lutut dengan jari menunjuk ke bawah. Sikap tangan kanan ini dihubungkan dengan kejadian pada waktu Sidharta memanggil dewa bumi sebagai saksi sebelum mencapai taraf kebuddhaan.

# Bodhyagrimudra:

Sikap tangan yamg melambangkan kebijaksanaan. Kedua tangan di depan dada

dengan posisi tangan kanan mengatup di atas tangan kiri.

C

Cāmara:

Alat pengusir lalat.

Chattra:

Payung.

D

Dharmacakramudrā:

Sikap tangan yang melambangkan "sedang memutar roda dharma". sikap tangan ini dihubungkan dengan peristiwa sewaktu Sang Buddha memberikan khotbahnya yang pertama di Sarnath.

Dharmadhatu Vagisvara mandala:

Susunan dewa-dewa agama Buddha dengan Manjusri sebagai pimpinannya.

Dhyānamudrā:

Sikap kedua tangan ditumpangkan satu sama lain di atas pangkuan, dengan telapak tangan menghadap ke atas dan jari rapat.

 $\mathbf{G}$ 

Gentha:

Lonceng atau bel pendeta.

J

Jambhara:

Jeruk lemon.

Jatāmakuta:

Mahkota berupa pilinan rambut.

Jhānamudrā:

Tangan kanan di depan dada dengan sikap jari telunjuk dan ibu jari membentuk

lingkaran serta telapak tangan diputar menghadap ke atas.

#### K

## Kamandalu:

Kendi tempat air suci.

#### Karandhamakuta:

Mahkota yang bentuknya seperti "kuluk".

#### Khadga:

Pedang.

#### Khatvānga:

Tongkat yang bagian atasnya berupa tengkorak (kapala), merupakan senjata dewa Siwa.

## Kiritamakuta:

Bentuk tatanan rambut yang menyerupai mahkota. Rambut disusun sedemikian rupa sehingga bagian bawahnya berbentuk bundar dan makin ke atas mengecil dengan hiasan berupa untaian manik-manik atau bunga.

## Ksipta:

Berdiri bertumpu pada kaki kanan (tungkai ditekuk), kaki kiri diangkat tinggi ke samping kiri.

#### Kumārabhūta:

Kumāra = anak, bhūta = roh dari orang-orang yang kematiannya disebabkan oleh pembunuhan kemudian mengembara sebagai hantu pengganggu manusia, berwajah muda.

#### Kumuda:

Teratai putih.

#### L

#### Lalitasana:

Sikap duduk santai, satu kaki (biasanya kaki kiri) dilipat di atas tempat duduk, sedangkan kaki lainnya terjulur ke bawah.

#### M

Mudra:

Sikap tangan yang mempunyai arti dan kekuatan tertentu.

N

Nakula:

Musang.

Nispanayogavalī:

Nama sebuah kitab agama Buddha Mahayana.

P

Padma:

Bunga teratai.

Padmasana:

1. Tempat duduk berupa bunga teratai.

2. Sikap duduk dengan cara menyilangkan kedua kaki di atas padma (bersila).

Paryankāsana:

Sikap duduk dengan kaki bersila.

Pasa:

Jerat.

Prabha:

Lingkaran cahaya yang terdapat di bagian belakang suatu arca.

Pratyalidha:

sikap berdiri dengan kaki kanan ditekuk, kaki kiri lurus, dan badan condong ke kanan.

S

Sattvaparyankāsana:

Binatang sebagai alas duduk. Sikap kaki terlipat dengan kaki kanan di atas kaki kiri.

Simhakarnamudrā:

Tangan kanan di depan dada dengan sikap telunjuk dan ibu jari membentuk lingkaran.

T

Tribhanga:

Sikap berdiri dengan tubuh sedikit dibengkokkan (melliuk).

Trisira:

Tiga pilinan rambut yang disusun tinggi.

Triśūla:

Tombak yang ujungnya bercabang tiga.

Tomara:

Tongkat besi.

U

Upavita:

Tali kasta.

Ūrna:

Semula berati lingkaran rambut (Jw = unyeng-unyeng), diantara kedua alis mata, kemudian menjadi salah satu atribut Buddha yang digambarkan dalam bentuk lingkaran kecil di dahi Buddha.

Usnisa:

Susunan atau deretan rambut kecil yang mengelilingi dahi. Di dalam ikonografi Hindu kuno yang dipakai untuk menyebut sejenis surban yang digunakan di atas kepala.

Di dalam ikonografi Buddha, usnisha semula digunakan untuk menyebut suatu tonjolan di atas kepala yang tertutup lingkaran-lingkaran rambut kecil, sebagai simbol pengetahuan dan kesadaran Buddha yang lebih tinggi dari pada manusia biasa, dan juga merupakan simbol nirwana.

Utpala:

Teratai biru, teratai setengah mekar.

#### $\mathbf{V}$

## Vahana:

Kendaraan dewa, baik dalam Hindu ataupun Buddha.

## Vajradhātu:

"Dunia yang tetap",nama salah satu tokoh bentuk perwujudan Vairocana (tokoh dalam agama Buddha).

## Vajradhātumandala:

Nama sebuah mandala (susunan atau kumpulan dewa-dewa), dengan Vajradhatu sebagai tokoh utamanya.

#### Vairaparyanka:

Sikap duduk bersila saling menyilang di atas asana yang ada vajranya.

#### Varamudrā:

Sikap tangan yang melambangkan sedang memberi anugerah, yaitu tangan kanan di atas lutut, dan telapak tangan terlentang.

#### Visvavajra:

Vajra bermata 4 (empat).

#### Vitarkamudrā:

Sikap tangan yang melambangkan "mengajar", yaitu telapak tangan kanan terbuka dengan jari-jari menghadap ke atas ujung ibu jari, dengan ujung ibu jari telunjuk bertemu sehingga membentuk suatu lingkaran.

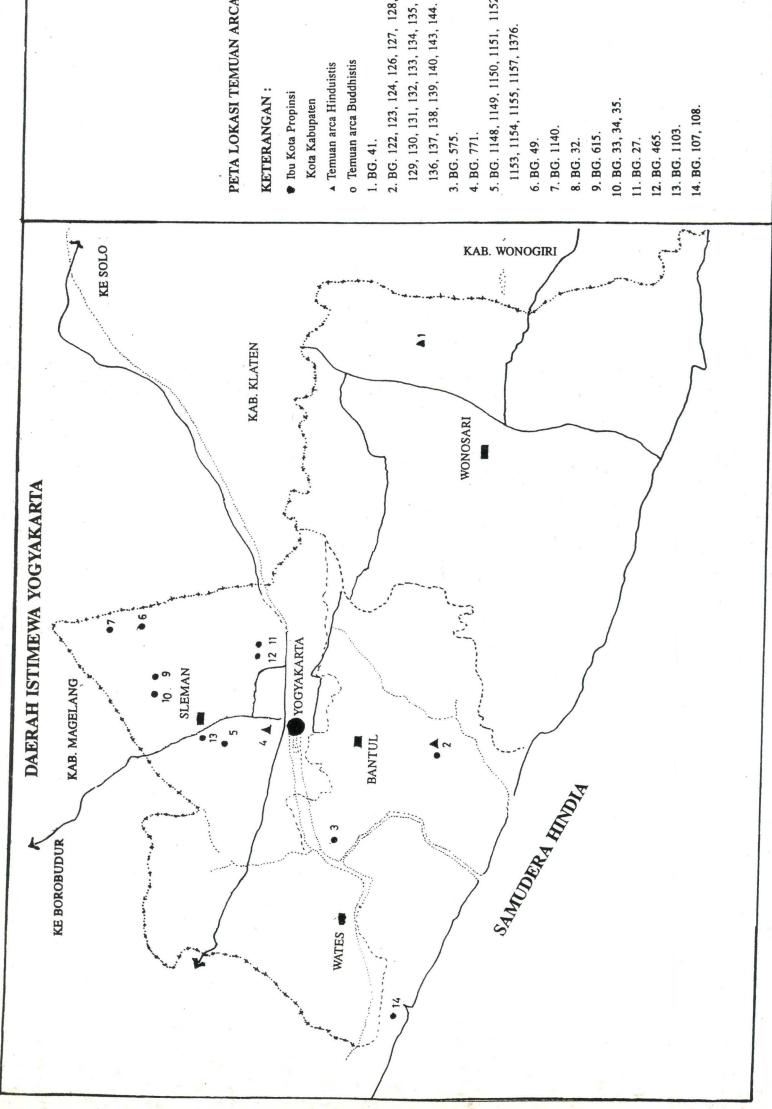
#### V

#### Yantra:

Alat untuk melakukan konsentrasi selama samadi, hanya dikenal dalam aliran Mantrayan. Bentuk Yantra merupakan sebuah lukisan yang menggambarkan bentukbentuk geometris, seperti segi tiga, segi empat, dan variasi-variasi dari bentuk segi empat.

## Yogasana:

Sikap duduk dalam posisi samadi.



# PETA LOKASI TEMUAN ARCA

- 2. BG. 122, 123, 124, 126, 127, 128,
  - 129, 130, 131, 132, 133, 134, 135,
- 5. BG. 1148, 1149, 1150, 1151, 1152,

Perpustal Jendera