

Direktorat udayaan



BALAI PELESTARIAN PENINGGALAN PURBAKALA BATUSANGKAR WILAYAH KERIA PROVINSI SUMATERA BARAT DAN RIAU

# Selintas **Prasasti** dari Melayu Kuno

Departemen Kebudayaan dan Pariwisata Direktorat Jenderal Sejarah dan Purbakala Direktorat Peninggalan Purbakala

BALAI PELESTARIAN PENINGGALAN PURBAKALA BATUSANGKAR

Wilayah Kerja Provinsi Sumatera Barat, Riau, dan Kepulauan Riau



Penanggung jawab: Drs. Marsis Sutopo, M.Si.

Penulis: Drs. Budi Istiawan

Desain Sampul & Tata Letak: Sri Sugiharta, S.S.

**Penerbit :** Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Batusangkar [Wilayah Kerja Provinsi

Sumatera Barat dan Riau]

Cetakan: I Tahun: 2006

Copyright © Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Batusangkar



alai Pelestarian Peninggalan Purbakala Batusangkar merupakan Unit Pelaksana Teknis (UPT) Departemen Kebudayaan dan Pariwisata yang mempunyai wilayah kerja di Provinsi Sumatera Barat, Riau, dan Kepulauan Riau. Secara struktural, Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Batusangkar berada di bawah Direktorat Peninggalan Purbakala, Direktorat Jenderal Sejarah dan Purbakala, Departemen Kebudayaan dan Pariwisata.

Sebagai instansi pemerintah yang membidangi kebudayaan, khususnya yang berkenaan dengan pelestarian peninggalan purbakala, Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Batusangkar mempunyai program untuk mempublikasikan hasil inventarisasi peninggalan-peninggalan purbakala, baik yang sudah ditetapkan maupun yang belum ditetapkan sebagai benda cagar budaya. Langkah ini sebagai salah satu upaya dalam rangka pelestarian peninggalan-peninggalan purbakala tersebut.

Publikasi sebagai salah satu *public service* merupakan langkah yang tepat untuk maksud tersebut di atas. Dengan publikasi, upaya pengenalan kepada masyarakat akan lebih tercapai. Hal ini akan memudahkan bagi langkah-langkah selanjutnya dalam upaya pelestarian benda-benda cagar budaya dengan melibatkan masyarakat secara luas.

Dengan didasari oleh pemikiran tersebut, Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Batusangkar memandang penting dan perlu untuk menerbitkan buku ini sebagai salah satu upaya untuk mengenalkan benda cagar budaya dari masa Klasik (pengaruh Hindu-Budha), khususnya berupa prasasti-prasasti dari Melayu Kuno. Untuk kesempatan selanjutnya, Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Batusangkar akan menerbitkan buku-buku sejenis dengan tema-tema yang lain, seperti benda cagar budaya dari masa prasejarah, makam-makam kuno, bangunan-bangunan kolonial, dan lain-lain.

Mudah-mudahan buku ini bermanfaat bagi segenap kalangan.

Batusangkar, 12 Desember 2006

Kepala BP3 Batusangkar,

Drs. Marsis Sutopo, M.Si.



| Kat            | a Pengantar               | iii |
|----------------|---------------------------|-----|
| Pendahuluan1   |                           |     |
| 1.             | Prasasti Pagarruyung I    | 3   |
| 2.             | Prasasti Pagarruyung II   | 9   |
| 3.             | Prasasti Pagarruyung III  | 12  |
| 4.             | Prasasti Pagarruyung IV   | 14  |
| 5.             | Prasasti Pagarruyung V    | 15  |
| 6.             | Prasasti Pagarruyung VI   | 17  |
| 7.             | Prasasti Pagarruyung VII  | 19  |
| 8.             | Prasasti Pagarruyung VIII | 23  |
| 9.             | Prasasti Pagarruyung IX   | 25  |
| 10.            | Prasasti Saruaso I        | 26  |
| 11.            | Prasasti Kuburajo II      | 29  |
| 12.            | Prasasti Kuburajo I       | 33  |
| 13.            | Prasasti Kuburajo II      | 36  |
| 14.            | Prasasti Rambatan         | 38  |
| 15.            | Prasasti Ombilin          | 40  |
| 16.            | Prasasti Bandar Bapahat   | 42  |
| 17.            | Prasasti Pariangan        | 44  |
| 18.            | Prasasti Amoghapasa       | 45  |
| 19.            | Prasasti Dharmasraya      | 48  |
| Daftar Pustaka |                           | 51  |



Kabupaten Tanah Datar (Provinsi Sumatera Barat) merupakan daerah yang paling kaya dengan peninggalan prasasti dari masa Melayu Kuna<sup>[1]</sup> sekitar abad XIII—XIV M. Prasasti-prasasti tersebut sebagian besar berasal dari Raja Adityawarman yang memerintah sekitar awal abad sampai seperempat akhir abad XIV M. Jumlah prasasti yang pernah ditemukan di daerah Tanah Datar sekitar 22 buah, yang tersebar di Kecamatan Pariangan, Kecamatan Rambatan, Kecamatan Tanjung Emas, dan Kecamatan Lima Kaum.

Beberapa buah prasasti yang ditemukan di sekitar Bukit Gombak, Kecamatan Tanjung Emas telah dikumpulkan dalam suatu tempat yang kemudian disebut dengan Kompleks Prasasti Adityawarman. Prasasti-prasasti yang ada di kompleks ini dikenal dengan nama Prasasti Pagarruyung. Ada delapan buah prasasti yang terdapat di kompleks ini, yaitu Prasasti Pagarruyung I, II, III, IV, V, VI, VII, dan VIII.

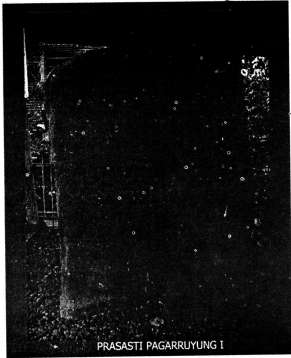
Kompleks prasasti ini berada di pinggir jalan raya Pagarruyung-Batusangkar, tepatnya di Jorong Gudam, Nagari Pagarruyung, Kecamatan Tanjung Emas, Kabupaten Tanah Datar. Sayang sekali, lokasi asal temuan prasasti-prasasti tersebut tidak dapat diketahui dengan pasti, demikian pula tentang riwayat penemuannya.

<sup>(1)</sup> Dalam buku ini digunakan kata "kuna" dan "kuno". Keduanya mengacu kepada makna yang sama.

Situs Kompleks Prasast Adityawarmman

#### Prasasti Pagarruyung I

rasasti Pagarruyung I atau Prasasti Bukit Gombak I terletak paling ujung di sebelah selatan dalam deretan Prasasti-prasasti Pagarruyung, dengan posisi berdiri dan disangga dengan penopang besi. Selanjutnya, berturut-turut ke arah utara adalah Prasasti Pagarruyung II, III, sampai VIII. Prasasti Pagarruyung I digoreskan pada sebuah batu pasir kwarsa warna coklat kekuningan (batuan sedimen) berbentuk empat persegi berukuran tinggi 2,06 m, lebar 1,33 m, dan tebal 38 cm. Prasasti ini ditulis dalam bahasa Sanskerta bercampur dengan bahasa Malayu Kuno (Hasan Djafar, 1992: 65) atau Jawa Kuno.



Boeth in (Lt.), Lihat juga N. I. Krom (1912: 51-52)

0

#### Alih Bahasa:

- dan lidak ada dana, maka amal dari orang yang berbakil kepada ayah dan libunya serta orang yang berbakil kepada suami serta senusi amal dari orang yang 18. yang berbakil kepeda dewe dan guru, juga senua amal dari orang yang menjaga aluran peda saat bulan pumama, itulah akhir dari
- pumama, rulan akhir dan 17. kehadipan (kelahiran) manusia untuk menuju ke jalan kebudhaan. Semua dharma makhik hidup yang telah diperbadhya, anah balinya dengan pembangun.
- manusia yang jaya, dilengkapi dengen amal yang telah diperbuahya dan selah menjaga kewibawaan seperti inten bulan di atas dunia yang indah, Raja Ad
  byawamman dan teluarga Maniwa-mmalowe. Bahaga dan selamat tehun Saka 1278

  - 20. bulan Waisaka langgal 15 paro tarang (purname), hari Buddha, Itolah karya dari
- Sang puro 21 mpungku Dhammaddwale yang dipol dengan galamya Baira (kila) yang paruh kacih sayeng

Secara garis besar, Prasasti Pagarruyung I di atas berdasarkan pada struktur isinya mencakup hal-hal penting seperti:

- 1. Puji-pujian akan keagungan dan kebijaksanaan Adityawarman sebagai raja yang banyak menguasai pengetahuan, khususnya di bidang keagamaan. Dalam hal ini, keagamaannya adalah Buddha Mahavana aliran Tantrayana sekte Bhairawa dan di dalam prasasti disebut sebagai sutatha bajra daiya atau Buddha yang baik, kuat bagaikan kilat.
- Adityawarman dianggap sebagai cikal bakal keluarga Dharmaraja. Sayang sekali sampai saat ini tidak atau belum ditemukan pemakaian nama rajakula (dinasti) pada masa Adityawarman atau sesudahnya dengan nama Dharmmaraja. Nama rajakula ini hanya muncul sekali dalam Prasasti Pagarruyung I di atas, sedangkan nama rajakula yang muncul di masa pemerintahan Kerajaan Melayu Dharmmasraya adalah Warmmadewa.

Raja-raja Melayu sebelum Adityawarman yang menggunakan nama rajakula Warmmadewa tersebut antara lain Tribhuwanaraja Mauliwarmmadewa, kemudian dilanjutkan oleh penggantinya, yaitu Rajendra Maulimaliwarmmadewa. Adityawarmman sendiri menggunakan nama *rajakula* ini di dalam salah satu gelarnya, yaitu Rajendra Maulimaniwarmmadewa (Prasasti Pagarruyung I, bait ke-6). Pencantuman nama Adityawarman sebagai cikal bakal keluarga Dharmmaraja bersifat kontradiktif dari kenyataan yang ada. Hal ini kemungkinan bersifat legitimatif, yaitu untuk memantapkan kedudukannya sebagai raja pertama Kerajaan Suwarnna Bhumi, lepas dari kekuasaan Melayu Dharmmasraya. Hal tersebut berarti pula sebagai sarana untuk memproklamirkan kedudukannya sebagai raja Suwarnna Bhumi yang pertama, sehingga berhak untuk membuat *rajakula* atau silsilah (geneologis) yang dimulai dari dirinya.

Adapun pencantuman gelar Rajendra Maulimaniwarmadewa bersifat politis, yaitu untuk mendapatkan pengesahan (legitimasi) dari pihak yang tidak setuju kedudukannya dengan cara mengambil silsilah dari *rajakula* Melayu Dharmmasraya. Di samping dianggap sebagai *sutatha bajra daiya* dan cikal bakal keluarga Dharmmaraja, Adityawarman dianggap pula mempunyai sifat sebagai Indra (salah satu dewa dalam Agama Hindu). Pensifatan ini memberikan indikasi adanya sinkretisme agama antara Buddha dan Hindu pada masa pemerintahan Adityawarman. Hal ini mengingatkan pada sinkretisme yang pernah terjadi pada masa Krtanegara dari Kerajaan Singasari.

Prasasti Pagarruyung I berisi pula tentang pertanggalan saat penulisan prasasti. Pertanggalan dalam prasasti ini ditulis dalam bentuk kalimat candra sengkala berbunyi wasur mmuni bhuja sthalam atau dewa ular dan pendeta yang menjadi lengan dunia. Masing-masing kata di atas mempunyai nilai tertentu, yang bila dirangkai akan menjadi angka tahun. Wasur berangka 8, mmuni bernilai 7, bhuja bernilai 2, dan sthalam = 1. Angka tersebut dibaca dari belakang sehingga menghasilkan angka tahun 1278 Saka. Tahun Saka bila dikonversi ke dalam tahun Masehi akan menjadi 1356, yaitu dengan cara ditambah 78 tahun, karena tahun 1 Saka sama dengan tahun 78 M.

Di samping angka tahun. Prasasti Pagarruyung I juga dilengkapi dengan pertanggalan bulan dan hari, yaitu bulan Waisaka dan hari Buddha. Bulan Waisaka merupakan salah satu nama bulan dalam sistem kalender Indonesia Kuna yang berjumlah 12 bulan dalam setahun, sedangkan Buddha merupakan salah satu nama hari dalam sistem kalender Indonesia Kuna yang berjumlah 7 hari dalam seminggu/sepekan atau biasa disebut dengan saptawara. Di samping saptawara, dikenal pula pertanggalan berjumlah 6 hari atau *sastiwara*<sup>[2]</sup> dan berjumlah 5 hari atau pancawara. Ketiga sistem pertanggalan hari tersebut sering ditemukan pada prasasti-prasasti Jawa Kuna dengan urutan 6, 5, dan 7.

Di dalam Prasasti Pagarruyung I juga disebutkan pertanggalan yang didasarkan pada peredaran bulan, yaitu paro terang dan paro gelap.

*terang* dan *paro gelap.* Paro terang atau *suklahpaksa* berarti waktu mulai munculnya bulan sampai dengan bulan purnama,

stem Kalender Indonesia Kuna [Nama-Nama Bulan] [Nama-Nama Hari]

 $<sup>^{(2)}</sup>$  Pertanggalan sastiwara saat ini tidak dipergunakan lagi dalam masyarakat, khususnya dalam masyarakat Jawa.

sedangkan paro gelap atau *krsnapaksa* berarti waktu sesudah bulan purnama sampai bulan tidak nampak lagi (tenggelam). Perhitungan *paro terang* dihitung mulai tanggal 1 sampai tanggal 15 (bulan Purnama), sedangkan sesudah tanggal 15 dihitung sebagai tanggal 1 paro gelap dan seterusnya.

4. Di samping mencantumkan pertanggalan, Prasasti Pagarruyung I menyebutkan pula nama penulis prasasti atau biasa disebut citralekha. Penulis Prasasti Pagarruyung I disebutkan dalam baris ke-20 dan 21 dengan nama Mpungku Dharmma Dwaja bergelar Karuna Bajra. Hal tersebut merupakan keistimewaan Prasasti Pagarruyung I, karena inilah satu-satunya prasasti dari Adityawarman yang mencantumkan nama penulis prasasti.

Hal lain yang cukup menarik dari Prasasti Pagarruyung I adalah disebutkannya swarnnabhumi sebagai nama wilayah (kerajaan) Adityawarmman. Swarnnabhumi mempunyai arti "tanah emas", yang memberikan petunjuk bahwa daerah tersebut mempunyai tambang emas. Nama yang searti dengan tanah emas dapat pula ditemukan di dalam Prasasti Kuburajo I, di Kuburajo, Nagari (Desa) Lima Kaum, Kecamatan Lima Kaum, Kabupaten Tanah Datar. Di dalam Prasasti Kuburajo I disebutkan adanya kanakamedinindra sebagai sebutan bagi Adityawarman. Kanakamedinindra mempunyai makna "raja tanah emas", yang jelas menunjuk pada daerah kekuasaan Adityawarman. Akan tetapi, di manakah lokasi atau ibu kota kerajaan Adityawarman, belum dapat diketahui secara pasti.

Di samping itu, di dalam Prasasti Pagarruyung I disebutkan pula sebuah bangunan *bihara* dan sebuah kota yang berhiaskan *kala* (dewa penjaga bangunan yang berbentuk raksasa, lazim ditemukan pada ambang pintu masuk candi, khususnya di Pulau Jawa) dari bahan tembaga. Namun demikian, di manakah bihara dan kota dimaksud sampai saat ini belum ditemukan jawaban yang pasti.

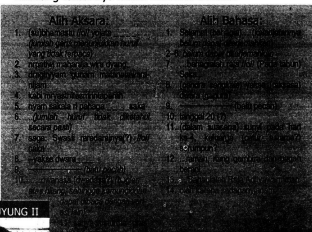


rasasti Pagarruyung II merupakan sebuah tulisan yang digoreskan pada batu pasir kwarsa warna coklat kekuningan. Batu artifisial ini berbentuk persegi dengan lengkung setengah lingkaran pada bagian atas. Ukuran batu tersebut panjang (tinggi) 2,5 m, lebar 1,16 m, dan tebal 18 cm. Bentuk yang demikian mengingatkan pada bentuk sandaran pada arca. Kondisi batu ini sekarang pecah menjadi 2 (dua) bagian, yaitu bagian atas atau batu I dan bagian bawah (batu II). Pada batu I ini terdapat 9 baris tulisan yang dilengkapi dengan hiasan kala stiliran pada sisi tengah atas tulisan. Bagian ini jelas merupakan awal prasasti, tetapi sayang bahwa pada huruf awal atau bagian pembuka (sisi kiri) telah aus. Baru pada huruf kedua, ketiga dan keempat huruf mulai tampak samar terbaca.

Kerusakan atau keausan tulisan pada batu I ditemukan pada sisi kiri, sekalipun hanya beberapa huruf. Kerusakan yang agak parah terdapat pada sisi kanan dan bagian tengah akhir prasasti. Pada sisi kanan kerusakan disebabkan faktor keausan batu, sedangkan pada tengah akhir prasasti disebabkan lubang-lubang buatan yang mengganggu bahkan menghilangkan tulisan. Di samping itu, beberapa baris tulisan hilang disebabkan ada bagian batu yang lepas dan hilang, terutama pada sisi kiri. Hal ini tampak dari bentuk pecahan yang miring ke bawah pada sisi kanan, sehingga pada sisi ini muncul beberapa huruf, sebagai kelanjutan huruf sisi kiri (yang hilang).

Adapun batu II yang merupakan pecahan dari batu I, ternyata tidak dapat disambung secara utuh. Hal ini ditunjukkan dengan adanya bagian tulisan yang hilang. Hal ini mengakibatkan tulisan pada baris terakhir batu I tidak berlanjut pada bagian awal tulisan batu II. Akan tetapi, batu II mempunyai tulisan yang masih utuh dan relatif bagus, kecuali pada bagian atas yang terputus.

Prasasti Pagarruyung II mempunyai tulisan yang indah dan rapi serta goresan yang cukup dalam. Hurufnya Jawa Kuna dengan bahasa Sanskrta, tetapi mengingat keadaan tulisan yang aus dan rusak, maka pembacaan yang dilakukan tidak dapat menghasilkan kalimat yang utuh. Pembacaan yang menghasilkan kalimat utuh hanya pada bagian bawah batu II, yang memang tulisannya masih baik dan terbaca.





Isi yang terkandung dalam prasasti ini belum dapat dijelaskan secara lengkap, karena terjemahan yang dihasilkan meloncat-loncat. Ada beberapa kata yang cukup menarik di dalam prasasti di atas, yang jika diteliti lebih lanjut semakin dapat membuka sejarah Sumatera Barat pada masa Adittyawarman. Pada baris kedua terdapat kata *nrpati* yang dilanjutkan dengan kata *maharaja* dan *wira* 

serta dyang. Sebenarnya formulasi kalimat ini jelas menunjuk pada nama diri dan nama jabatan seseorang, tetapi sayang bahwa huruf di depan *wira* dan di belakang dyang yang merupakan keterangan nama diri seseorang, aus tidak terbaca. Pada baris ke-7 dijumpai kata *saka* yang mengindikasikan pertanggalan yang juga tidak lengkap. Hal ini diperparah dengan tidak lengkapnya pembacaan kata sebelum swasti dan sesudah *swasti*. Kata *swasti* biasanya dipakai sebagai kata keterangan yang berhubungan dengan suatu peristiwa penting yang diperingati dalam prasasti maupun sebagai indikasi pertanggalan. Dengan tidak terbacanya kata penyertanya, menjadi suatu kerugian besar bagi kesejarahan Sumatera Barat masa Adityawarman. Namun demikian, masalah pertanggalan dapat diketahui berdasarkan perkiraan atas pembacaan tulisan pada baris ke-8. Pada baris tersebut terbaca kata yakse dan dwara, suatu kata yang lazim dalam pertanggalan dengan menggunakan candra sengkala. Yakse berarti raksasa, bernilai 5, sedangkan dwara berarti gapura. bernilai 9. Jika dibaca dari belakang berarti 95. Dengan berasumsi bahwa prasasti tersebut sezaman dengan prasasti-prasasti dari Adityawarmman lainnya yang berangka tahun, maka Prasasti Pagarruyung II di atas mempunyai angka tahun 1295 Saka atau 1373 M. Lebih lanjut, angka tahun ini dilengkapi dengan hitungan tanggal, yaitu tanggal 20 hari ke-4 (Wrhaspati ?) dalam suasana yang sunyi. Dengan demikian, prasasti tersebut dikeluarkan kurang lebih 2 atau 3 tahun sebelum Adityawarman turun tahta.[3] Kata lain yang menarik adalah sadaganyjanam. Kata ini terdiri dari sada-agajana atau sad-aga-jana yang dapat diartikan dengan "manusia dari gunung (?)".

<sup>&</sup>lt;sup>[3]</sup> Dengan asumsi bahwa angka tahun prasasti termuda (paling akhir) Raja Adityawarmman, yaitu 1375 M (angka tahun pada Prasasti Saruaso I) dianggap sebagai kenyataan bahwa Adityawarman turun tahta pada waktu itu atau 2–3 tahun sesudah 1375 M.





rasasti Pagarruyung III dipahatkan pada sebuah batu andesit warna abu-abu kecoklatan berbentuk memanjang non-artifisial. Tulisan berada pada sisi yang menonjol keluar pada bagian atas. Batu tersebut berukuran panjang 1,9 m, lebar 66 cm, dan tebal 15 cm dan didaftar pertama kali pada tahun 1977 dengan nama Prasasti Kapalo Bukit Gombak, karena berasal dari Bukit Gombak, sekitar 2 km arah utara dari Jorong Gudam.





Prasasti ini berhuruf Jawa Kuna dan berbahasa Sanskrta.

Pertanggalan prasasti berupa *candra sengkala*, yaitu *dware rasa bhuje rupe* atau gapura, maksud, lengan, rupa. *Dware* bernilai 9, *rasa* = 6, *bhuje* = 2, dan *rupe* = 1. Jika dibaca dari belakang menjadi 1269 Saka atau 1347 M. Jadi, prasasti tersebut dikeluarkan pada hari *Soma* tanggal 5 *suklapaksa* (bulan terang) atau hari Senin tanggal 20 Oktober 1347 M. Prasasti Pagarruyung III sebenarnya "harus" berisi suatu kejadian tertentu, tetapi karena ada bagian yang hilang, maka peristiwa tersebut tidak diketahui. Jika dihubungkan dengan kalimat *candra sengkala* yang ada, maka kemungkinan peristiwa tersebut berkaitan dengan suatu ajaran tentang keagamaan dan kehidupan.

Rasa berarti kata hati; bhuje atau lengan berarti pencapaian atau alat untuk mencapai sesuatu, dan rupa atau wajah/muka berarti depan, dan dwara atau gapura berarti yang tampil di muka. Kalimat di atas bila dirangkai mempunyai makna bahwa manusia dalam kehidupan ini dibekali oleh rasa sebagai penggerak atau motivator segala tindakan, dan tindakan tersebut dilakukan dengan menggunakan lengan tangan untuk dapat mencapai tujuan atau sebagai pintu masuk agar selalu menjadi yang terdepan atau terbaik.

Melihat isi prasasti yang hanya berupa keterangan pertanggalan tanpa menyebutkan suatu peristiwa tertentu, kemungkinan besar prasasti ini ditempatkan pada konteks bangunan (candi) atau bangunan keagamaan lain. Dengan keterangan pertanggalan tersebut, yang (kemungkinan) berkonteks dengan suatu bangunan, maka pertanggalan tersebut ditujukan pada saat pendirian bangunan suci dimaksud. Di samping itu, bentuk prasasti yang menyerupai dorpal (ambang pintu), lebih mendukung dugaan di atas, bahwa prasasti dengan pertanggalannya di atas diperuntukkan bagi penjelasan bangunan/tempat yang berkonteks dengan prasasti. Hal ini didukung pula dengan keterangan kata yang merupakan bagian dari candra sengkala, berbunyi dware rasa bhuje rupe, khususnya kata dware yang berarti gapura. Pemilihan kata atau kalimat dalam candra sengkala biasanya diambilkan berdasarkan pada perhitungan peristiwa tertentu yang ada kaitannya dengan waktu peristiwa tersebut. Dengan pemakaian kata dware atau yang berarti gapura memberi indikasi bahwa prasasti di atas berfungsi pula sebagai gapura bagi suatu bangunan atau tempat suci keagamaan tertentu. Dengan demikian, penulisan Prasasti Pagarruyung III dimaksudkan untuk memperingati berdirinya suatu bangunan atau tempat suci keagamaan, yang sayang sekali bangunan/tempat tersebut belum atau tidak diketahui lagi keberadaannya.



rasasti ini dipahatkan pada batu andesit hitam berbentuk persegi empat yang keadaaan tulisannya sudah sangat aus dan pahatannya sudah hilang, sehingga hanya tinggal sisa pahatan yang berupa bayangan putih saja. Prasasti ini berukuran panjang (tinggi) 1 m, lebar 66 cm, dan tebal 15 cm. Pada bagian atas tulisan terdapat hiasan sebagaimana halnya pada Prasasti Pagarruyung II, Prasasti Saruaso I, dan Prasasti Rambatan, yaitu berupa lambang kala stiliran yang mungkin merupakan simbol atau tanda khusus dari Raja Adityawarmman.

Tulisan pada baris 1 sampai 8 sudah sangat aus, sehingga tidak dapat terbaca lagi, sedangkan mulai dari baris ke-9 tulisannya dapat sedikit terbaca. Namun demikian, hasil terjemahannya masih kabur dan belum dapat menangkap keseluruhan isi prasasti. Pada dasarnya prasasti ini juga menggunakan huruf Jawa Kuna dan bahasa Sanskerta serta berasal dari masa Adityawarmman. Hal ini ditunjukkan dengan penyebutan nama Adityawarmman pada baris ke-13

Hal lain yang perlu dicatat adalah kata sarawasa pada baris ke-9. Kata yang hampir sama dapat dijumpai pada Prasasti Saruaso I, yaitu surawasawan, yang kemudian berubah menjadi Saruaso, nama sebuah nagari (desa) di Kabupaten Tanah Datar, ± 7 km dari Kota Batusangkar. Apabila pembacaan ini benar, maka sarawasa atau surawasa merupakan sebuah tempat atau daerah yang penting pada masa Adittyawarmman. Bahkan, Casparis menyimpulkan bahwa ibukota kerajaan Adittyawarmman berada di sekitar Nagari Saruaso yang sekarang. Namun demikian, tidak menutup kemungkinan pembacaan di atas salah, karena sistem pemenggalan dan pembacaan yang sebaris, sehingga kata tersebut tidak harus dibaca dengan sarawasa saja, tetapi dalam konteks kalimat yang lain. Adapun kalimat lainnya belum mempunyai arti yang utuh, karena hanya dapat dibaca secara terpotong-potong.



### Prasasti Pagarruyung V

rasasti Pagarruyung V berupa fragmen batu andesit yang terdiri dari 5 baris tulisan. Dilihat dari bentuk batunya,

dari bentuk batunya, khususnya pada sisi atas, tampak adanya bekas pecahan, demikian pula pada sisi bawahnya. Hal ini didukung pula dengan kajian tulisan prasasti, yang pada bagian atas bukan merupakan kalimat atau tulisan awal sebuah prasasti. Demikian pula dengan tulisan bagian bawah yang tidak menunjukkan sebagai akhir atau penutup sebuah prasasti.





Prasasti Pagarruyung V tersebut ditulis dengan huruf dan bahasa Jawa Kuna. Tampaknya prasasti-prasasti Raja Adityyawarmman ditulis tidak hanya menggunakan satu bahasa, tetapi beberapa bahasa, seperti Bahasa Sanskrta, Melayu (Kuna), dan Jawa Kuna. Ketiga bahasa tersebut kadang dicampuradukkan dalam sebuah prasasti, tetapi ada juga prasasti yang hanya memakai dua bahasa atau satu bahasa. Hal ini disebabkan karena di dalam diri Adityawarmman terdapat tiga pengaruh bahasa, yaitu bahasa Jawa Kuna sebagai bahasa daerahnya sewaktu di Majapahit,

bahasa Sanskrta sebagai bahasa 'bangsawan' yang ditemui dalam lingkungan keraton Majapahit atau pergaulannya dengan para Brahmana, dan bahasa Melayu yang digunakan di Sumatera sesudah ia kembali ke tanah airnya sebagai bahasa daerahnya.

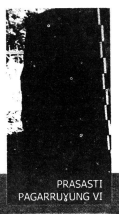
Isi yang tercantum dalam prasasti ini belum dapat diketahui secara pasti. Satu hal yang dapat ditangkap dari potongan kata-kata di atas tampaknya berkaitan dengan suatu taman yang dikerjakan oleh seorang bernama si Satra. Penyebutan nama dengan kata sandang "si" jelas menunjukkan pada kedudukan sosial tokoh tersebut sebagai orang kebanyakan, yang bernama Satra. Nama ini pun tampaknya berasal dari daerah Jawa, ditunjang lagi dengan kata sandang "si" yang lazim dipakai dalam prasasti dan naskah Jawa Kuna. Pembuatan taman tersebut dilengkapi dengan bunga-bunga yang diambil dari daerah pegunungan serta dilengkapi pula dengan tempat duduk/istirahat bagi Raja Adityawarmman. Prasasti ini tidak berangka tahun, tetapi jelas berasal dari masa Aditywarmman.

Prasasti Pagarruyung V merupakan satu-satunya prasasti yang mempunyai isi tentang masalah taman dan di luar kelaziman prasasti-prasasti dari Aditya-warmman. Dengan melihat kenyataan yang demikian, mungkin sekali bahwa taman yang dibuat tersebut merupakan taman yang cukup besar dan indah, sehingga pembangunannya perlu diabadikan dengan sebuah prasasti. Sayang sekali, prasasti-prasasti yang berada di Kompleks Prasasti Adityawarmman tidak dapat lagi diketahui lokasi temuannya, sehingga tidak dapat diketahui konteksnya.

### Prasasti Pagarruyung VI



rasasti Pagarruyung VI digoreskan pada batu andesit warna coklat kekuningan non-artifisial. Batu monolith tersebut berbentuk persegi panjang tak beraturan dengan tulisan berada pada bagian atas. Tulisan pada prasasti ini, baik bentuk maupun jenis tulisannya, relatif kasar, kecil, dan tidak rapi. Hal ini menunjukkan bahwa si penulis bukan penulis prasasti yang profesional. Bidang tulisannyapun tidak diperhalus dan hanya memanfaatkan bidang yang ada sebagai media penulisan. Prasasti dengan huruf dan bahasa Jawa Kuna ini hanya terdiri dari 2 (dua) baris tulisan, sehingga dibanding dengan bentuk dan ukuran batunya sangat tidak proporsional.



» Alin aksara oleh penulis. Bandingkan dengan N.J. Krom (1912: 43)

Alih bahasa oleh penulis. Machi Suhadi menerjemahlannya dengan "Selamatdiletapkannya Tumanggung Kudawa" Lihat Machi Suhadi (1991, Lampian VI).

Prasasti di atas mengandung makna bahwa prasasti itu merupakan hasil usaha dari Tumanggung Kudawira atau, dengan kata lain, Prasasti Pagarruyung VI merupakan stempel atau cap pembuatan bagi Tumanggung Kudawira. Siapakah Kudawira tersebut, belum dapat dijelaskan secara lengkap karena baru satu prasasti ini saja yang menyebutnya. Akan tetapi, berdasarkan jabatan dan namanya dapat diketahui bahwa Tumanggung Kudawira berasal dari Jawa. Jabatan tumanggung merupakan jabatan yang lazim dipakai dalam pemerintahan, khususnya pada masa Singhasari dan Majapahit. Adapun nama Kudawira jelas merupakan nama Jawa, yang berarti kuda yang gagah perwira (gagah). Dari catatan sejarah tentang ekspedisi Pamalayu yang dijalankan Krtanegara dari Singhasari, dapat diperkirakan bahwa Kudawira ini merupakan tumanggung dari kerajaan Singasari yang ikut dalam ekspedisi tersebut. Dengan demikian, jika asumsi ini

benar, maka Prasasti Pagarruyung VI ditulis jauh sebelum Adityawarmman menjadi raja, karena Adityawarmman merupakan anak yang lahir dari ibu (Dara Petak) yang dibawa oleh pasukan Singasari dari Malayu ke Jawa.



[18] SELINTAS PRASASTI DARI MELAYU KUNO

## Prasasti ... Pagarruyung VII

rasasti Pagarruyung VII merupakan pertulisan yang digoreskan pada sebuah batu andesit warna abu-abu berbentuk persegi pipih, artifisial. Batu prasasti tersebut sekarang dalam keadaaan patah, yaitu bagian atas, sisi kiri melengkung sampai ke tengah bidang tulisan, sehingga ada beberapa huruf yang hilang. Prasasti tersebut berukuran tinggi 82 cm, lebar 50 cm, dan tebal 10 cm.



Prasasti ini tidak diketahui angka tahunnya, hanya di dalamnya menyebutkan nama Sri Akarendrawarmman sebagai *maharajadhiraja*. Pemakaian nama *warmman* di belakang menunjukkan bahwa Sri Akarendrawarmman masih ada hubungan darah dengan Adityyawarmman. Beberapa ahli sejarah menyebutnya

SELINTAS PRASASTI DARI MELAYU KUNO [19]

sebagai saudara Adityawarmman dan karena gelarnya adalah *maharajadhiraja* tentunya ia sudah menjadi raja saat mengeluarkan prasasti tersebut, mungkin sesudah Adityawarman turun tahta (meninggal).

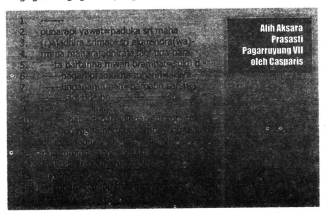
Isi prasasti tidak dapat ditangkap secara keseluruhan. Hanya di dalamnya menyebut nama tuhan parpatih bernama Tudang dan seorang yang disebut dengan Tuhan Gha Sri Rata. Kedua orang tersebut merupakan pembantu raja yang setia dan patuh. Peristiwa yang termuat belum dapat diungkap, hanya pada akhir prasasti disebutkan suatu sumpah atau kutukan yang ditujukan pada orang yang mengganggu atau tidak mengindahkan maklumat raja di dalam prasasti tersebut. Prasasti ini ditulis dalam huruf dan bahasa Jawa Kuna, yang menunjukkan pengaruh Adityawarmman dengan bahasa Sanskrta dan Melayu semakin berkurang dalam masa pemerintahan berikutnya.

Hal lain yang dapat diungkap dari isi prasasti ini adalah nama jabatan tuhan parpatih dan tuhan gha. Jabatan tuhan parpatih tampaknya sama dengan jabatan tuhan patih di dalam pemerintahan kerajaan Majapahit, sedangkan tuhan gha belum dapat diidentifikasikan lebih lanjut. Istilah tuhan pada dasarnya menunjukkan pada sebutan pemimpin dalam suatu kelompok tugas/kerja, seperti banyak ditemukan dalam prasasti-prasasti Jawa Kuna abad IX–XIII M, misalnya tuhan ni kanayakan, tuhan ni lampuran, tuhan parujar, dan sebagainya. Kedudukan tuhan tersebut sama dengan juru, yang juga berarti pimpinan, sedangkan patih termasuk pejabat desa yang tergolong dalam istilah rama atau tetua desa. Pada masa Majapahit, kedudukan patih naik menjadi pembantu dekat raja.

Kenyataan di atas menunjukkan bahwa jabatan yang semula bernama *tuhan patih* berubah menjadi *tuhan parpatih* menurut dialek Minangkabau. Seorang tokoh yang sangat populer dan dianggap sebagai tokoh adat Minangkabau juga menggunakan nama jabatan *parpatih*, yaitu Datuk Parpatih nan Sabatang. Apakah tokoh yang dimaksud tersebut sama dengan Tuhan

Parpatih Tudang sebagaimana terdapat dalam Prasasti Pagarruyung VII, mengingat bahwa kedudukan datuk sebagai pemimpin sama dengan *tuhan*, sehingga terjadi peralihan sebutan sesuai dengan lingkungan daerahnya, belum ada jawaban yang pasti.

Mengingat pentingnya Prasasti Pagarruyung VII, perlu pula di sini dicantumkan transkripsi hasil pembacaan Casparis dan tafsirannya. Casparis merupakan seorang ahli epigrafi yang banyak meneliti prasasti-prasasti di Sumatera Barat dan seringkali melontarkan qaqasan-gagasan yang kontroversial.



Menurut Casparis, prasasti di atas dikeluarkan oleh Raja Akarenddrawarman yang memerintah sebelum Adityawarman, yaitu sekitar paruh pertama abad ke-14. Isi prasasti mengenai sejenis perjalanan yang dilakukan oleh Sang Prabu. Ia diantar oleh pembesar-pembesar lain seperti tuhan arya, mantri, dan tuhan parpatih. Kemudian, hal lain yang perlu diperhatikan adalah sebutan parhyangan yang mungkin sekali sama dengan Nagari Pariangan yang sekarang, sekitar 10 km dari Kota Batusangkar. Di Pariangan juga ditemukan sebuah prasasti, tetapi tulisannya sudah sangat aus. Kata lain yang menarik adalah berampat suku, suatu istilah yang sangat terkenal dalam adat Minangkabau yang aslinya

disebut dengan Nagari Barampat Suku, yaitu suatu wilayah yang berdasarkan adat istiadat lama yang terdiri dari empat suku (Bodi, Chaniago, Koto, dan Piliang). Pendapatnya yang cukup menyentak adalah isi prasasti tersebut berkaitan dengan pemindahan ibu kota kerajaan, yang mula-mula dari Jambi kemudian (sebelum awal pemerintahan Adityawarman) dipindahkan ke Sumatera Barat. Pemindahan tersebut dilakukan pada masa pemerintahan Akarendrawarman atau sebelum tahun 1347 M, yaitu tarikh prasasti Raja Adityawarman yang terdapat di belakang Prasasti Amoghapasa dan Prasasti Kapalo Bukit Gombak I (Prasasti Pagarruyung III) (Casparis, 1989: 7–9).



rasasti Pagarruyung VIII merupakan sebuah pertulisan yang dipahatkan pada sebuah artefak lesung batu berbentuk empat persegi dengan sebuah lubang di tengahnya. Lesung batu tersebut mempunyai ukuran panjang 52 cm, lebar 49 cm, dan tebal (tinggi) 30 cm. Prasasti tersebut digoreskan pada ketiga sisinya, terletak di bagian atas. Awal tulisan dimulai pada sisi yang berbaris dua lalu dilanjutkan pada kedua sisi lainnya dan diakhiri sisi pertama. Casparis menyatakan bahwa sisi keempat yang tidak bertulisan kemungkinan ditempatkan/ditempelkan pada bangunan atau karang. Artefak lesung tersebut terbuat dari bahan batu lapilin coklat keputihan.

ANTINA CONTRA ... One tith warratthe rate repairs a series a series of conservation dana salalalajan (jin) tahaya shayanaya

stilitiastrifa (o)

and the bear

 Bahagia: Pada tahun Sata: (2011 bulan 19
 (adalah) seorang rala yang selah hinga dalah seorang rala yang selah hinga dalah seorang rala yang selah hinga dalah seorang selah hinga dalah seorang selah seorang seorang selah seorang selah seorang s 2. Jertib dan selati pembira

PRASASTI PAGARRUYUNG VIII

Prasasti di atas mempunyai pertanggalan berupa candra sengkala yang berbunyi ratu ganato hadadi atau ratu gana (setengah dewa) yang menjelma. Ratu bernilai 1, gana bernilai 9, dan hadadi bernilai 12, dibaca dari belakang 1291 Saka atau 1369 M bulan Jyesta (Mei-Juni) tanggal 12.

Tampaknya prasasti tersebut dikeluarkan pada masa Adityawarmman. Hal ini ditunjukkan dengan masih banyaknya penggunaan bahasa Sanskrta dengan sedikit bahasa Jawa Kuna. Isinya berupa pujian terhadap seorang raja (Adityawarman) yang disamakan dengan dewa. Hal ini sudah terungkap di dalam kalimat candra sengkala yang menyatakan raja adalah dewa yang menjelma ke dunia.

Alih Aksara Prasasti **Pagarruyung** VIII oleh Casparis

Sasikarawacaraturagankite a----ddhana-----ya/ sriy=akarendra-nrpo kanakawaneh amarawasitawasa sukham sthita//

Berdasarkan bacaan di atas, Casparis menyimpulkan bahwa Prasasti Pagarruyung VIII mempunyai pertanggalan dalam bentuk candra sengkala, yaitu sasi atau bulan bernilai 1, kara atau tangan bernilai 2, awacara atau suasana bernilai 3, dan turangga atau kuda berangka 8. Candra sengkala ini sama dengan 1238 Saka atau 1316 M dan berasal dari masa pemerintahan Akarendrawarman. Casparis bahkan sampai pada kesimpulan bahwa berdasarkan selisih tahun antara Prasasti Pagarruyung VIII (1316 M) dengan angka tahun Prasasti Pagarruyung III (1347 M), yang merupakan prasasti pertama Raja Adityawarman yang berangka tahun, maka sesudah pemerintahan Akarendrawarman masih ada lagi seorang raja lagi, kemudian baru digantikan Adityawarman pada sekitar tahun 1347 M. Dengan analisanya yang didasarkan pada sistem kekerabatan di Minangkabau, Casparis menyimpulkan bahwa Akarendrawarmman merupakan mamak (saudara ayah) dari Adityawarman, sedangkan Adwayawarman (ayah Adityawarman seperti disebut dalam Prasasti Kuburajo I) tidak pernah memerintah selaku seorang raja di Sumatera Barat (Casparis, 1989: 11).

rasasti Pagarruyung IX berbentuk fragmen batu andesit warna abu-abu. Fragmen prasasti ini sekarang disimpan di Ruang Koleksi Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Batusangkar bersama-sama dengan beberapa fragmen lainnya. Tulisannya relatif masih bagus, tetapi hanya terdiri dari beberapa huruf saja. Fragmen ini merupakan bagian atas dari sebuah prasasti. Jika melihat bentuk dan gaya tulisannya, maka kemungkinan prasasti ini berasal dari masa pemerintahan Adityawarman.

Prasasti di atas ditulis dengan huruf Jawa Kuna dengan bahasa yang mendekati bahasa Jawa Kuna, dan

diawali dengan unsur pertanggalan yang berupa candra sengkala. Struktur yang demikian biasanya banyak dijumpai dalam prasasti-prasasti Jawa Kuna (abad VIII-XIV M) di Pulau Jawa. Dari kalimat prasasti yang dapat dibaca, diketahui bahwa fragmen tersebut merupakan bagian awal sebuah prasasti, karena memuat suatu pertanggalan. Pertanggalan ini berupa sebuah candra sengkala yang berbunyi satwa guna sa(trs)ne ... (tidak terbaca). Berdasarkan pada nilai angka yang terkandung dalam kata satwa (bernilai 1) dan guna (bernilai 9), maka dua (2) kata di depannya mempunyai nilai 2 dan 1, karena prasasti tersebut berciri sama dengan prasasti-prasasti Raja Adityawarman yang mempunyai pertanggalan abad XIII (1200-1299) Saka. Dengan demikian, fragmen Prasasti Pagarruyung IX mempunyai pertanggalan 1291 Saka atau 1369 M. Adapun isinya tidak jelas, karena pembacaan yang dilakukan tidak menghasilkan kata yang utuh.



rasasti Saruaso I terletak di pinggir jalan raya Batusangkar-Saruaso, tepatnya di Nagari Saruaso, Kecamatan Tanjung Emas, Kabupaten Tanah Datar. Prasasti ini masih in situ (masih tetap berada di tempat aslinya) bersama dengan beberapa artefak kecil lainnya dan sekarang telah diberi cungkup pelindung.

Prasasti Saruaso I ditulis dengan huruf Jawa Kuna dan bahasa Sanskerta. Prasasti ini dipahatkan pada sebuah batu pasir kwarsa warna coklat keputihan berbentuk menyerupai) dan sekarang telah diberi kubus dengan ukuran tinggi 75 cm, panjang 133 cm, dan lebar

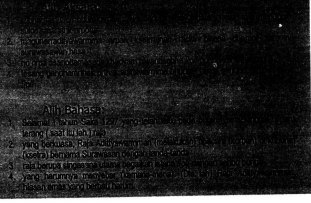
110 cm.



Tulisan prasasti digoreskan pada kedua sisi samping utara (arah depan) dan timur batu yang mempunyai dataran halus. Adapun pada bagian atas sepertinya tidak diperhalus dan dibiarkan alamiah. Tulisan dimulai dari arah timur kemudian melingkar ke depan kembali ke baris kedua arah timur, dan demikian seterusnya.

Alih aksara oleh Boechari. Bandingkan dengan N.J. Krom (1912: 52).

» Alih bahasa oleh penulis



Prasasti Saruaso I berasal dari Raja Adittyawarmman yang berangka tahun 1297 Saka atau 1375 M. Angka tahun di atas berupa candra sengkala yang berbunyi bhuh karnne nawa darsanne. Bhuh berarti bumi bernilai 1, karnne atau karna berarti telinga bernilai 2, nawa berart isembilan (9), dan dharsanne atau darsana berarti buah jambu atau jalan, contoh bernilai 7. Candra sengkala lazim dibaca dari belakang, tetapi dalam prasasti ini harus dibaca dari depan, sehingga menghasilkan angka tahun 1297 Saka. Penyelewengan pembacaan diatas mungkin mempunyai maksud dan tujuan tertentu yang saat ini belum dapat diungkapkan.

Pada dasarnya prasasti di atas berisi suatu maklumat atau pengabaran tentang upacara keagamaan yang dilakukan oleh Raja Adittyawarmman sebagai seorang penganut Budha Mahanaya sekte Bhairawa. Upacara tersebut merupakan pentasbihan dirinya sebagai *Wisesa Dharani* (salah satu perwujudan Buddha) di suatu kuburan yang di sebut dengan Surawasan atau sekarang menjadi Saruaso.

Upacara (korban) yang dilakukan oleh sekte Bhairawa dapat dilihat dari atribut (ciri-ciri yang melekat pada suatu arca) Arca Bhairawa yang di temukan di Situs Padang Roco, Jorong Sei Langsek, Nagari Siguntur, Kecamatan Sitiung, Kabupaten Dharmasraya<sup>[4]</sup>, dan sekarang disimpan di Museum Nasional Jakarta. Arca tersebut memegang pisau pada tangan kanan sebagai simbol penyembelihan korban, sedang tangan kiri memegang mangkok untuk menampung darah korban (ada sebagian kepercayaan, darah tersebut diminum atau untuk diguyurkan di seluruh tubuh si pelaku upacara). Arca berdiri diatas tumpukan tengkorak yang menggambarkan jalannya upacara di suatu kuburan yang penuh dengan tengkorak-tengkorak manusia. Dalam lain kata, upacara sekte Bhairawa biasanya dilakukan di daerah kuburan yang dipenuhi dengan tengkorak manusia dan dilakukan pada malam hari

<sup>[4]</sup> Kabupaten Dharmasrya merupakan pemekaran dari Kabupaten Sawahlunto-Sijunjung, Sumatera Barat.

(bulan purnama). Para pengikutnya dengan tubuh telanjang menari-nari dan berputar-putar sambil mengumandangkan mantra-mantra gaib diiringi dengan saji-sajian berupa dupa dan bunga-bunga yang berbau harum semerbak, sehingga bebar-benar terkesan sakral dan mengerikan. Upacara tersebut dilakukan mulai tengah malam sampai menjelang dini hari. Dalam upacara tersebut, Adittyawarmman duduk di atas singgasana dari tumpukan seribu bunga (?) yang diibaratkan sebagai singgasana istana, yang harumnya semerbak sampai kemana-mana. Dalam keadaan yang demikian, sesudah upacara pentasbihan dan duduk diatas singgasana bunga, tubuh Adittyawarmman memancarkan cahaya yang berkilau-kilauan, bagaikan hiasan emas yang paling harum baunya.

#### Prasasti Saruaso II

11

rasasti Saruaso II semula berada di halaman Gedung Indo Jolito (Rumah Dinas Bupati Tanah Datar), tetapi kemudian dipindahkan ke halaman Balai Adat yang berada di depan Gedung Indo Jolito dan dikumpulkan bersama beberapa artefak lainnya. Prasasti tersebut dipahatkan pada sebuah batu pasir kwarsa warna coklat kekuningan pada kedua belah sisinya. Batu prasasti ini berbentuk empat persegi berukuran tinggi 110 cm, lebar 75 cm, dan tebal 17 cm.



Pada dasarnya sisi B isinya sama persis dengan yang termuat pada sisi A, hanya berbeda pada susunan kalimat dalam masing-masing baris. Tulisannya sudah agak aus, tetapir berdasarkan pada bacaan prasasti sisi A, maka kata-kata yang tidak terbaca dapat diketahui. Prasasti Saruaso II ditulis dalam huruf Jawa Kuna dan bahasa Sanskrta, serta berasal dari masa pemerintahan Adityawarmman. Prasasti dibuka dengan ucapan selamat yang lazim dalam setiap prasasti. Kalimat

SELINTAS PRASASTI DARI MELAYU KUNO [29]

berikutnya kemungkinan berupa candra sengkala, tetapi belum dapat dipastikan unsur pertanggalannya. Isi pokok prasasti menyebutkan tentang seorang rajamuda (yauwaraja) yang bernama Ananggawarman. Disebutkan pula bahwa Ananggawarman merupakan anak (tanaya) dari Raja Adityawarmman (1347–1375 M) yang kemungkinan masih berkuasa pada saat prasasti tersebut ditulis. Kalimat lainnya berupa puji-pujian kepada Ananggawarman sebagai seorang ratu (yauwaraja) yang gagah dan bersifat asih, berbakti kepada ayah dan ibu (matapita) serta guru.

Dari isi prasasti di atas, ada beberapa hal penting yang perlu dicatat, antara lain sebutan yauwaraja atau raja muda yang memerintah dalam suatu wilayah kecil di bawah kekuasan seorang raja. Dengan kedudukannya sebagai yauwaraja, tentunya Ananggawarmman mempunyai wilayah kekuasaan tersendiri, sekalipun masih berada di bawah pengendalian pemerintahan pusat kerajaan. Hal lain yang kemudian muncul adalah masalah lokasi dan wilayah kekuasaan (administratif dan politis) Yauwaraja Ananggawarmandan, Bagaimana hubungan politisnya dengan pemerintahan pusat? Apakah sesudah Adityawarmman turun tahta, Ananggawarman kemudian menggantikannya? Sayang sekali data yang ada belum mampu menjawab permasalahan tersebut. Namun demikian, tidak tertutup kemungkinan bahwa Yauwaraja Ananggawarmman tidak mempunyai wilayah kekuasaan tersendiri, tetapi dia hanya berfungsi sebagai *yauwaraja* yang berkedudukan di pusat pemerintahan. Dalam hal ini, jabatan yauwaraja hanya berfungsi sebagai gelar kebangsawanan Ananggawarmman sebagai anak dari Raja Adityawarmman tanpa mempunyai otoritas wilayah daerah tertentu.

Sebagai perbandingan, sebaiknya perlu disinggung sedikit tentang sebuah prasasti yang berada di Nagari Pancahan, Kecamatan Rao Mapatunggul, Kabupaten Pasaman, yaitu Prasasti Lubuk Layang (Kubu Sutan). Prasasti ini berhuruf Jawa Kuna dan berbahasa Melayu Kuna (bercampur dengan bahasa Jawa Kuna),

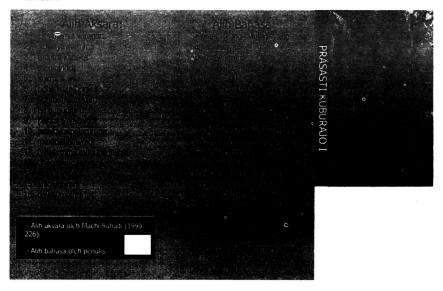
dituliskan pada kedua sisi batu yang berbentuk empat persegi. Batu bertulis ini tidak berangka tahun, tetapi berdasarkan pada segi paleografinya mempunyai kesamaan dengan prasasti dari masa Adityawarmman (abad XIV M). Hal yang menarik dari prasasti ini adalah penyebutan nama Yauwaraja Bijayendrawarman yang mendirikan stupa di Parwatapuri. Penyebutan yauwaraja atau raja muda merupakan hal yang menarik, karena dalam sejarah Sumatera Barat (Melayu Kuna) ada dua prasasti yang mencantumkan istilah yauwaraja. Asumsi sementara yang dapat diajukan sehubungan dengan munculnya dua (2) yauwaraja adalah adanya sistem pemerintahan kerajaan Melayu Kuna (masa Adityawarman?) yang menyerupai sistem pemerintahan masa Kerajaan Majapahit. Sistem pemerintahan Majapahit berpusat pada kerajaan pusat (keraton) dan dibantu dengan beberapa kerajaan kecil dengan yauwarajanya (dengan gelar Bhre, misalnya Bhre Kahuripan). Mengingat lokasi keberadaan Prasasti Lubuk Layang yang jauh dari pusat kerajaan Adityawarmman di Saruaso (Batusangkar), mungkin sekali bahwa Yauwaraja Bijayendrawarmman berkuasa di sekitar lokasi prasasti, tetapi kekuasaannya tetap berada di bawah kendali Raja Adityawarman (atau Akarendrawarman?). Adapun Yauwaraja Ananggawarman berkuasa di dekat pemerintahan kerajaan pusat. Kedua yauwaraja ini membantu mengatur pemerintahan daerah yang bersangkutan secara otonomis, tetapi tidak mempunyai kedaulatan sendiri. Asumsi ini mungkin terlalu dini diajukan, tetapi bagaimanapun jenis dan macam asumsi yang diajukan kiranya dapat memberikan sumbangan pemikiran untuk pengkajian lebih lanjut.

Hal lain yang menarik adalah disebutkannya nama Ananggawarman sebagai anak Adityawarman. Nama Ananggawarman baru pertama kali ini muncul dalam prasasti, sehingga peranan dan kedudukannya dalam pemerintahan Adityawarmman kurang dapat diketahui, kecuali sekedar menjabat sebagai yauwaraja. Lebih dari itu, ketokohan Ananggawarman tidak dapat diketahui

lebih lanjut. Apakah kemudian dia menjabat sebagai raja menggantikan Adittyawarman, masih merupakan teka-teki. Namun demikian, dengan adanya Prasasti Saruaso II dapat menambah perbendaharaan mengenai silsilah Raja Adityawarman. Dari Prasasti Pagarruyung VII, Casparis berasumsi bahwa sebelum Adityawarman memerintah, ada dua nama raja lagi yang memerintah, yaitu Akarendrawarman dan seorang raja lagi yang tidak diketahui namanya. Lebih lanjut Casparis mengatakan bahwa Akarendrawarman merupakan mamak (saudara ayah/ibu) dari Adityawarman. Dari Prasasti Kuburajo I diketahui bahwa Adityawarman adalah anak dari Adwayawarman (juga disebutkan dalam Prasasti Pagarruyung I) dan Adityawarman mempunyai anak Ananggawarman. Akan tetapi, genealogis ini tidak banyak memberikan data tambahan mengenai masa pemerintahan dan pergantian tahta di Kerajaan Melayu Suwarnnabhumi.



rasasti Kuburajo I berlokasi di Nagari Lima Kaum, Kecamatan Lima Kaum, Kabupaten Tanah Datar, terletak di pinggir jalan Batusangkar-Padang. Lokasi keberadaannya sekarang telah dipagar dan dicungkup oleh Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Batusangkar pada tahun 1991 dengan nama Kompleks Prasasti Kuburajo. Prasasti ini dipahatkan pada sebuah batu artifisial dengan jenis batu pasir kwarsa warna coklat kekuningan. Batu tersebut mempunyai bentuk persegi empat pipih dengan ukuran tinggi 108 cm, lebar 30 cm, dan tebal 10 cm dalam posisi berdiri disangga penopang besi. Pada tahun 1987 Prasasti Kuburajo I pernah hilang, tetapi setahun kemudian ditemukan kembali. Prasasti tersebut ditulis dalam huruf Jawa Kuna dengan bahasa Sanskrta terdiri dari 16 baris tulisan.



Isi yang termuat dalam Prasasti Kuburajo I berupa suatu genealogis atau garis keturunan Raja Adittyawarman. Pada baris kedua disebutkan seorang tokoh bernama Adwayawarman yang berputra raja Kanaka Medinindra. Penyebutan kanaka medini dapat disamakan dengan penyebutan suwarnna bhumi dalam Prasasti Pagarruyung I, yang keduanya berarti bumi/tanah emas. Hal ini menunjukkan bahwa Sumatera, khususnya Sumatera Barat pada masa itu (abad XIV M) kaya akan kandungan emas, sehingga Adityawarman perlu menyebut daerah tersebut dengan kerajaan Suwarnna Bhumi atau Kanaka Medini (suwarnna = kanaka = emas, bhumi = medini = bumi atau tanah). Tokoh Adwayawarman atau ayah Adityawarman disebutkan pula dalam Prasasti Pagarruyung I, dan dapat dikatakan sebagai founding father yang tercatat dalam sejarah Sumatera Barat.

Kalimat-kalimat prasasti berikutnya merupakan puji-pujian terhadap Raja Adityawarman, yang dianggap pula sebagai keturunan dari wangsa Kulisadhara. Kulisadhara merupakan nama lain dari Dewa Indra atau Dewa Matahari, seorang Dewa yang sangat dipuja oleh Adityawarman. Pemujaan terhadap Dewa Indra terlihat pula dalam tiga buah batu yang terdapat di sebelah timur prasasti ini, berupa gambar matahari dengan berbagai variasinya pada masing-masing batu. Ketiga batu berhias tersebut melambangkan angka tahun, yang ternyata juga mengacu pada masa pemerintahan Adityawarman (keterangan selanjutnya, lihat dalam pembahasan Prasasti Surya atau Kuburajo II). Adityawarman dianggap pula sebagai perwujudan dari Sri Lokeswara (Awalokiteswara, salah satu dari Dhyani Buddha) yang tercermin dalam segala sifat yang dimiliki oleh Adityawarman (seperti diuraikan dalam prasasti).



rasasti Kuburajo II disebut juga dengan Prasasti Surya karena prasasti tersebut ditulis di sekeliling gambar/pahatan matahari (*surya*), yang diletakkan di bagian tengah batu. Hiasan matahari ini dilengkapi dengan sebuah bangun empat persegi di dalam lingkaran, dan empat buah *bajra* (lambang kilat) di luar gambar lingkaran. Prasasti Kuburajo II dituliskan pada sebuah batu jenis andesit warna hitam keabuabuan dengan ukuran tinggi 145 cm, lebar 93 cm, dan tebal 84 cm, berbentuk persegi dengan bagian atas setengah lingkaran.

Tulisan yang terdapat di sekeliling lingkaran ini relatif sudah cukup aus, khususnya di ketiga sisi kanan, kiri, dan bawah lingkaran. Prasasti ini menggunakan huruf Jawa Kuna dan bahasanya campuran Sanskrta dan Jawa Kuna, terdiri dari delapan baris tulisan. Tulisan pada bagian atas masih cukup baik, tetapi pembacaan yang dilakukan tidak menemukan arti

secara keseluruhan. Beberapa kata yang berhasil dibaca antara lain "rama" (baris pertama), yang dapat berarti ketua desa atau mungkin dapat berarti yang lain sesuai dengan konteks kalimatnya. Pembacaan pada baris ketiga menghasilkan kata "puri" dan "sthana" yang berarti tempat peristirahatan di istana, dan pada baris terakhir dijumpai

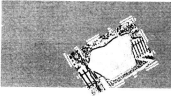


KUBURAJO 11

kata "*srima* ..." yang merupakan penggalan dari kata *sri maharaja*, sedangkan tulisan yang lain tidak terbaca karena aus.

Prasasti ini tampaknya tidak berangka tahun, tetapi berdasarkan perbandingan paleografis dengan prasasti lain yang berangka tahun, dapat diperkirakan Prasasti Surya ini berasal dari masa Adityawarman. Hal





rasasti Rambatan berada di Nagari Empat Suku Kapalo Koto, Kecamatan Rambatan, Kabupaten Tanah Datar, terletak di pinggir jalan, sekitar 6 km dari Kota Batusangkar. Prasasti tersebut dipahatkan pada sebuah batu andesit warna hitam keabu-abuan dengan bentuk segi empat berukuran tinggi 85 cm, lebar 125 cm, dan tebal 15 cm. Lokasi prasasti telah dipagar dan dicungkup oleh Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Batusangkar pada tahun 1991.

Prasasti Rambatan terdiri dari 6 baris tulisan dalam huruf Jawa Kuna dan berbahasa Melayu Kuna. Keadaan

tulisan sudah cukup aus, sehingga hanya beberapa kata saja yang terbaca. Prasasti tersebut berbentuk sloka sardulawikridita dan wangsastha 14. Di atas tulisan terdapat hiasan dua (2) ekor ular yang saling berbelit. Bentuk hiasan yang demikian dijumpai pula dalam beberapa prasasti Adityawarman lainnya.



Prasasti di atas mempunyai unsur pertanggalan berupa candra sengkala yang berbunyi candra dwara bhuja ratu. Candra bernilai 1, dwara bernilai 9, bhuja sama dengan 2, dan ratu bernilai 1, sehingga dihasilkan pembacaan tahun 1291 S (1369 M). Angka tahun tersebut menunjukkan asal prasasti dari masa Adityawarman. Hal ini ditunjukkan pula dengan penyebutan nama Adityawarman pada baris ke-4. Isi yang dapat ditangkap dari pembacaan yang tidak lengkap di atas

adalah mengenai Desa Rambatan yang banyak dikunjungi orang untuk menghormati jejak kaki Buddha (jinapada). Untuk itu, Adityawarman kemudian menyediakan tempat pemujaan dan mantrinya membuatkan atap pelindung (Machi Suhadi, 1990: 221).

Isi yang termuat dalam Prasasti Rambatan

mempunyai kesamaan dengan sebuah prasasti yang ditemukan di Desa Pasir Panjang, Kecamatan Tanjung Balai Karimun, Kabupaten Tanjung Balai Karimun, Provinsi Kepulauan Riau. Prasasti Pasir Panjang dipahatkan pada sebuah dinding bukit batu granit, yang semula berada persis di tepi laut, tetapi kini telah ditimbun dengan

pasir oleh PT Karimun Granite yang mengelola batuan Granit di wilayah tersebut.

Prasasti Pasir Panjang ditulis dalam huruf Prenagari dengan bahasa Sanskrta dan pertama kali dibaca oleh almarhum Moh. Yamin sekitar tahun 1950-an. Tulisan prasasti sangat besar terdiri dari tiga (3) baris tulisan yang berbunyi "golayantitra sri gautama sri pada(h)", artinya oleh pengikut Buddha (mahayana) jejak kaki Sang Buddha disamakan dengan alam semesta. [5] Kesamaan antara isi Prasasti Pasir Panjang dengan Prasasti Rambatan terdapat pada pemujaan (jejak) kaki dari Sang Buddha oleh para pengikutnya.

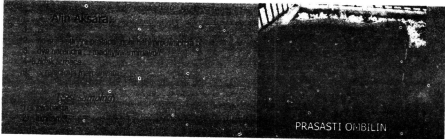
<sup>&</sup>lt;sup>[5]</sup> Penulis berhasil mendapatkan transkripsi prasasti ini dari Bapak Khabar Ramses, Penilik Pendidikan Masyarakat pada Kantor Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Kecamatan Tanjung Balai Karimun yang pernah mengantarkan Bapak Moh. Yamin mengunjungi Prasasti Pasir Panjang pada tahun 50-an. Transkripsi tersebut hanya berupa kertas satu lembar, sehingga tidak dapat diketahui diambilkan dari catatan (buku) Bapak Yamin yang mana.







rasasti Ombilin berada di depan Puskesmas Rambatan I, dekat Danau Ombilin, Kecamatan Rambatan, Kabupaten Tanah Datar. Tulisan prasasti dipahatkan pada sebuah batu andesit warna coklat kehitaman, tetapi batu tersebut telah pecah dan bagian atas telah hilang. Ukuran batu yang tersisa adalah tinggi (panjang) 95 cm, lebar 48 cm, dan tebal 30 cm. Prasasti Ombilin terdiri dari 19 baris tulisan yang tersisa dengan menggunakan huruf Jawa Kuna dan bahasa Sanskrta bercampur Melayu Kuna. Menurut Casparis, prasasti ini merupakan 4 buah sloka, 2 sloka berbentuk sardula dan 2 sloka lainnya berbentuk malini (Machi Suhadi, 1990: 225).



Isi prasasti di atas antara lain berupa penghormatan kepada Adityawarman yang pandai membedakan *dharma* dan *adharma*, ia punya sifat sebagai matahari yang membakar orang jahat, tetapi menolong orang baik. Hal yang menarik adalah pencantuman kalimat "nahi nahi nrpa wangsa wangsa widya narendra" yang dapat diartikan dengan (ia) bukan keturunan bangsawan, tetapi dapat berlaku atau mengetahui tingkah laku seorang raja (Machi Suhadi, 1990: 225). Pada sisi samping prasasti terdapat tulisan



<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> Casparis membacanya dengan "swahastena maya adityawamana", yang berarti "(ini ditulis) oleh saya, Adityawarman, dengan tangan dirinya". Lihat Casparis (1992: 248).

"swahasta likhitam" yang berarti ditulis oleh tangan sendiri. Hal ini bukan berarti bahwa yang menulis (memahat) prasasti tersebut adalah Adityawarman, tetapi dia hanya menuliskan draft, sedangkan yang memahat tulisan Adityawarman pada sebuah batu dilakukan oleh orang lain, yaitu citralekha (penulis/tukang pahat prasasti).

Adapun Casparis dengan hasil pembacaannya mengatakan bahwa dengan tulisan tersebut Raja Adityawarman berarti pandai dalam bahasa Sanskrta. Prasasti Ombilin ditulis oleh Adityawarman sendiri, yang pada waktu itu belum menjadi raja, melainkan sebagai wreddhamantri (dari Kerajaan Majapahit). Jika penulisnya bukan Adityawarman, maka tentu seseorang dari pariwara atau pengiringnya (Casparis, 1992: 248).

rasasti Bandar Bapahat<sup>[7]</sup> sekarang tidak dapat dijumpai lagi, karena lokasi penulisan prasasti, yaitu di dinding kanan dan kiri selokan (terusan) yang dibangun di masa Adityawarman telah runtuh dan hancur. Terusan tersebut berada di Bukit Gombak, Kabupaten Tanah Datar. Akan tetapi, sekalipun prasastinya sudah hilang, absklath prasasti masih dapat dijumpai di Leiden dan Jakarta.

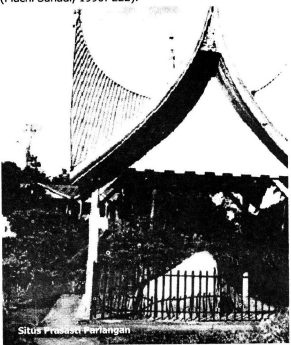
Prasasti Bandar Bapahat (dinding bukit yang dipahat) terdiri dari dua prasasti, satu dipahatkan di dinding kiri sejumlah 10 baris tulisan dan di dinding sebelah kanan sejumlah 13 baris tulisan. Bidang sebelah kiri ditulis dengan huruf Jawa Kuna, sedangkan bahasanya bercampur antara Melayu Kuna dan Sanskrta. Dari bagian yang dapat dibaca dijumpai nama Adityawarman dan *grama sri surawasa*, yang berarti Desa Surawasa. [8] Adapun bidang sebelah kanan ditulis dalam huruf Granta dan bahasa Tamil. Menurut Sastri, kedua prasasti tersebut isinya sama, sekalipun ditulis dalam dua huruf dan bahasa yang berbeda.

Dari penggunaan bahasa di atas dapat diketahui bahwa pada masa itu telah ada sekelompok masyarakat dari Tamil (India Selatan) yang berdiam di sekitar lokasi prasasti. Tentang masyarakat Tamil di Sumatera, hal ini sudah diketahui sejak abad XI M dengan bukti adanya Prasasti Tamil di Lobu Tua, sebelah utara Kota Sibolga, Sumatera Utara. Dengan demikian, ketika Adityawarman berkuasa, masyarakat Tamil telah ada di daerah tersebut sejak 300 tahun sebelumnya (Machi Suhadi, 1990: 228).

<sup>&</sup>lt;sup>[7]</sup> Prasasti ini telah dibahas antara lain oleh Krom (1912: 24), Nilakanta Sastri (1932: 314–327), R. Pitono (1966: 21–23), Casparis (1989: 19), dan Machi Suhadi (1990: 227–228).

<sup>[8]</sup> Sekarang berubah menjadi Nagari Saruaso, Kecamatan Tanjung Emas, Kabupaten Tanah Datar, Sumatera Barat.

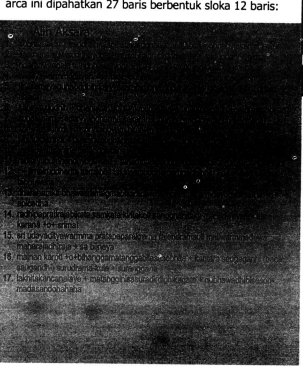
rasasti Pariangan ini ditemukan di tepi Sungai Mengkaweh yang mengalir dari kaki Gunung Merapi. Lokasi ini ada di sebelah timur Kota Padang Panjang. Bahan batunya dari jenis trachyt, dengan ukuran tinggi 1,6m, lebar 2,6m, dan tebal 1,6 m. Prasasti ini dipahatkan pada batu monolit non-artifisial berbentuk setengah lingkaran dengan tulisan berjumlah 6 baris. Aksara yang dipakai sama dengan aksara prasasti Adittyawarmman lainnya. Terdapat angka tahun yang sudah aus, tetapi dapat terbaca dua angka yang di depan, yaitu 12. Kondisi prasasti ini sudah terlalu aus, sehingga tidak memadai untuk dibahas lebih lanjut (Machi Suhadi, 1990: 222).



[42] SELINTAS PRASASTI DARI MELAYU KUNO



rasasti Amoghapasa ini dipahatkan pada bagian belakang Arca Amoghapasa yang ditemukan di Rambahan di hulu Sungai Batanghari. Arca Amoghapasa merupakan kiriman dari Raja Krtanegara (Raja Singasari di Jawa) untuk Raja Tri Bhuwana Mauliwarmmadewa (Raja Melayu Dharmmasraya) pada tahun 1286 Saka. Fakta pengiriman Arca Amoghapasa ini didasarkan pada isi prasasti yang dipahatkan pada lapik atau alas Arca Amoghapasa (Prasasti Dharmasraya) yang ditemukan di Jorong Sungai Langsat, Nagari Siguntur, Kecamatan Sitiung, Kabupaten Dharmasraya, sekitar 7 km di hilir Sungai Batanghari. Prasasti Amoghapasa sendiri ditulis oleh Raja Adityawarmman, Raja Melayu sesudah Raja Tri Bhuwana Mauliwarmmadewa. Prasasti yang ditulis dengan huruf Jawa Kuna ini sekarang berada di Musem Nasional Jakarta. Di punggung arca ini dipahatkan 27 baris berbentuk sloka 12 baris:



PRASASTI

**AMOGHAPASA** 

- 18. akiladitisutanandewa bidyadharesah + apimadhukaragitainartiyabhogasitinam + acalaticalati
- 19. rttassobhamatangginiso +o+ hahahuhu kanena sambhramalasat lokartthabhumyagatah + saundaryyesasi
- 20. pumnawat kuslabhe hrtsobhatalankrte + namna uddhayawar mmaguptasakalaksonitinayakah + sahtyaktwajinaru
- 21. pasambhramagato matangginisunyaha +o+ raksannahksayata wasundharmidamma-tanggiripatraya + bhaksetsattriyawarggaca
- 22. ritasarwwasya samharakrt + sakset ksantibalabilasidemano. sambhrantakulossada + patih pratyada lanane prakati
- takrurai palasannati + beiraprakaramaddhyasiha pratimayam jinelayah + srimennamoghapasasah + ha
- 24. rih udayasundaran +o+ surutarudilapanissatyasanggitawanih ri pumpajitakirtiih puspandhanwastramurth + ma
- layapurahilaittah sarwakaryyassamantah + guna rasilawibhatih + dawatuharmapatih +of udayapanwata
- 26. sobhitarupatih + udayabhil naruswarennyakah + udayawsidbulonnata
- + udayasundaraki 27. ritimahilale +o+

Prasasti di atas merupakan kalimat Sanskerta yang tersusun dalam bentuk metrum atau seloka. Dari awal hingga akhir susunan seloka yang dipakai ialah:

- Sardulawikridita 5. (tak dikenal)
- 9. Sardulawikridita

- 2. Malini
- 6. Malini
- 10. Anustubh 11. Malini

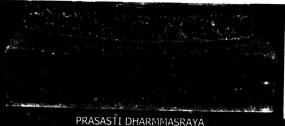
- Anustubh 3.
- Malini 7.
- 12. Drutawilambita

Sardulawikridita 8. Sardilawikridita Angka tahun prasasti ini terkandung dalam kalimat candra sangkala pada baris ke-10 yang berbunyi: patanga carane nardanta yang bernilai 1269 Saka atau 1347 M. Isi prasasti ini antara lain sebagai berikut (Machi Suhadi, 1990: '222-223):

- Adittyawarmman menyebut dirinya Maharajadiraja
- nama lain yang dipakainya adalah Udayadityawarman
- ada upacara Bhairawa, karena indikasi matangini dan matanginisa
- ada nama Tuhan Prapatih sebagai pejabat tinggi dari Adityawarman
- Acaryya Dharmmasekhara mendirikan Arca Buddha dengan nama *Gaganagnja*
- ada restorasi candi, berdasarkan indikasi kalimat jirnair udharita
- ada pemujaan kepada jina
- ada sebutan Rajendra Mauli Maliwarmmadewa Maha rajadhiraja dan nama Malayupura

## [44] SELINTAS PRASASTI DARI MELAYU KUNO

rasasti Dharmmasraya ini dipahatkan pada lapik Arca Amoghapasa yang ditemukan di Jorong Sungai Langsat, Kecamatan Sitiung, Kabupaten Dharmasraya. Lapik arca ini merupakan lapik Arca Amoghapasa yang ditemukan di Padangroco, yang sampai saat ini tidak dapat diketahui penyebab terpisahnya lapik arca tersebut, sementara Arca Amoghapasa yang diperuntukkan bagi Tri Bhuwana Mauliwarmmadewa dipakai oleh Adityawarman untuk membuat prasasti (sebagai media peringatan) pada punggung Arca Amoghapasa.



aportonica i de la compania del compania de la compania del compania de la compania del la compania de la compania del la

Prasasti ini ditulis dengan huruf Jawa Kuna dan bahasa campuran antara Sanskerta dan Melayu Kuna (Hasan Djafar, 1992: 57). Isi yang terkandung di dalam prasasti ini menyebutkan bahwa pada tahun 1208 S (1286 M), bulan Badrawada tanggal 1 paro terang, Arca Amoghapasa dibawa dari Bhumi Jawa dan ditempatkan di Dharmmasraya. Arca ini merupakan persembahan dari Sri Maharajadiraja Sri Kertanegara (dari Kerajaan Singasari di Jawa) untuk Sri Maharaja Srimat Tribhuwanaraja Mauliwarmmadewa dari Melayu Dharmmasraya. Adapun pejabat yang mengiringi pengiriman arca ini dari Bhumi Jawa adalah Rakryan Adwayabrahma, Rakryan Sirikan Dyah Sugatabrahma dan Samgat Payangan hang Dipangkara, Rakryan Dmung pu Wira. Persembahan ini diterima oleh rakyat Kerajaan Melayu Dharmmasraya dengan suka cita.

Beberapa sarjana menyebutkan bahwa persembahan ini merupakan bentuk jalinan persahabatan antara Kerajaan Singasari di Jawa dan Kerajaan Melayu Dharmmasraya di Sumatera, yang dikenal dengan Ekspedisi Pamalayu. Secara politis, bentuk jalinan persahabatan ini mengindisikan adanya upaya penggalangan kekuatan politik dan perthanan antara Jawa dan Sumatra untuk mencegah dan menanggulangi kemungkinan adanya serangan dari Kerajaan Cina. [9]

Hal lain yang menarik dikaji dari prasasti di atas adalah penyebutan nama pejabat pengiring Arca Amoghapasa, yaitu Rakryan Adwyabrahma. Nama Adwayabrahma muncul di dalam Prasasti Kuburajo I dan merupakan ayah kandung Raja Adityawarman. Dengan demikian, jelas bahwa Adwayabrahma, seorang

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> Kasus Krtanegara yang pernah menghina utusan Cina, Mengki, yang berarti Krtanegara secara politis tidak mengakui kedaulatan/ superior Cina atas Kerajaan Singasari/Nusantara. Dengan perlakuan tersebut Krtanegara menyadari bahwa kemungkinan Kerajaan Cina akan sangat marah atas penghinaannya kepada Mengki dan kemungkinan akan melakukan serangan besar-besaran terhadap Kerajaan Singasari. Untuk itu, Krtanegara perlu menjalin persahabatan dan mencari sekutu untuk menghadapi kekuatan Kerajaan Cina jika suatu saat datang menyèrang.

pejabat tinggi di Kerajaan Singasari, akhirnya dikawinkan dengan salah seorang putri Melayu bernama Dara Jingga dan mempunyai anak yang disebut sebagai Aji Mantrolot atau Tuhan Janaka (dalam Kitab *Pararaton*) atau Adityawarman.

Dara Jingga, bersama dengan Dara merupakan gadis Melayu yang dibawa dan diperkenankan oleh para utusan Singasari sebagai bentuk kesepakatan adanya persahabatan dan persekutuan antara Melayu dan Singasari. Dara Petak kemudian dikawinkan dengan Raden Wijaya, menantu Krtanegara dan kemudian menjadi pendiri dan raja pertama Kerajaan Maiapahit, sesudah runtuhnya Kerajaan Singasari. Adapun Dara Petak dikawinkan dengan Adwayabrahma dan melahirkan Aji Mantrolot atau Tuhan Janaka. Tuhan Janaka yang lahir dan besar di Jawa ini kemudian sempat menduduki jabatan Wrdhamantri pada masa Raja Hayamwuruk dan bersama-sama dengan Mahapatih Gadjah Mada membesarkan dan mengharumkan Kerajaan Majapahit, yang wilayah kekuasaannya sampai ke mancanegara. Tuhan Janaka atau Adityawarman ini pada akhirnya kembali ke tanah ibunya di Kerajaan Melayu dan memerintah sebagai seorang Raja Melayu Dharmmasraya yang berpusat di Daerah Aliran Sungai (DAS) Batanghari (wilayah sekitar Desa Rambahan dan Sungai Langsat, Kecamatan Sitiung, Kab. Dharmasraya, Sumatera Barat).



Boechari. *Daftar Prasasti Adityawarman*. Naskah transkripsi. Tanpa penerbit, tanpa tahun.

Casparis, J.G de. "Peranan Adityawarman. Seorang Putera Melayu di Asia Tenggara". Persidangan Antarbangsa Tamadun Melayu II, Kuala Lumpur. Malaysia: Kementerian Kebudayaan dan Pelancongan Malaysia, 1989.

\_\_\_\_\_. "Kerajaan Melayu dan Adityawarman", dalam Seminar Sejarah Melayu Kuna. Jambi: Pemda Tk. I Jambi dan Kanwil Depdikbud Jambi, 1992, hlm. 235–256.

Hasan Djafar. "Prasasti-prasasti Masa Kerajaan Melayu Kuno dan Beberapa Permasalahannya", dalam *Seminar Sejarah Melayu Kuna*. Jambi: Pemda Tk. I Jambi dan Kanwil Depdikbud Jambi, 1992, hlm. 51–80.

Kern, H. "De wij-inscriptie op het Amoghapaca-beeld van Padang Candi (Midden-Sumatra); 1269 Saka", Verspreide Geschriften VII, 1917, hlm. 163–175.

Krom, N.J. "Inventaries der Oudheden in de Padangsche Bovenlanden", OV 1912. Bijlage G-H, hlm. 47–52.

"Een Sumatraansche Inscriptie van Koning Krtanegara", VMKAWL 1916, 5e serie, hlm. 306–339.

Machi Suhadi. "Silsilah Adityawarman", dalam Kalpataru, Majalah Arkeologi, No. 9 (Saraswati: Esai-Esai Arkeologi). Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi Nasional, Depdikbud, 1990, hlm. 218–239.

Machi Suhadi, dkk. "Penelitian Epigrafi dan Arsitektur di Sumatera Barat", Laporan Penelitian Arkeologi, Bidang Arkeologi Klasik, No. 9. Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi Nasional, 1991.

Nilakanta Sastri, K.A. "A Tamil Merchant Guild in Sumatra", TBG LXXII, 1932, hlm. 314–327.

Pitono H., R. Adityawarman: Sebuah Studi Tentang Tokoh Nasional dari Abad XTV. Jakarta: Bhratara, 1966.

**+++** 

Berat) Sebagai staf di Balai Pelestarian Peninggalan Perbakaia (BPS) Balai Rabangai Rab



rasasti, dalam kajian historiografi Indonesia, merupakan salah satu sumber sejarah yang otentik karena merupakan sumber sejarah yang sezaman. Istilah "prasasti" biasanya merujuk pada sumber-sumber sejarah kuno yang ditulis di atas batu atau logam. Prasasti pada umumnya dibuat atas perintah penguasa di berbagai bagian Indonesia sejak abad ke-5. Sebagian kecil prasasti merupakan sebuah keputusan pengadilan (jayapatra). Adapun beberapa prasasti lainnya mengandung uraian yang panjang lebar, tetapi ada juga yang hanya memuat tanggal atau nama seorang pejabat kerajaan tertentu.

Kerajaan Melayu Kuno di Sumatra telah mewariskan kepada kita sejumlah prasasti yang sebagian besar ditemukan di Provinsi Sumatra Barat dan kebanyakan dikeluarkan oleh Raja Adityawarmman. Prasasti-prasasti tersebut kemudian banyak ditemukan kembali di daerah Batusangkar, Kabupaten Tanah Datar, Provinsi Sumatera Barat. Isi prasasti-prasasti tersebut beraneka ragam dan mengandung informasi-informasi penting yang berhubungan dengan sejarah Melayu Kuno di Sumatra.

Dengan membaca buku ini, Anda akan mendapatkan informasi-informasi menarik seputar hal di atas. Selamat membaca !

Perpusta Jendera

